





Digitized by the Internet Archive  
in 2010 with funding from  
Boston Library Consortium Member Libraries



**S**ancte sp̄ affit nobis grā  
etia h[ab]et s[ecundu]m fideli b[ea]tissimā et q[uod]rā.

Si nō nulli eadē illi qui  
vidunt eū ad p[ro]p[ter]ā d[omi]nū  
vīlū de quidē eadē et si  
d[omi]n[u]s est eadā que debet in  
vīlū omniū eē vīlū  
decepcione cognoscere  
mārte p[ro]p[ter]ā quo q[uod] g[ra]m  
gratia quae in eadē illū  
invenia p[er] g[ra]m[mat]icā h[ab]et tunc p[er] p[ro]p[ter]ā  
de p[ro]p[ter]ā ex p[ro]p[ter]ā mārte et tabule, ins  
p[er] p[ro]p[ter]ā cogitare, aut q[uod] p[ro]p[ter]ā p[er] cogitare  
in cogitare cum quidē at d[omi]n[u]s p[ro]p[ter]ā a mā  
liciis alienis distinguebitur et omnes  
metaphysicā sub p[ro]p[ter]ā h[ab]ebo. nō recipio q[uod]  
sit alia vīlū nō nō s[ecundu]m ad cōfīdātā r[el]ig[io]nē  
omnis p[ro]p[ter]ā s[ecundu]m ad intelligētā p[ro]p[ter]ā p[er]  
vulnus r[el]ig[io]s eadē op[er]e p[er] p[ro]p[ter]ā mārte d[omi]n[u]s  
eadē p[ro]p[ter]ā s[ecundu]m et a[n]t[er]nomastis mārte mārte  
d[omi]n[u]s Aut p[ro]p[ter]ā d[omi]n[u]s p[er] q[uod] g[ra]m[mat]icā / q[uod]  
recogitare eadē i[n] nō p[er] cōfīdātā op[er]e op[er]e  
informacione castigatio et sufficiens mārte  
et tabule etiā cultus p[er] p[ro]p[ter]ā plane  
vīlū r[el]ig[io] et de q[uod] d[omi]n[u]s d[omi]n[u]s g[ra]m[mat]icā.  
de q[uod] r[el]ig[io] p[er] p[ro]p[ter]ā q[uod] p[er] p[ro]p[ter]ā p[er]  
d[omi]n[u]s, q[uod] de q[uod] p[er] p[ro]p[ter]ā et mārte g[ra]m[mat]icā  
mārte etiā mārte d[omi]n[u]s, p[er] p[ro]p[ter]ā h[ab]et  
q[uod] q[uod] q[uod] q[uod] p[er] p[ro]p[ter]ā p[er] mārte et tabule  
tunc mārte et regla eadē, alioz, q[uod]  
et f[ac]tū r[el]ig[io] q[uod] ignorante p[er] p[ro]p[ter]ā h[ab]ebo.

Cod. Pal. Vindob. 1294. fol. 128<sup>a</sup>

de d[omi]n[u]s aut p[er] p[ro]p[ter]ā f[ac]tū p[er] p[ro]p[ter]ā leg[em]

p[er] p[ro]p[ter]ā p[er] p[ro]p[ter]ā p[er] p[ro]p[ter]ā p[er] p[ro]p[ter]ā

**S**ed 30 p[er] p[ro]p[ter]ā ab[er] p[er] p[ro]p[ter]ā et d[omi]n[u]s ita

p[er] p[ro]p[ter]ā t[er]tii omnis exāmē debet

cōdict[us] cōp[er]gunt[ur] omnis ley co-

tōnōis et d[omi]n[u]s et d[omi]n[u]s possi finge

cōdict[us] et cōd[omi]n[u]s et t[er]tii qui p[er] p[ro]p[ter]ā

cōt[er]e vīlū d[omi]n[u]s et t[er]tii ad cōdict[us] d[omi]n[u]s

que est ultimū refugiu[m] (d[omi]n[u]s q[uod] nō ligat

q[uod] d[omi]n[u]s q[uod] p[er] lop[us] d[omi]n[u]s p[er] t[er]tii

d[omi]n[u]s t[er]tii q[uod] t[er]tii d[omi]n[u]s et d[omi]n[u]s

et mārte f[ac]tū p[er] q[uod] p[er] p[ro]p[ter]ā et d[omi]n[u]s

clausi sine p[er]acte mārte mārte d[omi]n[u]s

Cod. Pal. Vindob. 1294. fol. 134<sup>c</sup>

com d[omi]n[u]s ar[et]

g.

Wycliffe, John  
W

# IOHANNIS WYCLIF

## TRACTATVS DE ECCLESIA

NOW FIRST EDITED FROM THE MANUSCRIPTS

WITH CRITICAL AND HISTORICAL NOTES

BY

D<sup>R.</sup>. IOHANN LOSERTH

PROFESSOR OF HISTORY AT THE UNIVERSITY OF CZERNOWITZ.

(ENGLISH SIDE-NOTES BY F. D. MATTHEW.)

LONDON.

PUBLISHED FOR THE WYCLIF SOCIETY BY TRÜBNER & CO.

57 AND 59 LUDGATE HILL.

1886.

JOHNSON REPRINT CORPORATION  
NEW YORK AND LONDON

MINERVA, G.m.b.H.  
FRANKFURT AM MAIN

*Jackson*  
BOSTON COLLEGE LIBRARY  
CHESTNUT HILL, MASS.

JAN 1967



BR  
75  
W8  
Vol 4

374343

First reprinting, 1966

Printed in the United States of America

## Introduction.

---

### 1. Origin and contents of the book "On the Church".

At the present date, at which only a comparatively small portion of Wyclif's works have appeared in print, it may still be doubtful to which of them the palm belongs, both in respect of form and contents; but at least it may safely be said, that his book on the Church must be reckoned amongst his ripest and most important utterances. For, let us consider what a powerful impression the work by Hus bearing the same title, produced upon his contemporaries; a work which, as Pierre d'Ailly said,<sup>1</sup> "by its immense abundance of proofs, combats the authority and plenary power of the Pope, no less than the Koran combats the Catholic faith". And yet this celebrated book is only a meagre abridgment of Wyclif's "*De Ecclesia*". What if the contemporaries of Hus, who as assembled at Constance represented the intellectual capacity of the Europe of that day, had known the original that he had drawn upon, instead of the feeble imitation!

In order rightly to understand the origin of the treatise on the Church, we must go back to the years 1377 and 1378, during which Wyclif found himself exposed to attack from the combined forces of the hierarchy, or, as many at that time said, of the Church. The hierarchy however is not the Church: and it is the distinction between what the Church is in reality, and what the multitude understand by it,<sup>2</sup> which Wyclif sets himself to expound in this work.

<sup>1</sup> Gerson's Works II. 901.   <sup>2</sup> Cap. v. *Communitas intelligit per Romanam ecclesiam papam et cardinales quibus est necessarium omnibus aliis obedire. . . . sic intelligit maior pars ecclesie . . . et talem stilum a maioribus et minoribus recipiunt pape communiter.*

"When people speak of the Church," says Wyclif, "they mean thereby prelates and priests, endowed monks, canons and begging friars ('prelatis and prestis, monkis and chanouns and freris'), and all who wear the tonsure ('alle men that han crownes'), however disreputable and contrary to the word of God their life may be. On the other hand, they say that people in the world are not men of the holy Church, though they live ever so faithfully according to God's law, and die in perfect love of their neighbour. But notwithstanding this, all those who will one day be blessed in heaven are members of holy Church, and no one besides."<sup>1</sup>

In other passages also he argues in a similar manner against the belief that by the Church is to be understood only the visible Catholic Church, i. e. in its character of an organised community, under priestly government: and the notion that the Church and the clerical body are identical, so that all members of the latter would belong to the Church, whereas the laity would be excluded from it.<sup>2</sup>

This false conception—so Wyclif declares—is to be met with even amongst men holding high ecclesiastical offices,<sup>3</sup> and yet it is evident, that many of the errors into which Christians have fallen, are a result of this conception.<sup>4</sup> He maintains it to be especially needful at this time to prepare the way for a juster view of the Church;<sup>5</sup> and that the Bishops ought to rejoice that this should be done, because the responsibility of instructing the people in the true belief concerning the Church, and of repelling all attacks made upon the Church by heretics lies heaviest upon them.<sup>6</sup>

To turn to the contents of "De Ecclesia".

The work falls into four parts, which are closely connected with one another. The first defines and elucidates Wyclif's conception of the Church, and the relation to the Church of the clerical order and

<sup>1</sup> Select English Works of John Wyclif ed. by Arnold. III, p. 447.   <sup>2</sup> Lechler, John Wyclif II. 99. (*English ed.*)   <sup>3</sup> Quia nonnulli, eciam illi qui videntur aliquid discordant in materia de quiditate ecclesie . . .   <sup>4</sup> Et error istius ordinis noscendi facit multos errare de fide . . .   <sup>5</sup> Necesse est ergo hodie seminare istam fidem ecclesie . . .   <sup>6</sup> Nec credo dominis episcopis displicere quod tractetur fides christiana de quiditate ecclesie, tum quia ipsi maxime tenentur per se et per alios docere populum illam fidem, tum eciam quia contendunt de libertate et prosperitate . . . contra hereticos.

of the lay world: the second part discusses the relation of the spiritual to the secular power, and contains therefore Wyclif's views on politics and Church government: the third part treats chiefly of certain liturgical questions, such as the cultus of the saints and of the departed &c.: the fourth part deals with the question of absolution.

### a. The conception of the Church.

The first part contains six chapters (i—vi). The Church—so runs Wyclif's explanation—is the sum total of all those who from eternity are destined to salvation (predestinate).

The Church consists of three parts, the triumphant, the sleeping, and the militant. The triumphant are the blessed in heaven, the sleeping are the souls in purgatory, and the militant are the Christians engaged in conflict with the world.

No one who is rejected from eternity (*praeescitus*) has part in this Church.<sup>2</sup> It is not the same thing “*being of* the Church” and “*being in* the Church”. Not every one who is *in* the Church is also *of* the Church, but on the contrary: for as there is much in the human body, waste and such like, which is no part of the body, so there may also be reprobates in the Church, who will one day have to be removed from the body of the Church.

No place and no human choice can cause any one to become a member of the holy Catholic Church, but the divine predestination alone.

There are not many Churches, but only one universal (Catholic) Church, outside of which there is no salvation.<sup>3</sup> The head of this Church is Jesus Christ.

No Pope should affirm that *he* is the head of the Church, for he does not even know whether he is predestinate, and therefore

<sup>1</sup> Quamvis ecclesia dicatur multipliciter in scriptura, suppono quod sumatur pro congregacione omnium predestinatorum . . . <sup>2</sup> Ista ecclesia . . . non habet aliquem prescitem partem sui . . . ecclesia non habebit prescitos sed solum predestinatos partes suas . . . Impossibile est prescitem esse membrum . . . ecclesie . . .

<sup>3</sup> Tantum una est et non plures ecclesie catholice . . . Extra ecclesiam catholicam non est salus vel remissio peccatorum.

whether he is a member of the Church at all.<sup>1</sup> If any Christian could be head of the Church, at the same time with Christ, the Church would be a monster, having two heads. Hence the Apostles with one accord declared themselves to be only servants of this Head, and of the Church: and never did any one of them presume to assert that he himself was the head or the bridegroom of the Church.<sup>2</sup> No Christian can determine the Pope to be the head, or even a member, of the Church, either by election or by any statute, for membership depends upon the predestination and grace of God.<sup>3</sup>

It is no article of the faith that one must obey the Pope in order to be saved; for there were holy men in days before the Papacy was known. In the days of the Apostles, and even at the present time, there have been, and are, individuals and whole nations who never heard of the existence of the Pope. Moreover there are periods during which the papal chair is unoccupied.

The Pope is not the head of the universal, but only of the particular (militant) Church; and this too only if he lives in accordance with the commands of Christ<sup>4</sup>. In that case we owe him obedience, but so far only as he enforces the commands of Christ. Further than this, nothing can tend to the spiritual good of the Christian but a sound faith.<sup>5</sup>

Upon every command of the Pope, we must enquire whether that which he orders is in harmony with the Bible; and this is one reason why every Christian ought to be acquainted with the Holy Scriptures.<sup>6</sup>

It need not be objected, that in this case no Christian would believe that his Priest, Vicar or Bishop was predestinate, and therefore

<sup>1</sup> Nullus papa debet presumere se esse caput ecclesie . . . non sic assereret quod sit predestinatus, eo quod non est de substancia fidei quod iste sit predestinatus . . . <sup>2</sup> Ideo apostoli confessi sunt concorditer se esse servos istius capitatis; nunquam autem presumpsit aliquis apostolorum asserere se esse caput. <sup>3</sup> Non est in potestate alicuius christiani, constitucione, eleccione vel acceptacione statuere quod dominus papa sit caput vel membrum ecclesie, nam hoc consistit in predestinatione et gratia Dei nostri.

<sup>4</sup> Dominus papa non est caput universalis sed particularis ecclesie, dum tamen perseveranter vixerit tamquam papa, si non est predestinatus, non est capitaneus in ecclesia sancta Dei.

<sup>5</sup> Omnibus sufficit ad salutem fides formata quod sit una universitas fidelium predestinatorum.

<sup>6</sup> Et hec est ratio quare oportet omnem catholicum cognoscere scripturam sacram.

rightly fulfilling his office, or that no honour would be paid to the prelates, no faith placed in the canonization of the saints, and that the entire system of religion would be shaken.

As to the first objection, every Christian may be at rest in the belief, that no less than Christ Himself is his Priest, Vicar, Bishop or Pope.<sup>1</sup> The believer should regard those prelates only whose good works he sees, as Christ's representatives.<sup>2</sup> With respect to the question of the canonization of the saints, it is very possible that some may be honoured here as saints, who are rejected by God.<sup>3</sup> Of the sanctity of some, for instance the Apostles or the martyrs of the early Church, we can be certain: but not so of the modern saints, who are canonized for motives of family or of pecuniary interest.<sup>4</sup> Neither can it be urged, that the sanctity of these persons is attested by miracles, for such miracles as those of which one hears in these days, have no power to give a true faith. Also it may very well be that diabolical delusions are at work in these cases.<sup>5</sup>

The cultus of saints, as carried on at the present day, is the source of many errors,<sup>6</sup> and many a saint might pray for us much more effectually if we would abandon his worship, and would love our Jesus more fervently. There are a great number of saints—holier than those who have been canonized—who are entirely unknown to us, and who yet help us more by their intercessions than those whose festivals we celebrate. If people would but hold fast to the proposition: “We know not whether our spiritual ruler is predestinate or reprobate”, all wranglings and extortions would cease in the Church, since those men who strive after worldly goods would not be looked upon as members of the Church, and the excommunications they

<sup>1</sup> Quilibet laicus fidelis tenetur credere, quod habet Christum sacerdotem suum, rectorem, episcopum atque papam . . .      <sup>2</sup> Quando ergo subditus non cognoscit talia fructuosa opera sui prepositi, non tenetur credere quod sit talis.      <sup>3</sup> Contingit quod aliquos ascribat catalogo sanctorum cum hoc quod apud Deum sint iustissime condemnati . . .

<sup>4</sup> De modernioribus qui canonizantur racione parentele, questus vel muneris non oportet nos apponere tantam fidem.      <sup>5</sup> Nec miracula iam currencia dant omnibus veram fidem, cum potest committi potestas diaboli . . .

<sup>6</sup> Multitudine ritus tollens libertatem ecclesie est causa multorum errorum et omnis talis sanctus oraret pro nobis efficacius supposito quod dimisso cultu suo diligeremus amplius Jesum nostrum.

might pronounce would not be regarded as effectual.<sup>1</sup> By their insatiable desire for posts of honour, vain pleasures and the good things of this world, the reprobate would be recognised.

Wyclif dwells upon this point with evident satisfaction. He depicts in strong colours the contempt of the clergy of his time for the poverty which Christ and the Apostles esteemed so highly: and how they find more to regret in the loss of worldly goods than in the loss of virtue.

It is only after treating this and kindred matters that Wyclif returns to his subject: the division of mankind into the elect (*praedestinati*) and the reprobate (*praesciti*). The latter are shut out from the Church, even though they may be holding ecclesiastical dignities; and a man's salvation being thus entirely due to the grace of God in his predestination, it cannot depend upon his connexion with the official Church, or the mediation of the priesthood. Thus, as Lechler justly observes, the recognition of the believer's free and immediate access to the mercy of God in Christ, in other words, the universal priesthood of the faithful, is involved in Wyclif's conception of the Church.<sup>2</sup>

### b. Wyclif's views on Church politics.

At the seventh chapter Wyclif breaks off his theological disquisitions on the nature of the Church, and an episode is introduced, which originally had no connexion with the other portions of the book, (indeed it still exists in MS. as an independent tractate — “*De captivo Hispanensi*”<sup>3</sup>) and its present place was only assigned to it by Wyclif on the last redaction of his works. The formal introduction at once marks the severance of this portion of the text from that which precedes. After the opening words it becomes clear that we have here a judgment of Wyclif, laid by him before Parliament at the command of the King.

<sup>1</sup> Data ista sentencia tolleretur omnis exaccio debiti ecclesie et extingueretur omnis lex contencionis in clero, cum debitor posset fingere ecclesiasticum non esse dignum vel talem qui sic bona ecclesie vendicaret, et quantum ad excommunicationem que est ultimum refugium diceret quod non ligat. <sup>2</sup> Lechler l. c. page 100. <sup>3</sup> Shirley, Catalogue p. 23, n° 86.

Whilst replying upon the occasion of a recent case<sup>1</sup> to the question, whether it is allowable for the King's government to drag from their shelter escaped prisoners who have taken refuge in Westminster Abbey—he unfolds his views upon the mutual relations of the Church and State.

The case under discussion was the bloody deed which took place on the 11<sup>th</sup> of August 1378, and of which Walsingham gives a detailed, but at the same time very onesided, account.<sup>2</sup> During the campaign of 1367, two of the King's vassals had taken prisoner the Castilian Count of Denia, and had received from the English generals a written promise that the ransom for the prisoner should be paid to themselves. In place of the Count, his eldest son went to England and remained there a prisoner for ten years. After the death of the Black Prince and of the old King, the advisers of his young successor demanded that the two knights should deliver up the Spaniard. It was hoped that a number of English knights, then prisoners in Spain, would be liberated in exchange. The government negotiated for a long time with the two knights: but the negotiations proving ineffectual, recourse was had to stronger measures;—the knights were seized and imprisoned in the Tower.<sup>3</sup> From thence they made their escape by force,<sup>4</sup> and

<sup>1</sup> Convenimus ex mandato domini regis, ad dicendum secundum videre nostrum veritatem in casu nobis exposito ad honorem Dei, ad profectum ecclesie et stabilitum prosperum regni nostri. Et hec tria “in tractatu nostro” se invicem consequuntur.   <sup>2</sup> Wyclif's version of the affair is, as may be seen from other contemporary sources, much more correct. A more exact account is given in the “Continuatio Eulogii Historiarum” (tom. III, p. 342): Eodem anno Hispani miserunt ad regem Anglie pro liberacione comitis de Dene, quem Iohannes Hawle et Ricardus Shakyll ceperunt antea in bello Hispanie; sed ipsi timentes perdere redempcionem sui prisonarii noluerunt ipsum producere ad domini regis mandatum. Rex per concilium suum obiecit eis quod ipsi fecerunt carcerem in dominibus suis infra regnum contra suum mandatum... Ipsi vero prostrato eorum custode fugerunt ad Westmonasterium (Wyclif's account tallies exactly with this: Prostrato custode carceris intrarunt . . .). Constabularius turris venit, ut eos reduceret, et Iohannes Hawle resistens interfectus fuit . . . Cf. Rolls of Parliament vol. III, p. 10<sup>a</sup>, 50<sup>b</sup> 51<sup>a</sup>.   <sup>3</sup> Walsingham was also misinformed as to the motives which induced the government to restore the imprisoned Count of Denia to liberty: see my Essay, “Neuere Erscheinungen der Wyclif-Literatur”, in the “Historische Zeitschrift” vol. 53, p. 40.   <sup>4</sup> Prostrato custode carceris intrarunt septa Westmonasterii in quibus vendicarunt omnino exui a subieccione regis ex illius ecclesie libertate.

uttering violent threats against the realm and government, they retreated to Westminster Abbey, in the belief that they were secured by the privileges of that Church from any further proceedings of the government against them. But a troop of armed soldiers rushed into the Abbey;—one of the knights was taken prisoner,—the other, who defended himself vigorously, and accused the King's advisers of injustice, of greed, and of giving evil counsel, was stabbed. This occurrence naturally excited great commotion in the monastic precincts: the Archbishop and four of his Suffragans pronounced sentence of excommunication upon the instigators and perpetrators of the deed, but expressly excepted the King, his mother, and the Duke of Lancaster. The Bishop of London published the ban three times a week at St. Paul's. When summoned to Windsor by the King's Council, he refused to appear. Then it was that, on October the 18<sup>th</sup>, Parliament met at Gloucester, and that Wyclif laid before it the memorial of which we have spoken. He defends very powerfully the action of the government, though without attempting to excuse the deed of violence which took place in the Church. He maintains however, that but for an accidental combination of circumstances, the affair would never have terminated as it did.

As then the Abbey of Westminster had appealed to its privileges, Wyclif subjects those privileges to a careful examination (Cap. x). But in the first place he discusses the nature of privileges in general (Cap. viii, ix). There are no true privileges except those which are founded in Holy Scripture. Those privileges with which Christ has endowed His Church consist of spiritual blessings.<sup>1</sup> Other privileges, such as immunities, prerogatives, outward honours, property and worldly dominion, ruin the Church;<sup>2</sup> — they are snares of Satan. People who seek after privileges of this kind, do not belong to the Church.<sup>3</sup> The highest and the most ancient privileges of the Church are contingent upon poverty,

<sup>1</sup> Fidelis videbit quod principaliter sit in donis spiritualibus a Deo appropriate collatis.      <sup>2</sup> Non licet clero insistere circa privilegia terrena cuiusmodi videntur esse, exemptions prerogative, proprietates et seculares dominaciones, cum videntur repugnare privilegiis Christi, que non licet amittere . . . Quantum ad alia insignia perquisita de portando mitram, crucem et baculum ac ordinando clericos . . . sunt sepe non privilegia sed diabolica sagena . . . Inter omnes cautelas diaboli mundana preeminencia est prima sagena diaboli; de illa enim primo temptavit Christum.

<sup>3</sup> Contendentes circa talia privilegia non sunt de sancta matre ecclesia.

and no one has the right to deprive the Church of these.<sup>1</sup> Laymen and clerics alike commit sin, the former when they burden the church with worldly goods, the latter when they accept such endowments. The life of the clergy of to—day, consumed in worldly affairs, and in endeavours to obtain rich endowments, is at variance with the life of the early Church. These endowments are not sanctioned either by the Old or the New Testament.<sup>2</sup>

Wyclif, whilst citing the most ancient privileges of the Abbey of Westminster (Cap. x), enquires whether they may not run counter to the divine law, and how far the Abbey possesses the right to shelter fugitives. Since privileges are only valid if they tend to the good of the Church, whilst the disturbance of England or of her inhabitants can bring the Church no advantage, no privilege can hold good if it tends to injure the realm, or any part of the realm. Therefore no king has the right to bestow a privilege, which involves damage to the state, and no ecclesiastic ought to accept such privilege. If these privileges were allowed to hold good, a complete stop would be put to the orderly course of the law, and the worst characters would have to be protected. Moreover, the King would not be master in his own domain, if there existed places which, though lying within his kingdom, were yet outside of his jurisdiction.<sup>3</sup> Of such privileges we find nothing in the Bible.<sup>4</sup> Lastly, we ought to attach more significance to the sin, than to the place where it is committed.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> Antiquissima et validissima privilegia instituta a Christo steterunt in paupertate altissima . . . non licet cuiquam privilegium illud subtrahere . . .

<sup>2</sup> Nunc ecclesiastici procedunt currati cum multitudine cliencium quasi reges et reputant privilegium quod inhabiles preficientur . . . Non ex veteri testamento vel novo fundari potest talis dotacio.

<sup>2</sup> Rex non potest quicquam rite concedere quod vergeret ad enervacionem regni sui vel iniuriam sui populi; patet ex dictis de privilegio, cum nichil sit privilegium nisi quod directe vergit ad utilitatem sancte matris ecclesie; destruccio autem regni nostri et iniuria facta suo populo non potest vergere ad honorem Dei et utilitatem sancte matris ecclesie, ergo non subiacet potestati regis alicuius privilegium tale concedere. Nichil plus enervaret regnum quam tutela facinorosorum sine correptione legitima.

<sup>3</sup> Exempcio talis extinguget regiam potestatem, cum de tanto rex non haberet potestatem loci vel persone incolentis ad castigandum ipsam, quantumcunque in regem vel regnum deliquerit, et sic non foret rex totius Anglie, cum locus exemptus foret in regno sed non *de* regno.

<sup>4</sup> Non est fundabile in scriptura nec in lege ecclesie quod locum vel personam sic generaliter privilegiare liceat.

<sup>5</sup> Ecclesia debet plus ad peccatum respicere quam ad locum.

Emperor should receive his crown from the hands of the Pope,<sup>1</sup> or for the papal claim to universal dominion. The secular power of the Pope is not derived from Christ, but from the Emperor.

Nowhere does Wyclif uphold so strongly the civil authority of the King over the clergy, as in the book on the Church. This authority is a natural outcome of monarchy itself; for the King would not be lord of all England, if more than a fourth part of the country were to be withdrawn from his jurisdiction, as belonging to the dead hand.<sup>2</sup> Privileges and temporalities are bestowed upon the clergy only conditionally: should they fail to fulfil the conditions, the clergy fall under the penalty of confiscation of the estates of the dead hand. English history tells of many such confiscations:—Wyclif refers both to ancient and to more recent precedents, as for example, under William the Conqueror, Edward III. and even quite lately under Richard II.<sup>3</sup> Finally, he denies with great emphasis, that the discussion of these subjects is likely to incite the laity to plunder the property of the Church, or that the country was in a better state when these questions were allowed to slumber.

### c. The concluding chapters of the book on the Church.

Chapters VIII—XVI form a sequel to chapter VII. We can hardly be wrong in conjecturing that some at any rate of the arguments brought forward in these chapters, were used in the parliamentary discussion: — a great part however of chapters VIII—XVI consists in refutations of his opponents, one of whom ventured the strange assertion, that no confiscation of Church property had ever taken place in England.

After thus discussing the secular relations of the Church, Wyclif returns to the subject of the Church itself. The connexion between the chapters is here no longer so close as formerly; there is no lack of repetition; some passages, for instance the entire twentieth chapter,

<sup>1</sup> Nec video quomodo fundabitur pure ex fide scripture quod oportet imperatorem accipere imperium a suo pontifice . . . Non video quin oporteret concedere quod papa et totum genus sacerdotum dominaretur seculariter super singulos reges terre.   <sup>2</sup> Si omnia illa bona quibus dotatur nostra ecclesia immediate pertinerent ad papam, sic quod rex non haberet interesse in possessionibus vel personis, cum plus quam quarta pars in manu mortua est decisa. — <sup>3</sup> Omnia ista suppono ex chronicis et tamquam proxima per se notis.

have very little to do with what precedes or follows. The two next chapters, xvii and xviii, are chiefly devoted to the question of the antiquity of the Church. In opposition to those who maintain that the Church only arose after Christ's death, Wyclif shows (as he says himself) by very exhaustive reasoning, that the Church existed long before Christ's incarnation. The relation of the reprobate to the Church, already treated by Wyclif in the second and following chapters, forms a main part of chapter xix. Wyclif gives special attention to the enquiry whether a *praescitus* may hold a spiritual office (a question which he answers in the negative); he then enquires by what marks the *praescitus* priest may be known, and how the Christian should act with regard to his spiritual functions. The layman need not be disturbed, provided that he himself hold the true faith.<sup>1</sup> But if no *praescitus* belongs to the fellowship of the Church, not having indeed received a valid baptism—the question arises, What merit will the *praescitus* gain for time and eternity, should he lead a right life? In this world he will obtain prosperity, and a mitigation of his penalty in the next.

Only he who holds the true view of the Church—Wyclif further teaches—can rightly understand certain passages in the Song of Songs, in the book of Proverbs, and in the Apocalypse. The whole of the twentieth chapter is an exposition of Prov. xxxi. 10—31. The exposition is on the model of St. Augustine and is partly borrowed from his commentary on the same passages (Opp. v. pars i., pag. 151—194). This chapter has also a parallel in one of Wyclif's sermons, and was perhaps composed earlier than the other portions of this work.

Wyclif's doctrine, that if the clergy should misuse their power, it behoved the laity to deprive them of their temporalities, naturally found vehement opponents amongst the clerical ranks. Chapter xxii. contains a reply to one of these. The rest of the chapter, as also chapter xxii, is chiefly occupied with a succession of subtle questionings concerning prayers for the dead, and the number and nature of the Sacraments, especially as to what is received in the ordination of

<sup>1</sup> Sufficit fideli credere fidem catholicam et quod Deus propter nullum errorem spiritualis prepositi dampnificat subditum . . . Non ergo debet subditus desperare de peccato prepositi . . .

priests; but it contains also some earnest exhortations to abolish superfluous ceremonies.

This last chapter, originally written perhaps whilst Gregory XI, whom Wyclif frequently attacks with great fierceness,<sup>1</sup> was still living, is much more polemical in tone than those which precede. Wyclif desires, by the promulgation of his doctrine, to enlighten the inferior clergy, that they may be on their guard against the abuses which spring from indulgences.<sup>2</sup> It is true that the Popes themselves were the most guilty in the matter; but they and their Cardinals are after all not infallible, and should only be believed when their teaching agrees with that of the Bible.<sup>3</sup>

The doctrine, which Wyclif now proceeds to expound, amid frequent references to Bonaventura and Thomas Aquinas, and keeping their arguments fully in view throughout, is much better known than the foregoing portions of the book on the Church, as the greater part of it was adopted by Hus, in whose famous treatise "Against Papal Indulgences" Wyclif is followed word for word.<sup>4</sup> In particular, the eight conclusions, in which Wyclif's reasonings result, are entirely accepted by Hus. These conclusions are as follows:—No one is capable of receiving absolution, unless he is worthy in the sight of God: the worthier the man, the more will absolution profit him. The absolution of no Bishop or Pope will benefit the man who has not examined himself before God. The Bishop's absolution will only be of value, if he instructs the faithful in the religion of Christ, urges them to devotion and to the love of God, and so makes them capable of the reception of divine grace. God alone can forgive sins: men can do so only when they have received a special revelation; without having

<sup>1</sup> Alique merita . . . non subiacent potestati huius Gregorii . . . dictus Gregorius non foret tante potestatis . . . Quid quero valet fingere quod iste Gregorius XI. ordinavit et instituit ut ymmolacio Isaac et cetera merita patrum tantum precedentium in utroque testamento valerent ad ordinacionem suam cognato suo iam mortuo?

<sup>2</sup> Istam sentenciam de suffragiis et indulgiis dixerim ad instrucionem inferiorum ecclesie . . . restat tradere de indulgiis et absolucionibus a pena et culpa in quibus videtur esse error apud simplices istam materiam ignorantes . . .

<sup>3</sup> Ego autem non sollicitor quid papa facit vel loquitur, cum scio quod nec sibi nec alicui istorum doctorum credendum et nisi de quanto se in scriptura fundaverit, cum ipsa sit omnis veritas.

<sup>4</sup> Historia et monumenta Johannis Hus (Norimbergae 1558) Tom. I, fol. CLXXII<sup>b</sup>—CLXXXIX<sup>a</sup>.

received this, the Pope himself has no right to grant absolution. The clergy should instruct the people in this belief, and uproot any abuses which may arise from the granting of indulgences. To every sin, of which a good man may be guilty, a punishment is assigned, which none but God can remit.

## 2. The transmission in manuscript.

### a. The Cod. pal. Vindobonensis 1294 (A).

With the exception of a fragment, of which more will be said hereafter, no copy of Wyclif's treatise on the Church has been preserved in England. On the other hand, a Codex exists on the Continent, which was undoubtedly transcribed at Oxford, at the Whitsuntide of 1407, by a Bohemian student, and revised with the help of another Bohemian student. This is the Cod. 1294 of the Imperial Library of Vienna.

This Codex contains on 251 parchment leaves, large octavo ( $24\frac{1}{2}$  cm  $\times$   $16\frac{1}{2}$  cm): I. fol. 1<sup>a</sup>—127<sup>a</sup> Wyclif's tract "De veritate sacrae scripturae"; II. fol. 128<sup>a</sup>—210<sup>b</sup> the tract "De sancta matre ecclesia", and III. fol. 212<sup>a</sup>—251<sup>b</sup> the tract "De dominio divino". The two latter are likewise by Wyclif.

Each of the 251 leaves of the Codex contains 4 columns (a, b, c, d): and each column contains about 40 lines. The paging does not include two blank leaves at the beginning, and one at the end.

Both the copyist and the corrector of this MS. were Bohemians, as is evident from several Czechian glosses. A note at the end of the tract "De veritate sacrae scripturae" (fol. 119<sup>d</sup>) gives both their names: "Correctus graviter anno domini 1407 in vigilia Purificacionis sancte Marie Oxon(ii) per Nicolaum Faulfiss et Georgium de Knyehnicz."

The tradition of later ages has assigned to Nicolaus Faulfisch the distinction of having been the first to introduce the theological writings of Wyclif into Bohemia. The impossibility of this will however be seen, when we remember that Wycliffite doctrines had been formally condemned at Prague, four years earlier than 1407.

During his residence in England, Nicolaus Faulfisch became thoroughly acquainted with English Church affairs. It was from his recollections that Hus obtained an amusing anecdote, with which he

used to entertain the auditory of his sermons.<sup>1</sup> The enthusiastic admiration of Nicolaus Faulfisch for Wyclif appears in his having brought to Prague not only a certificate (stated to have been forged by Faulfisch himself) giving the attestation of the University of Oxford to Wyclif's orthodoxy—but also a piece of Wyclif's gravestone, which was venerated by the Bohemian Wycliffites as a precious relic.<sup>2</sup>

It is very curious, that Hus, when questioned at the Council, could not remember who the companion of Faulfisch had been. On being asked who had brought this “forged” document to Prague, he answered, “Nicolaus Faulfisch, with another, whose name I do not know”. And yet George of Knyehnicz was studying at Prague, and took academical degrees there, at the time that Hus was Rector of the University.<sup>3</sup>

The three tracts contained in Cod. A. were not originally bound together into one volume. This may be seen, not so much from the separate paging of each tract, as from the circumstance that they have not been bound in the same order in which they were written. The first in date was the “*De veritate sacrae scripturae*”: then came the “*De dominio divino*”, and lastly “*De ecclesia*”: in the present volume however “*De ecclesia*” is placed in the middle.

It is evident also that the three tracts were not bound together before they reached Bohemia; for a parchment document, relating to the founding of a Church in the Moravian town of Meseritz,<sup>4</sup> forms

<sup>1</sup> Documenta magistri Iohannis Hus (ed. Palacky, in Latin translation from the original Czech) pag. 729: Audivi a fidei viro bonae memoriae Nicolao qui vocabatur Faulfisch se, cum in Anglia versaretur, cognosse coquum quendam apud quem cibum caperet. Quem cum episcopus interrogasset cur litteras sacras contra mandatum lingua Anglicula legeret defendit se arguento ex litteris sacris hausto. Cui episcopus: “Sciis tu, quicum loquaris?” Ille vero respondit: “Cum episcopo homine.” Tum episcopus: “Tu vero miselle laice, mecum colloqui audes literis sacris nitens?” Ille respondit: “Equidem scio te Christo non esse maiorem speroque me non esse peiorem diabolo. Iam vero, quia clementissimus dominus Christus placide litteras sacras a diabolo audivit, quidni igitur tu audias qui minor sis Christo a me homine?” Episcopus autem iratus colloqui cum eo nolebat. Itaque coquus literis sacris episcopum superavit sicut Christus diabolum.      <sup>2</sup> Ille Faulfiss portavit unam petiam lapidis de sepulcro ipsius Wiclef, quem postea Pragae pro reliquiis venerabantur et habebant. Petri de Mladenowic Relacio de J. Hus causa, Docum. pag. 313.      <sup>3</sup> Monumenta hist.-univers. Prag I. pag. 402.      <sup>4</sup> The document is printed in the papers of the “Verein für Geschichte der Deutschen in Böhmen”. XXII. pag. 223.

the fly-leaves at the beginning and end of the volume. As this foundation was due to the benevolence of Simon of Tissnow, one of the most zealous of the Bohemian Wycliffites, we may gather that the Codex was at one time in his possession. At least he is known not only to have been thoroughly familiar with Wyclif's work on the Church, but to have imitated it himself.

All the tracts in A are written by the same hand. In this hand also are the numerous Czechian glosses, of which the principal appears in the facsimile forming the frontispiece to this volume. The indices at the end of each of the tracts are in a later hand. The corrections (in red or black ink) are very carefully entered. The handwriting is a very neat one: and the division of the work into chapters, and of chapters into paragraphs &c. is clearly marked. Large letters on the left margin indicate the beginning of the paragraphs: whilst a further subdivision is made by small letters or figures, placed on the right or left hand according to the space at command.

The contents of the paragraphs are noted either on the upper or lower margins. Besides this notice of contents, the margins contain various disjointed comments on the text — expressions of agreement, applause, derision etc. — names of authors referred to in the text, and so on.

### b. The Cod. pal. Vindob. 3929 (A<sub>1</sub>).

As this manuscript has been already described by Buddensieg, it will only be necessary here to refer to his account of it.<sup>1</sup> The tract "De ecclesia" is on fol. 1<sup>a</sup>—114<sup>a</sup>, and is written by the same hand as the other works contained in this Codex. The copyist was a Bohemian, and no friend to the Germans, as appears from a marginal note (fol. 174<sup>b</sup>): "Olus est herba melancolica que signat mundo deditus et ideo Theotunici pre aliis gentibus comedunt olus, quia plus sunt mundo et avaricie dediti". That this copy was not finished until after the 24<sup>th</sup> of May 1415, is evident from the following gloss: "Et Johannes papa XXIII., qui pro heretico et diabolo incarnato est condempnatus in Constancia".

<sup>1</sup> Wyclif's Latin Works I. pag. 29.

This codex is almost wholly valueless for the purpose of obtaining a correct text of "De Ecclesia", being simply a copy of *A*. This is clear from the following facts:

1. Numerous peculiarities of *A* are also to be found in *A*<sub>1</sub> e. g. the repeated spelling "cunta" for "cuncta"; "consilium" for "concilium".
2. The lacunae of *A* are also in *A*<sub>1</sub>.
3. Repetitions of particular words in *A* occur also in *A*<sub>1</sub>.
4. *A*<sub>1</sub> has the same copyist's blunders as *A*: e. g. "factum" for "falsum"; "ceteris pauperibus" instead of "ceteris paribus"; "pauciscentibus" instead of "paciscentibus".
5. Corrections in *A* are found also in *A*<sub>1</sub>, for example, *accusant* with the *n* crossed out.
6. Words which are not clearly written in *A*, are either equally indistinct in *A*<sub>1</sub>, or else they have been misread, or lastly, there is an attempt at explanation in the margin. Thus, for example, *A* has in one place "va—cat" (the well-known word denoting that a passage in the Codex has been effaced): *A*<sub>1</sub> reads "va, ea", and then omits the syllable "cat". In *A* we read on fol. 197<sup>d</sup>, "primo inquit", and before "primo" is a stroke 1: this *A*<sub>1</sub> has taken for "in", so that now the passage stands "in primo inquit".
7. A marginal note of *A* has been incorporated into the text of *A*<sub>1</sub> (fol. 173 in *A*: vide cap. 22 *huius*).
8. Many emendations in *A* have been disregarded by the copyist of *A*<sub>1</sub>, and thus the first errors of *A* remain in *A*<sub>1</sub>, for example, *A* (fol. 198<sup>b</sup>) "careat careat"; *A*<sub>1</sub> "careat careat".
9. The copyist of *A* wrote the fourth chapter on Whitsun Eve: "In vigilia Pentecostes": even these words have been transcribed in *A*<sub>1</sub>.

Under these circumstances it will be readily seen, that the variants of *A*<sub>1</sub>, where such occur, do not offer any improvement upon the text of *A*, but generally the reverse. In the present edition therefore, only a selection from the readings of *A*<sub>1</sub> has been given, consisting solely of those in which an emendation of presumably corrupt passages in *A* has been attempted. The relation of *A*<sub>1</sub> to *A* being what has been shown, it would serve no purpose of scholarship, and would merely add needlessly to the mass of readings, to give all the variants of *A*<sub>1</sub>.

The copyist of *A*<sub>1</sub>, has not reproduced all the marginal notes that are found in *A*. The marginal notes in *A*<sub>1</sub>, in red and black ink, are by two different hands. One of these two scribes was not very partial to Wyclif's theology, and in several places he animadverts on his doctrine, or modifies his statements.

### c. The Codex universitatis Pragensis X. D. II. (B).

In spite of the care with which Nicolaus Faulfisch and his companion addressed themselves to their task, *A* contains a number of errors, and many passages as they stand in *A* will yield no sense. *A*<sub>1</sub> being then only a copy of *A*, the prospect of the restoration of a correct text of "De ecclesia" would have been very poor, had I not lately been so fortunate as to find a Codex<sup>1</sup> in which the treatise is in a far better condition in these very passages. This manuscript, which came into my hands almost by chance in the year 1883, is the Codex x. D. II. of the University library of Prague.

This Codex, to which we will refer as *B*, a large folio volume ( $31^{\text{cm}} \times 22^{\text{cm}}$ ) consists of 214 paper leaves, of which the last is left blank. It contains first the tract "De ecclesia" (fol. 1<sup>a</sup>—130<sup>a</sup>) and Wyclif's "De officio regis" (130<sup>a</sup>—210<sup>b</sup>). There is besides in the appendix an extract from the treatise "De officio regis" (fol. 210<sup>b</sup>—212<sup>a</sup>) and extracts from the first twelve chapters of "De ecclesia" (fol. 212<sup>a</sup>—214<sup>b</sup>). The external arrangement of *A* is very much the same as that of *B*. Here too every leaf has four columns of forty-three lines.

The Codex was at one time in the possession of Magister Peter of Zepekow<sup>2</sup>, a friend and follower of Hus. Peter of Zepekow was a man of considerable mark at the University of Prague, where he was professor up to the time of his death, which took place in 1431.

<sup>1</sup> In Shirley's catalogue it is wanting. <sup>2</sup> Inside the upper cover is following entry: "A magistro Petro de Zepekow exempti tria volumina (tercium adhuc habet) in 30 g(rossis)". Peter of Zepekow studied at Prague. He took his bachelor's degree in 1408, his master's in 1412. (He had not therefore sold the book before this year.) He was Dean for the first time in 1418, and held that office again in 1423, 1430 and 1431. Vide Mon. un. Prag. I, 21, 397, 418, 418, 420—22, 424, 426, 430, 438, 439, 445, 448, 449. II. 1, 2, 6, 9. In the documents relating to Hus he is often mentioned, v. Documenta mag. Joannis Hus 387, 388, 391, 395, 398, 401, 404.

Both the tracts in *B* are written by the same hand, in clearly defined, legible characters. Whether the copy was made in England or Bohemia, must remain undecided. Only thus much is certain: —

1. That it is no more a copy of *A*, than *A* is of *B*.
2. That *A* and *B* proceed from one and the same source (*X*): *A* directly, *B* perhaps through an intermediate link.

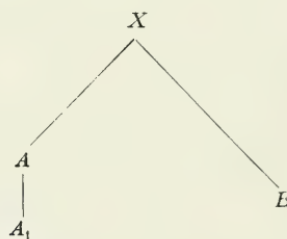
The first point is evident for the following reasons: —

1. Wherever gaps occur in *A*, whether large or small, *B* has the complete text: therefore *B* cannot be derived from *A*.
2. On the other hand, in certain cases where there are gaps in *B*, *A* has the complete text.

That *A* and *B* had a common origin, the following considerations will show: —

1. Certain words are indistinctly written, both in *A* and in *B*, and therefore presumably were so in their original.
2. Certain marginal notes, such as figures, letters and tables of contents correspond in *A* and *B*, in an arrangement which is often singular, and (in the case of the tables of contents) in a wording frequently strange.

The relation of the three Manuscripts to one another stands therefore thus: —



A MS. containing a part only of the treatise "De Ecclesia", Cod. C. 1. 23 of the Trinity College library, Dublin, does not belong to this group of MSS. and calls for separate consideration.

#### d. The Codex Dublinensis C. 1. 23. (D).

This Codex contains only the 7<sup>th</sup> chapter, registered by Shirley as an independent tract, as originally it certainly was (De captivo Hispanensi).

For a careful copy of this fragment, and for the following accurate table of the further contents of the Dublin Codex, I am indebted to the kindness of Mr F. D. Matthew:

Trinity College Dublin C. 1. 23. A volume in modern Russia leather binding, written on vellum,  $11\frac{7}{8} \times 8\frac{1}{4}$  inches. It is in a scribe's writing (c. 1400) and I think all one hand. Two columns on a page. A fly-leaf in a different hand is counted in the paging.

### Contents.

Page 1. A note on the Sacrament of the Altar from Fulgencius (this is in a different hand).

3 Opus Evangelicum Part I.

100<sup>b</sup> " " Part II.

195 " " Part III.

At the beginning of Part III there is a note in the margin

Tractus Johann

liffe de Antich

continens 23

cap: Matthei

tine

The end of each line has been cut off by binder, and there is an illegible figure after XXIII and another after *Matthei*.

313 Opus Evangelicum. Part IV.

332<sup>a</sup> The colophon is

Explicit opus evangelicum per doctorem catholicum et  
scribam evangelicum.

Q.I.S.

Auctoris vita finitur et hoc opus ita.

332<sup>b</sup> Treatise de Statu Innocencie

350<sup>a</sup> Explicit tractatus de statu innocencie compilatus a magistro  
Johanne Wyclif doctore evangelico cuius anime pro-  
picietur deus.

Treatise *de tempore*.

386<sup>d</sup> Explicit tractatus *de tempore*

Table of contents of *de tempore*

387<sup>a</sup> Explicit tabula.

Sermon on Apparuit gracia dei &c.

|                  |                                           |
|------------------|-------------------------------------------|
| 390 <sup>d</sup> | Sermon on Apparuit benignitas &c.         |
| 393 <sup>b</sup> | " Multiphariam multisque modis &c.        |
| 396 <sup>d</sup> | " " Domine Deus meus, honorificabo te     |
| 398              | Tract on the assault in Westminster Abbey |
| 404 <sup>c</sup> | Sermon on Nolumus vos ignorare &c.        |
| 408 <sup>c</sup> | " " Dixit Martha ad Jesum &c.             |
| 414 <sup>b</sup> | Index to Opus Evangelicum                 |
| 422              | End "Deo Gracias".                        |

In the Imperial Library of Vienna there are two more Codices, 3930 and 4527, which have been supposed to contain the treatise "De ecclesia".<sup>1</sup> But as Shirley has already shown<sup>2</sup>, there has been a confusion here with Wyclif's "De fide catholica". The identity of the incipit makes it probable, that this is the first book of 'De Ecclesia et Membris', a work quite distinct from the seventh book of the Summa Theologiae". It must however be remembered that, although the treatise "De Fide Catholica" is a distinct work of Wyclif's, it does contain, if in very abridged form, much that had been already given in "De ecclesia".

A further explanation of the confusion between the two works is to be found in the fact that, in the table of contents of the two manuscripts 3930 and 4527, the treatise "De fide catholica" is catalogued under the title "De ecclesia".

### 3. Date of Composition.

Shirley has rightly fixed the time of composition at 1378 or 1379.<sup>3</sup> With regard to certain parts of the tract, a still closer limit may be set. Although the entire work owes its existence to Wyclif's contest with Gregory XI — the "horrible fiend",<sup>4</sup> who never could have been head of the Church — and although some passages so breathe the spirit of that conflict that it can hardly be imagined but that they were penned during Gregory's life-time, — nevertheless by far the greater part of the tract was written after the death of that Pontiff, which took place on the 27<sup>th</sup> of March, 1378.<sup>5</sup> If we bear in mind

<sup>1</sup> See Tabulae codd. manuscript. vol. III. p<sup>p</sup>. 120 and 300. <sup>2</sup> Shirley, Catalogue. p. 5. <sup>3</sup> Shirley, Catalogue, p. 7. <sup>4</sup> Horrendus diabolus, Cap. xvi. <sup>5</sup> Benedictus sponsus qui occidit Gregorium XI . . . . On the other hand in another place: Nec ipse Gregorius nec alius est Christi vel Petri vicarius nisi relinquens mundanum ritum imitetur eos in moribus . . . .

that the tract consists of several parts, which were originally written with different objects, and had no connexion with one another, we shall not be surprised to find that a chapter here and there was composed earlier than that which precedes it. Chapter **xx**, for example, may well have been written long before the rest of the book, and, like the 7<sup>th</sup> chapter, it still exists in manuscript (with slight alterations) as a separate work.<sup>1</sup> The last chapter was apparently written whilst Gregory XI was still living.<sup>2</sup> The 7<sup>th</sup> chapter, on the other hand, can certainly not be earlier than September or October 1378, for it contains the statement of opinion delivered by Wyclif before the parliament which assembled at Gloucester on the 28<sup>th</sup> of October 1378. The 2<sup>nd</sup> chapter was written at the time when the intelligence of the election of Urban VI. was spreading throughout England; therefore doubtless about Easter 1378. Wyclif here praises God, for having in these days given to His Church so excellent a head, as was Urban VI.<sup>3</sup> There is not in this place the slightest hint of an Antipope: on the other hand it is clear from a passage in chapter **xiii**, that at the time when this chapter was written, the schism had already broken out.<sup>4</sup> Whilst in the first passage Wyclif speaks of Urban in terms of the highest praise, later references to him are less favourable, and in the last mentioned passage the title of "pseudo-monk" is bestowed upon him, as well as upon his rival. The separate portions of this tract were therefore probably put together during the autumn and winter of 1378. There is nothing in the work itself to warrant in any degree the assigning of a later date than this.

<sup>1</sup> Shirley, Catalogue, p. 16 (*Mulierem fortē quis inveniet?*) and p. 23 (*De captivo Hispaniensi*).      <sup>2</sup> Quid quero valet fingere quod iste Gregorius XI ordinavit ut immolacio Isaac . . . valeret ad ordinacionem suam cognato suo iam mortuo.

<sup>3</sup> Sed benedictus dominus matris nostre qui nostre peregrinanti invencule *diebus istis* providit caput catholicum, virum evangelicum Urbanum VI, qui rectificando instantem ecclesiam, ut vivat conformiter legi Christi, ordinatur ordinate a se ipso et suis domesticis.      <sup>4</sup> Unde illud magnum scisma factum per Sergium monachum sicut et illud scisma *quod hodie pullulat* per duos pseudomonachos . . . So too the passage: ut oculata fide patet diebus nostris cum due partes cardinalium imponun pape nostro et fratribus eum foventibus hereticam pravitatem.

**4. The Imitations of Wyclif's tract on the Church.****a. The treatise of John Hus "Concerning the Church".**

Wyclif's book on the Church received more honour abroad than at home. By the year 1407 at latest, its contents were known in Bohemia, and on Bohemian soil the English master found an apostle, Magister John of Hussinec, called Hus, who embraced his teaching with enthusiasm, and proved ready cheerfully to die for it. From the very beginning of the movement of reform, Hus warmly hailed the appearance of Wyclif's writings, and so far as they came within his reach, he imbibed and reproduced their teaching, which became part and parcel of his own mind. But of all Wyclif's works, none fascinated him to such a degree as the book on the Church. As early as 1412, the year of the famous controversy on indulgences, he comes forward with arguments which are simply and entirely Wyclif's: and his well-known pamphlet on papal absolution is for the most part taken word for word from the 23<sup>rd</sup> chapter of Wyclif's "*De ecclesia*".<sup>1</sup> From the opening definition of absolution, to the close of the deductions which follow, all is the intellectual property of Wyclif. Hus also borrowed the arguments in support of five propositions of Wyclif's, which he gave to the world soon afterwards, from the treatise on the Church.<sup>2</sup> In the spring of 1413 King Wenzel of Bohemia made an attempt to restore the broken peace of the Church in his dominions, and to this end to reconcile the Magister John Hus with his opponents. The attempt was however a failure. The two parties could come to no understanding over the conception of the Church. The opponents understood by the Church that of which the Pope was the head, and the college of Cardinals the body; — Hus, on the other hand, had completely adopted the Wycliffian doctrine of the Church, explained above. Against these opponents he wrote, in imitation of Wyclif, his book "*On the Church*", a work which created in its day a most powerful sensation, whilst Wyclif's work of the same name, from which it is taken word for

<sup>1</sup> *Questio magistri Johannis Hus, Adversus indulgencias papales.* Opp. tom. I, fol. 184—189.      <sup>2</sup> *Defensio quorundam articulorum Joannis Wicleff:* ibid. fol. 111<sup>a</sup>—117<sup>a</sup>.

word, passed comparatively unnoticed. The arrangement of the work (like Wyclif, Hus breaks up his treatise into twenty-three chapters) the fundamental ideas, and the process of reasoning, all are simply borrowed from Wyclif.<sup>1</sup> Only those portions of Wyclif's work which relate to ecclesiastical and political disputes in England; i.e. the greater part of chapters VII — XVII, — are set aside, to be used, together with the last chapter, on another occasion. The treatise of Hus falls naturally into two parts: the first of which treats of the theory of the Church, of the Church's unity, of its head and its members, of the Pope and of the power of the keys; the second part confutes the opinions of Hus's opponents. The main weight will thus be seen to lie in the first part, in which the abstract conceptions are defined; and here there is hardly a sentence of any importance that is not to be found word for word in Wyclif. The sequence of thought is however much clearer and more methodical in Wyclif's work; Hus often reproduces Wyclif only in the briefest epitome. In short, the work of Hus can only be described as a very faint reflection of Wyclif's; sundry antagonistic remarks upon his Bohemian opponents alone laying any claim to originality.

It would appear from the fact that Hus has followed the arguments and conclusions of Wyclif with such verbal exactness, that the study of the Manuscripts of Hus's work would be of very great consequence for the textual criticism of Wyclif's "De ecclesia". But from a number of text-passages it becomes evident, that Hus had before him an inferior MS., corresponding in fact with A<sub>1</sub>. For a critical study of the text of Wyclif's "De ecclesia", therefore, the treatise of Hus is almost valueless.

**b. The writings of Stanislaus of Znaim and Stephan of Palecz "on the Church".**

By means of the work of Hus, Wyclif's tenets as laid down in his "De ecclesia" were spread widely throughout Bohemia, where they called forth both cordial assent and vehement opposition. Friends and antagonists of Hus now composed tracts, almost all of which

<sup>1</sup> For details cf. my book "Wyclif and Hus" p. 181 ff. *Engl. ed.*      <sup>2</sup> Cf. below p. 75, t. 26, p. 76, l. 25.

bear the same title “*De ecclesia*”; but their connexion with Wyclif’s book is only an indirect one, their immediate reference being to the work of Hus. The most considerable of Hus’s opponents was undoubtedly Stanislaus of Znaim. After his banishment from Prague in the year 1413, he retired into Moravia, where, until his death in 1414, he employed his fertile pen against the Bohemian and Moravian followers of Wyclif. At this time the two tracts were composed, which he, after the example of Wyclif and Hus, entitled “*De ecclesia*”<sup>1</sup>; — writings which will however bear no comparison, as to matter and form, with Wyclif’s work, or even with that of Hus. The one tract contains a collection of definitions of the Church: the other, which is rather more detailed, treats of the papal power of the keys. Both these works seem moreover to have been only preparatory to a larger treatise “*De ecclesia*”, which he did not live to write. He died suddenly just as he was about to set off on his journey to Constance, to attend the Council.

It is impossible to speak of Stanislaus of Znaim, without at the same time calling to mind Stephan of Palecz, since the two were united, as at first in their affection for Hus, so latterly in their hatred towards him. Like Stanislaus, Stephan (who was one of the principal accusers of Hus at Constance), denounced Wyclif both in speech and writing: Wyclif’s conception of the Church was an especial object of attack, and it is against this doctrine that the so-called “*Replicatio Quidamistarum*”<sup>2</sup> and the two tracts “*De ecclesia*” are directed.

#### c. John Hofmann of Schweidnitz.

Amongst the earliest opponents of Wyclifism in Bohemia was John Hofmann of Schweidnitz (in Silesia), who for many years held an influential position amongst the German Professors at the University of Prague. When, in consequence of the revolution which took place in that University, in the year 1409, the Professors left Prague, and formed a new sphere of labour at Leipzig, Hofmann was of their

<sup>1</sup> Copies from manuscripts at Vienna and Wittingau are in my possession. In the Cod. Treboniensi (Wittingau) A 16, the title runs: “Stanislaus de Znoyma contra Hus, *De ecclesia*”. <sup>2</sup> As Hus bestowed upon Palecz the name of “liar” (fictor), so the latter called the adherents of Hus “Quidamistae”.

number, and took part in founding the prosperity of Leipzig. In the year 1413 he became a Canon; in 1427 Bishop of Meissen, which office he held until his death in 1451. He bequeathed his valuable library (which included the works of Bradwardine and of Thomas Netter of Walden<sup>1</sup>) to St. Mary's College in Leipzig.

His principal work is a treatise against the Utraquists: "Tractatus contra communicantes laicos".<sup>2</sup> In this he pronounces in the most emphatic manner against the Church theory of Wyclif and Hus;<sup>3</sup> and must to this extent be reckoned amongst the assailants of Wyclif's book on the Church, with which he was undoubtedly acquainted, and which he probably also possessed. Besides this he attacks other of Wyclif's doctrines<sup>4</sup> very much in the manner of Walden.

#### d. Simon of Tissnow.

A faithful friend of Hus, and like himself, as we have said, enthusiastically attached to Wyclif's doctrines, was Simon of Tissnow, — the same who on the 29<sup>th</sup> of July 1410, when a bachelor of the Prague University, defended Wyclif's tract "De probacionibus propositionum", after a half humorous, half sarcastic fashion. The well-known Codex 1294 of the Royal Library of Vienna (A), was in his possession. As this Codex contains Wyclif's book on the Church, we

<sup>1</sup> Item volo quod libri *Thomae Waldensis* in tribus voluminibus ad praedictum collegium beatae Mariae virginis praesententur, similiter et Summa *Bradwardini* cum aliis Summis doctorum . . .      <sup>2</sup> This is still unprinted. It exists in many MSS. e. g. Codd. pal. Vindob. 4151 (fol. 51—146) and 4299 (fol. 85—230).      <sup>3</sup> Sumitur ecclesia sex modis, primo pro templo materiali . . . secundo pro congregacione malorum ut hereticorum et scismaticorum Wyclifistarum et Hussitarum . . .      <sup>4</sup> Cod. pal. Vindob. 4151, fol. 125<sup>b</sup>: Numquid latet doctrina Johannis Wycleff dampnate memorie doctoris verius seductoris eorum? . . . de quo seductore scribit universitas Oxoniensis in quadam epistola in hec verba: Hic utique non veritatis doctor sed falsitatis et mendaciorum fabricator ac heretice pravitatis exquisitus auctor patenter et potenter fuit sine pari. Numquid non sciunt ipsum dixisse et in scriptis reliquis se hanc erroneam . . . assercionem: Decretales epistole sunt apocriphe et a fide Christi seductive et clerici studentes eas stulti sunt? Numquid non perversus Huss in hoc et in aliis articulis tamquam filius ipsius perditionis sibi adhesit? . . . The other writings of Hofmann, even those which are directed against Wyclifism in Bohemia, cannot of course be noticed here. On Hofmann see "Zeitschrift für Geschichte und Alterthum Schlesiens" XVII, p. 185—192.

shall not be surprised to find that Simon of Tissnow was thoroughly acquainted with that work.

After the condemnation of Hus, Simon, at that time Vicar of Tobitschau in Moravia, became involved in a dispute with a monk of the Carthusian Convent of St. Josaphat at Olmütz, who impugned the orthodoxy of his doctrine. From the documents relating to this controversy, which have come down to us, we learn that Simon of Tissnow had not only entirely adopted Wyclif's theory of the Church, but had propagated it by public discourses.<sup>1</sup> Simon's opponent, Paul of Prague, endeavours in two treatises to confute this Wycliffite doctrine. In the second of these it is clear, even from the opening words "Utrum ecclesia sancta sit numerus predestinatarum", that Wyclif is the object of attack.<sup>2</sup> This treatise contains the following significant passage on the relation of the Hussites to Wyclif:— "Si autem dicant quod a Deo venerint et ab apostolis atque evangelio — sed econtra: Non multum temporis est quod esse ceperunt, quoniam sicut patet a Johanne Wycleff exordium acceperunt, qui hanc viam Hussitarum incepit.

One of Simon of Tissnow's disciples was John Laurin, who in the year 1417 defended publicly at Prague Wyclif's doctrine of the Church: in consequence of which he two years later received a legal summons from Paul of Prague, to answer to the charge of holding heretical opinions. A regular lawsuit ensued between John Laurin, who meanwhile had become Canon of Olmütz, and Paul of Prague. John Laurin was compelled greatly to modify his statements.

Many other of the Hussites expressed themselves to the same effect as John Laurin on the subject of the Church, and quite in the sense of Wyclif's theory: but it is not my intention here to examine either their declarations, or those of an opposite character such as were made by Andreas of Brod, Stephan of Dolein, and others.

<sup>1</sup> "Tractatus contra Hussitas presertim contra magistrum Simonem de Tyssnow, plebanum Towaczoviensem autore magistro plebano de Dolan diocesis Olmucensis olim s. theologie Prage doctoris", so runs the title to this tract, which is contained in Cod. 303 of the State Archives at Brünn. <sup>2</sup> This will also be seen from the following passage in the first tract: "Sed quia secta Hussitarum, que dicit quod ecclesia sancta catholica sit numerus omnium predestinatarum, peccat mortalissime contra hunc articulum fidei . . . igitur in tractatu presenti probabitur . . . quod talis proposicio sit falsa, heretica, impossibilis, caput et origo tocius heresist Hussitarum . . .

## 5. The Edition.

Of the three manuscripts in which Wyclif's book on the Church has been preserved, *A* has formed the basis of the following text: the Codex *A* being not only, comparatively speaking, correct, but one which moreover was copied in England.

On account of the great length of the chapters, the copyist of *A* has divided them into numerous paragraphs (*A*, *B*, *C*, *D* &c.), and even these paragraphs are again subdivided (*a*, *b*, *c* &c., 1, 2, 3 &c.). This arrangement has been retained in the present edition, partly for the sake of practical convenience, inasmuch as the careful breaking up of the chapters into paragraphs assists the eye, especially for reference or quotation; partly also that the peculiarities of the original, which in all probability possessed this arrangement, might stand out the more clearly. It is not however to be denied that the multitude of letters and figures on the left hand margins is at first sight somewhat confusing.

The Latin marginal glosses of *A* are given in the text amongst the variants.

All the variants of *B* have been noted, for *B*, as we have said, is fairly correct, and not unfrequently gives the better reading. Where this is the case, the reading of *B* is adopted in the text, and the corresponding readings of *A* and *A<sub>1</sub>* are relegated to the notes.

Account is given in the notes of a few emendations of the text. Emendations have never been made without the most absolute necessity, and never when there seemed any doubt as to how the text should be restored.

Only a small selection from the readings of *A<sub>1</sub>* has been given in the notes: *A<sub>1</sub>* being, as we have seen, nothing but a copy of *A*. On the other hand a complete record has been made of the variants of *D*.

The spelling is that of the manuscripts: all the peculiarities that the Latin spelling of the 14<sup>th</sup> and 15<sup>th</sup> centuries exhibits are conspicuous in this edition. Where the spelling of the manuscripts is variable, as in *secuntur*, *sequntur*, *sequuntur*, *loquntur*, *loquuntur*, *docma*, *dogma*, *mihi*, *michi* &c. the more usual orthography has been followed in the text. In the case of quotations from the Bible, where

the manuscripts only name the chapter, we have given the number of the verse.

The notes on the contents, consisting chiefly of references to authorities, may be looked upon as sufficient.

In conclusion, I would offer my hearty thanks to the friends who have taken a warm interest in this publication, and helped it forward to the utmost of their power. My thanks are due in the first place to Mr. F. D. Matthew, who has not only placed a copy of *D* at the disposal of the editor, and undertaken the writing and correction of the English side-notes, but has also assisted this work in many other ways, and to F. J. Furnivall Esq., the energetic and considerable president of our Wyclif Society, who with unvarying courtesy assisted me in the edition and printing of this book. The translation of this Introduction into English has been very willingly undertaken by Miss Alice Shirley, daughter of the departed master in Wyclif research. For various suggestions I am indebted to Dr. Buddensieg of Dresden; and for furthering this work by the sending and procuring the sending of manuscripts, to Hofrath Dr. Ernst von Birk, head librarian of the Imperial Library of Vienna, to the librarian of the University Library at Prague A. Zeidler, and to my friend Dr. Karl Reifenkugel, librarian at Czernowitz.

Czernowitz, *March 1885.*

J. Loserth.

## DE ECCLESIA.

### CAP. I.

A Quia nonnulli, eciam illi qui videntur esse aliquid discordant in materia de quiditate ecclesie, et fides est ecclesia que deberet in christianis omnibus esse una, decet christianos cognoscere matrem suam. Quomodo queso honoraret quis matrem illam primevam, sicut quilibet christianus tenetur sub pena dampnacionis ex primo mandato secunde tabule, nisi ipsam cognosceret? Aut quomodo ipsam perfecte cognosceret nisi cognoscendo eius quiditatem ac differencias sciretque a mulieribus alienis discernere? Unde inter omnes metaphisicas sub solis circulo non reputo quod sit alia christiano necessario nec ad observanciam religionis christiane vel ad intelligenciam scripture sacre utilior. Christus enim ex fide est pater noster et dicta ecclesia sponsa sua est autonomatice mater nostra. Illos autem parentes debemus primo omnium honorare, quia recognoscendo eos in necessitatibus articulo oportet eorum informacionem, castigacionem et suffragium invocare. Illis autem cultis ad plenum servatur plene christiana religio et de quanto deest eorum honoracio, deest preceptorum servacio, cum non sit possibile christianum delinquere, nisi de quanto subtrahit vel

1. AA: titulus deest. A in margine superiori: Sancti spiritus assit nobis gratia; ibid: Ecclesia catholica est a fidelibus cognoscenda et qualiter (in red ink above col. 128<sup>a</sup>, texthand). 5. B: igitur decet. 16. Codd. autonomastice. 18. B: et recognoscendo. 21. B: de quarto.

minuit honorem vel ministerium debitum istis parentibus. Et hec est racio, quare hoc precipitur in primo mandato secunde tabule tamquam metro et regula omnium aliorum. Quomodo ergo foret catholicus qui ignoraret partem simboli in qua fides matris sue in-

*Belief in the Catholic Church is an article in both creeds.*

seritur? Nam *credo ecclesiam catholicam* dicit utrumque simbolum; nec credo dominis episcopis displicere quod tractetur fides christiana de quiditate ecclesie, tum quia ipsi maxime tenentur per se et per alios docere populum illam fidem, tum eciam quia contendunt de libertate et prosperitate, de edificatione et destruccione, de privilegiis et defensionibus ecclesie contra hereticos. Sed constat quod loqueretur ut pica qui tractaret de istis passionibus ignorando subiectum, cum secundo posteriorum in principio vere dicitur quod *oportet cognoscere questionem, quid est de subiecto, antequam noscatur eius passio.* Et error istius ordinis noscendi facit multos errare de fide ecclesie. Quomodo queso cognoscerem in quo staret eius prosperitas vel edificacio, nisi ipsam precognoscerem, cum sequatur: ego cognosco quod procedit prospere, ergo prius nosco illam esse? Adhibeamus ergo diligenciam, ut cognoscamus debite matrem nostram.

*The Church in its best known sense means all who are predestinate. This Church is the spouse of Christ.*

Quamvis autem ecclesia dicatur multipliciter in scriptura, suppono quod sumatur ad propositum profamosiori, scilicet congregacione omnium predestinatarum. Illa autem est sponsa Christi, de qua est processus Cantici canticorum; de qua loquitur scriptura Isaie LXI<sup>o</sup>, 10: *Tamquam sponsam decoravit me corona.* Hec eciam est mulier fortis, de qua

2. B: Hec racio. 15. B in marg: 2º posteriorum. 16. B: cognoscere quomodo. 20. B: prius cognoscerem. 25. A in marg: Ecclesia capta famosius dicit omnes predestinatos et ista est sponsa Christi et multa de hac ecclesia. 30. B in marg: Is. 61.

16. Arist. Ἀναλυτικῶν διστέρων I, 1; II, 2. 20. προτιγγώσκεται, Arist. Ἀναλ. I, 1. 28. Cant. IV, 8—11. V, 1.

B 128<sup>b</sup> Proverb. XXXI<sup>o</sup>, 10, et *corpus Christi* \* misticum, de quo I<sup>a</sup> Cor. 12<sup>o</sup>. Ista est Jerusalem, mater nostra, templum domini, regnum celorum et civitas regis magni, que tota inquit Augustinus Enchiridion XLVI<sup>o</sup>, accipiendo est non solum ex parte qua peregrinatur in terra a solis ortu usque ad occasum, laudans nomen domini, et post captivitatem vetustatis cantans canticum novum, verum eciam ex illa que in celis semper ex quo condita est cohesit deo, nec ullum malum sui casus est experta. Hec enim in sanctis angelis beata persistit et sue parti peregrinanti, sicut oportet, opitulatur, quia utraque una erit consorcio eternitatis et nunc est una vinculo caritatis.

Hec est sancta ecclesia catholica quam confitentur christiani immediate post fidem in spiritum sanctum a propter tria: primo quia secundum Augustinum est summa creatura. Ideo immediate ponitur post trinitatem incretam. Secundo quia amore spiritus sancti Christo in matrimonio perpetuo copulatur. Et tertio quia posita trinitate oportet ipsam habere templum vel domum quam inhabitet. Oportet dico ex necessitate suppositionis atque de congruo.

C Ista autem ecclesia secundum partem peregrinantem non habet aliquem prescium partem sui, sicut non

How faith concerning the Church follows immediately on faith concerning the Holy Spirit.

Note. This Holy Church contains none who are reprobate.

1. B in marg. Prov. 31; 1<sup>a</sup> Cor. 4. B in marg. Aug. 41 Ench. In codd. XLI. Correxi. 5. A A<sub>1</sub>: que; B: peregrinat. 10. B in marg: Nota quod angeli sunt pars ecclesie. 14. A: Qualiter fides de ecclesia sequitur immediate post fidem de spiritu sancto. B: Nota quare immediate post fidem in spiritum sanctum p(ponitur) fides de sancta matre catholica. 24. A A<sub>1</sub> in marg: Nota. A in marg: Hec sancta ecclesia non habet prescium partem sui. Continue infra (above the col. 128<sup>c</sup>). B in marg: Dicit ecclesiam catholicam secundum partem triumphantem non habere partem sui, dum est huiusmodi, aliquem miserum vel quomodolibet maculatum. Ex isto videtur (ut sequitur) quod qui non est miser, posterius suam miseriariam dimittens, efficitur pars ecclesie triumphantis. Pro isto (ut appareat mihi) pro intentione doctoris est notandum quod multitudo, viatores predestinati, miseriis (et) maculis involuti, posterius erunt partes ecclesie triumphantis, cum illas maculas et miseras excusserint. Sed tamen dum sunt huiusmodi miseriis involuti, non censemur partes ecclesie triumphantis. Et ideo notanter dicitur, *dum est huiusmodi*.

4. Aug. Enchir. cap. XLVI. Opera (ed. Maur.) tom. VI, pag. 217.

habet secundum partem triumphantem, dum est huius- 128<sup>b</sup> C modi, aliquem miserum vel quomodolibet maculatum, ut ostendit Augustinus, III<sup>o</sup> de doctrina christiana XXXII<sup>o</sup>, ubi, postquam ostenderat quod *corpus Christi et caput eius Christus sunt una persona*, increpat Tyconium 5 in secunda sui regula qua vocat ecclesiam corpus domini bipartitum. *Non inquit ita debuit appellare; non enim revera corpus domini est quod cum illo non manebit in eternum.* Ideo vocat fideles ad tempus sed prescitos ad dampnacionem ecclesiam similatam 10 ex ypocritis. Potest autem ista sentencia demonstrari ex scriptura Johannis VI<sup>o</sup>, 54, ubi dicitur Judeis et per idem cuilibet viatori: *Nisi manducaveritis carnem filii hominis et biberitis eius sanguinem, non habetis vitam in vobis.*

The virtue of the sacramental food.

Sed nemo potest esse membrum 15 corporis Christi, nisi fuerit membrum vivum: ergo nemo potest esse de illo corpore, nisi manducaverit corpus Christi. Quomodo queso potest continuari cum nervis capitidis, nisi fide formata in caput crediderit? Quod est ipsum manducare, ut exponit Augustinus 20 omelia XXV<sup>a</sup>. Habet autem iste cibus contrarie ad cibos corporales virtutem assimilandi sibi manducantem secundum quatuor digestiones, de quibus Rom. VIII<sup>o</sup>, 30, scilicet *predestinacionem, vocacionem, iustificacionem et glorificacionem.* Quamvis enim sic manducans mo- 25 ritur temporaliter, non tamen eternaliter, cum *Christus, resurreccio et vita in finali iudicio vivificat omnia membra sua*, quia leo rugiens suscitat suam ecclesiam. *Caritas autem que nunquam excidit est vinculum*

3. B in marg: Augustinus. 4. B in marg: Christus et corpus eius sunt una persona. 8. B: reverencia corpus. 12. B in marg: Joh. VI. 15. A in marg: Virtus cibi sacramentalis. 16. B: Igitur nemo. 21. In codd. XXVI. Correxii. B in marg: Augustinus. 23. B in marg: Jo. VIII; B in marg: Christus (sic) digestio.

3. Aug. Opp. III, 1, pag. 58. 13. Viator is a traveller on earth, cf. Wyclif, De civili dom. pag. 4. 20. Tract. in Joh. ev. cap. VI, Opp. tom. III, 2, pag. 489. 28. Joh. VI, 40. XI, 25. 29. I. Cor. XIII, 8.

C 128<sup>b</sup> continuans membra illius corporis; foret ergo contracionem, vel quod sponsus in persona propria, vel 128<sup>c</sup> quod alias ex permissione sua laniaret sponsam suam\* divisione eterna. Ymmo claudit contradictorium, si 5 bene inspicitur; cum Jeremie XXXI<sup>o</sup>, 3, sibi dicitur: *In caritate perpetua dilexi te.* Ista igitur et non lapides est mater nostra per orbem terrarum confitens caput suum. Quomodo queso tam potens, tam sciolus et tam benivolus, sicut est increata trinitas, eternaliter 10 eligeret sibi sponsam quam finaliter repudiaret? Patet ergo ex fide et signacione *quid nominis ecclesie catholice* quod ipsa est omnes predestinati presentes, preteriti et futuri.

D Ex istis sequuntur aliique conclusiones. Prima, quod nullus vicarius Christi debet presumere asserere se esse caput ecclesie sancte catholice, ymmo nisi habuerit speciale revelacionem, non assereret se esse aliquod membrum eius. Patet ex hoc quod capitalem illius ecclesie oportet esse super omnes angelos beatos, 20 cum ipsi sint membra illius ecclesie, quod soli Christo potest competere inter omnes predestinatos, ut patet Hebr. I<sup>o</sup>, 4. Nam Rom. I<sup>o</sup>, 4, dicitur *Christum esse predestinatum*; et sic ecclesia est solum numerus predestinatorum. Sicut igitur homo sine speciali relatione non assereret sine formidine se esse predestinatum, sic nec assereret se esse membrum, et per consequens, non caput illius ecclesie. Unde Augustinus super psalmum CXXXI<sup>um</sup> postquam ostenderat quod nullum preterquam domum suam exaudit Deus ad vitam eternam: *Ille inquit ad domum Dei*

First conclusion. No Pope should presume that he is the Head of this Church.

No one can know whether he is predestinate.

Augustine.

1. B: foret igitur. 5. B in marg: Jeremie. 10. B: Patet igitur.  
 11. B in marg: Quid est ecclesia. 14. A B in marg: Prima conclusio.  
 A in marg: Nullus papa debet se presumere esse caput huius ecclesie.  
 22. B in marg: Hebr. I. Rom. I. 27. A A<sub>1</sub> in marg: Augustinus. 28. B:  
 ostenderet. AA<sub>1</sub>: ostenderit. Correxi. Comp. below Alinea O. 29. B:  
 preter domum; ib. in marg. Nullum preter domum suam audit ad vitam eternam.

The House of  
God.

The whole  
Church is  
widowed.

*pertinet qui est in caritate compaginatus lapidibus* <sup>128<sup>c</sup>D</sup>

*vivis; qui autem caritatem non habuerit, finalis perseverancie ruinam facit, sed domus stat.* Et post docet quod nemo debet ex pretense potestatis vicaria pompare vel minari quod ab eo dependet status ecclesie,<sup>5</sup> sicut fecerunt Judei ex filiacione et merito Abrahe, quia filiis imitacione virtutum et non filiis carnis degenerantibus promittitur hereditas. Et sic est indubie quoad Christi vicarios. *Itaque* inquit Augustinus *in hiis est domus Dei quos predestinavit et prescivit* <sup>10</sup> *perseveraturos, de quibus dictum est: Ubi steterunt sedes eius. Et hii qui non perseverant, non sunt ipsi ecclesia, non ipsi pertinent ad illud modo tabernaculum et tunc domum, sed solum in hiis qui perseveraverint usque in finem.* <sup>15</sup>

Unde sicut Deus iuravit David, quod de fructu <sup>E</sup> ventris sui (scilicet Christum, qui fuit natus de ventre virginis, et per consequens, de illo homine manu forti) poneret super sedem suam: ita iuravit filiis suis, sub condicione tamen, si custodierint testamentum <sup>20</sup> et testimonia Christi. Ne inquit Augustinus *aliquis minaretur promissis Dei et in potestate sua ponat quod promisit Deus, ut impleretur, ideo iuravit, annexens condicionem, ne iam glorieris de promissis et dimittas te non custodire; tunc eris filius David,* <sup>128<sup>a</sup> *si custodieris: si autem non, non eris filius David. Filiis David promisit Deus; noli dicere filius sum David, si degeneras; sola vidua sedebit in ecclesia benedicta. Tota ecclesia una vidua est, cuius membra sunt pauperes saturati, quia deserti sunt in hoc <sup>30</sup> seculo, quod non despontant hereditarie sed relinquent, non sperant in diviciis honoribus vel amicis, sed si habent contempnunt sperando pure in domino.*</sup>

4. Vicaria. In codd.: vicarie.      10. A in marg: domus Dei. B in marg: Presciti non pertinent ad ecclesiam catholicam.      29. A in marg: Tota ecclesia est vidua.

9. Aug. loc. cit. pag. 1480.

21. Psal. CXXXI, 11—12.

**E** 128<sup>a</sup> Quid igitur valet dicere quod solum isti qui sunt Rome sunt ecclesia vel caput ecclesie? Tales enim uruntur luna per noctem, ut exponit Augustinus psalmo CXX<sup>o</sup>. *Quisquis inquit putaverit ecclesiam in una parte esse et non eam cognoverit diffusam toto orbe terrarum et crediderit eis qui dicunt: Ecce hic est Christus et ecce illic, sicut loquitur evangelium Mathei XXIV<sup>o</sup>, cum ille totum orbem terrarum emerit quoad valorem precii et ille in proximo scandalizatur et uritur a luna.* Ad quid igitur oportet contendere circa caput ecclesie? *Ipsa* inquit Augustinus *caro Christi est caput ecclesie*, id est, humanitas secundum quam Christus predestinatus est, ut dicit fides scripture Ephes. I<sup>o</sup>, IV<sup>o</sup> et V<sup>o</sup> capitulis et expressius Col. I<sup>o</sup>, 18, dicit quod *Christus est caput totius ecclesie*. Et istam conclusionem declarat bene dicta decretalis extravagans Bonifacii VIII que sic incipit: *Unam sanctam. Igitur inquit ecclesie unius unum corpus, unum caput, non duo capita quasi monstrum.*

**F** Secunda conclusio sequens ex quiditate matris ecclesie est quod tantum est una, sic quod non multe ecclesie catholice. Demonstratur sic: Eo ipso quod est ecclesia universalis sive catholica, ipsa continet in se omnes predestinatos. Non est possibile quod sit nisi una talis, igitur non est possibile quod sit nisi una universalis ecclesia. Nam secundum philosophos *universale est quoddam totum atque perfectum cui*

The Church is distributed through the whole world.

Augustine.

The Head of the Church is Christ.

Second conclusion.

The Catholic Church is only one and not many.

The three parts of the Church.

1. A in marg: Ecclesia est per totum orbem diffusa (above col. 128<sup>a</sup>).  
 4. A: CX; in marg: Augustinus. B: Augustinus super primo volumine.  
 II. A in marg: Caput ecclesie. B in marg: Augustinus. 15. B in marg: Eph. 1, 4, 5. Col. 1. 17. B in marg: Decretalis. A<sub>1</sub> alia manu in marg super: Scias quia istam decretalem falsificat, nichil enim ibi de predestinatis, sed decretalis probat quod subesse Romano pontifici est de necessitate salutis et hoc per unam ecclesiam et unum caput. 20. A B in marg. Sec. conclusio. A in marg. Tantum una et non plures ecclesiae catholica. 27. A in marg: Tres partes ecclesia.

4. Aug. Opp. tom. IV. pag. 1381. 17. Extrav. Commun. Lib. I. Tit. VIII. *De maioritate et obedientia*, cap. I.

*nichil deest. Unde sicut iuxta Aristotelem primo de 128<sup>a</sup> F  
celo omnia primo super tria ponimus: sic non dici-  
mus ecclesiam catholicam nisi que in se continet  
ista tria: partem in celo triumphantem, partem in  
purgatorio dormientem et partem in terris militantem.*

The three parts  
into which the  
consecrated  
host is broken  
signify the three  
parts of the  
Church.

Et in figuram illius dicunt doctores hostiam vel sacramentum eucaristie dividi in tres partes: Primam immersam sacramento liquido dicunt signare ecclesiam triumphantem, que insorpta et inebriata est intuicione divine essencie, ut loquitur caput ecclesie Cantic. V<sup>o</sup> 1, 10 exhilarans cives et commensales suos. *Inebriamini* inquit *carissimi*. Due autem alie partes in manu domini et merito ecclesie expurgande signantur per illas duas partes quas sacerdos tenet in manibus: Maior supposita signat ecclesiam militantem et minor innixa 15 supposite signat ecclesiam in purgatorio expectantem. Ipsa enim \* innitur suffragiis militantis ecclesie. Et 129<sup>a</sup> pro istis duabus partibus geminamus preces agno qui est caput ecclesie, ut misereatur nobis. Sed pro tercia parte ad cuius locum et requiem aspiramus petimus, 20 ut idem agnus triplicis nature donet finaliter nobis pacem. Et hinc (ut ostendi alias) dictus sponsus secundum humanitatem suam visitavit tria loca ecclesie, scilicet umbilicum nostre habilitabilis, triginta tribus annis in Judea et Jerusalem conversando, limbum in 25 quo patres purgati sunt, morsellum sue ecclesie in anima extrahendo; sed tertio finaliter ascendens in celum cepit captivitatem quam post triumphum coronauit ad dei dexteram collocando.

1. B in marg: Aristotelem. 6. A in marg: Tres partes divise hostie consecrate significant tres partes ecclesie. B in marg: Purgatorium. 8. B: immensam; ib.: dicunt dignare. 9. Codd: debriata. Correxii. 10. B in marg: Cant. V<sup>o</sup>. 13. B: expungnande. 15. B: et quatuor innixa. 18. A in marg: Nota. nota. B in marg: Christus creditur (recte dicitur) agnus tripliciter. 19. B in marg: Agnus tercius. 24. B: umbili-  
cum nature.

2. Aristot. περὶ οὐρανοῦ I, 1. διὸ τὸ τὰ τρία πάντα εἶναι καὶ τὸ τρίς πάντη.

Mark this.

Christ, as man,  
visited all.

**G 129\*** Ista ergo est triplex pars unius universalis ecclesie sive catholice, licet quotlibet sint particulares ecclesie, quia tot sunt homines predestinati. Et hinc credo quod in simbolo ecclesie confitentur se credere unam sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam. Apostoli enim sunt modo in celo in eadem personalitate qua vixerunt in terris, et sunt modo partes plene purgate eiusdem matris ecclesie, auctoritate quorum sui vicarii iam regunt adolescentulam modo querentem sponsum ecclesie; et sic loquitur decretum XXIV, q. I.

*Manet* inquit Leo papa *Petri privilegium, ubi cunque ex ipsius equitate fertur iudicium.* Ipse enim residet in celis videns et procurans quod deus liget et

Peter's privilege  
of binding and  
loosing remains  
where it is rightly  
exercised.

1 solvat. Unde supradicta decretalis sic loquitur: *Unam sanctam ecclesiam catholicam et ipsam apostolicam urgente fide credere cogimur et tenere.* Unde unitatem illius ecclesie probat ex scriptura multiplici, primo per illud Canticorum VI<sup>o</sup>, 8: *Una est columba mea, perfecta mea: una est matri sue, electa genitrici sue.* Ista columba secundum concordem sanctorum sentenciam est mater ecclesia, cuius mater, quia creatrix est trinitas vel divina essencia, cuius genitrix et fotrix est patris sapiencia et ipsa mater virgo et sponsa humanitatis Christi sui capit. Ex quibus parentibus spiritualiter, et per consequens, gignacione virginea filii ecclesie procreantur, iuxta quod loquitur apostolus 2<sup>a</sup> Cor. XI<sup>o</sup>, 2, *Despondi vos uni viro virginem castam exhibere Christo.* Cum ergo in tota scriptura non ponitur vel una sillaba sine sensu, non 25 restat quid pertinencius signaret hoc adiectum *una*

The begetting  
of children to  
the Church.

4. In codd: quo in simbolo; A A<sub>1</sub>: confitetur. 11. A in marg: Privilegium Petri ligandi et solvendi. B in marg: 24. q. 1. Leo papa. 16. B: et tenemur. 18. B in marg. Cant. VI. ib. Una enim columba mea, perfecta mea, una matri sue. 21. A in marg: Procreacio filiorum ecclesie. 27. B in marg: 2. Cor. 2. 28. B: cum igitur. 29. B in marg: Quare (in cod. quid) ecclesia sit una, hic deducitur.

10. Decreti secunda pars, causa XXIV, q. I, cap. V.

The unity of the Church proved out of many passages of scripture.

in libro sapientissimi Salomonis nisi unitatem ecclesie <sup>129<sup>a</sup> G catholice excludentem pluralitatem. Unde spiritus sanctus in patre Salomonis David sic orat in Christo</sup>

psalmo XXI<sup>o</sup>, 21, *Erue a framea Deus animam meam et de manu canis unicam meam*. Quem tex- 5 tum secundo per decretalem allegatam beatus Augusti- 2 nus sic exponit tractatu secundo eiusdem psalmi: *Framea inquit gladius est, et per gladium mortem intelligi voluit. Unicam meam dixit ecclesiam. Canes sunt qui ceco more latrant nec intel\*ligunt contra 129<sup>b</sup> quos, eciam cum nichil eis fit, latrant contra viantes, licet velint eis proficere.* Et utinam nostri possessio- nati non sint tales qui conspirant contra catholicos, tangentes eorum potestatem, fastum et ablacionem temporalium solummodo ad medelam. 15

Scivit autem Christus ecclesiam suam in pace pre- H tensa per antichristianos ypocritas amarissime perse- quendam. Tercium testimonium scripture est *unitas 3 arche*, de qua Gen. VI<sup>o</sup>, 16<sup>o</sup>, legitur quod in tempore diluvii *in cubito consummatur*. Que ad sensum misti- 20 cum figurat sanctam matrem ecclesiam que in brachio domini conservatur et unico fine mandatorum que est caritas consummatur. Quartum testimonium est 4 dictum apostoli Ephesiorum IV<sup>o</sup>, 5, asserentis quod *unus deus, una fides*; ex cuius unitate sequitur quod 25 sit correspondenter una lex, unum regnum sive familia que indubie est universalis ecclesia. Quintum testimo- 5 nium est de una *tunica inconsutili*, que non sine mis- terio ex testimonio Johannis XIX<sup>o</sup>, 23, remanserat in- divisa. Correspondenter oportet esse unicam Christi 30 ecclesiam infringibilibus vinculis caritatis contextam iuxta illud apostoli Rom. VIII<sup>o</sup>, 35. *Quis nos separa-*

4. B in marg: Psalmo 11; A in marg: Unitas ecclesie probatur ex multis scripturis (below col. 129<sup>a</sup>). 5. B: carnis. 6. B in marg: Augustinus. 17. AA<sub>1</sub>: antichristinos. 19. B in marg: Gen. 6. 20 and 23. Codd: consumatur. Correxii. 24. B in marg: Eph. 4. 29. B in marg: Joh. 15.

6. Aug. in psal. XXI. Opp. tom. IV, pag. 98.

**H** 6 bit a caritate dei? Sextum testimonium est illud  
<sup>129<sup>b</sup> Johannis X<sup>o</sup>, 16: *Fiet unum ovile et unus pastor*, quod  
 ovile oportet confiteri eandem matrem ecclesiam.  
 Quotlibet sunt scripture et raciones docentes istam  
 5 sentenciam, ut sicut primus Adam terrenus sine bi-  
 gamia habuit unicam sponsam carnaliter, sic secun-  
 dus Adam sine bigamia possibili necessario habet  
 unicam sponsam spiritualiter. Et illum sensum ex-  
 ponit apostolus ex scriptura Genes. II<sup>o</sup>, 24, ut patet  
 10 ad Ephesios V<sup>o</sup>, 31, de Christo et sua ecclesia.</sup>

Unde racio potest capi de textu apostoli I<sup>a</sup>. Timothei  
 III<sup>o</sup>, 2, et ad Titum I<sup>o</sup>, 7, ubi ex isto fundamento dat  
 legem, quod *oportet tam episcopum quam diaconum  
 esse unius uxoris virum*. Oportet enim Christi clericum  
 15 in monogamia consequi caput suum. Unde credo cum  
 decretali fideli non verti in dubium quin foret here-  
 ticum pertinaciter negare quod Christus sponsus ecclesie,  
 quem dignatus est vocare sponsam suam, sit mono-  
 gamus ratione unitatis ecclesie spouse sue. Et patet  
 20 secunda conclusio.

**I** Tercia conclusio est quod extra sanctam ecclesiam  
 catholicam non est salus vel remissio peccatorum.  
 Hec est conclusio predicte decretalis in terminis cuius  
 sensum arbitror esse de salute perpetua post hanc  
 25 vitam, et de remissione peccati contracti, data vita  
 spirituali per gratiam. Et tunc conclusio proxima per  
 se est nota: quia nemo potest habere tales salutem  
 nisi vel Christus vel aliquid eius membrum, sed eo  
 ipso quod sic est infra predictam ecclesiam: ergo con-  
 30 clusio; et ad hoc vadunt exempla.

Third conclusion.  
 Outside the Holy Catholic Church there  
 is no salvation or remission of sins.

**a** Sicut enim tota generis humani posteritas fuit primo  
<sup>129<sup>c</sup> virtualiter et materialiter in primo carnali coniugio\*, sic  
 tota Christianorum posteritas est virtualiter in Christo</sup>

2. B: Joh. 8; in marg: Joh. 8. Joh. 10. 10—12. B in marg: Eph. 5.1.  
 Tim. 3 et ad Titum 1. 21. A B in marg: Tercia conclusio. A in marg:  
 Extra sanctam ecclesiam catholicam non est salus vel remissio peccato-  
 rum (below col. 129<sup>b</sup>). 24. B: arbitri.

et ecclesia, et per consequens, in primo spirituali con-<sup>129°</sup> iugio. Solis enim ex deo sic natis dedit potestatem filios dei fieri, et per consequens, iuxta argumentum apostoli coheredes.

Church is like Noah's ark.  
The reprobate are as limbs cut off from the body.

Iterum, sicut extra navem Noe non remansit bestia b  
salvata in diluvio: sic extra navem ecclesie non restat homo salvandus post spirituale naufragium.

So says Augustine

and Bede.

Iterum, sicut membrum non vivit prescissum a corpore: sic nec natura humana per reprobacionem precisa a capite. Et ad hoc sunt quotlibet leges, ut<sup>10</sup> XXIII<sup>a</sup>, q. VII<sup>a</sup>, sub auctoritate Augustini ad Vincen-  
tium decretum sic loquitur: *Quemadmodum si pre- scindatur membrum ab hominis vivi corpore, non potest tenere spiritum vite: sic homo qui prescinditur de Christi iusti corpore, nullo modo potest tenere spiritum iusticie.* Et tota ista sentencia patet XXIV<sup>a</sup>, q. I, per multa capitula.

Unde ex dictis Bede sic loquitur unum decretum: *Quicunque ab unitate fidei vel societatis Petri quo- vismodo semetipsos segregant, tales nec vinculis pec-<sup>20</sup> catorum absoluti sunt nec ianuam regni celestis pos- sunt ingredi.* Item aliud decretum captum ex dicto Bede super primam canonicam Johannis: *Omnis qui recedit et non permanet in doctrina Christi, Deum non habet; qui permanet in doctrina, hic et filium et patrem habet.* Ex talibus dictis sanctorum et decreto ecclesie duce ratione scripture patet tota pre- dicta sentencia, et quod precipue timendum est, patet quod nullus christianus, sed precipue Christi vicarius non est membrum ecclesie, nisi perseveranter secutus<sup>30</sup> fuerit Christum in moribus et doctrina.

4. B in marg: apostoli. 5. B in marg: Dicit enim extra ecclesiam non esse remissionem peccati contracti. Quare igitur addit hoc *contracti* tum ut verbum? extra illam nec est remissio peccati contracti nec non contracti.  
11. B in marg. 23, q. 7. 17. B in marg. 24, q. 1. 27. B: duce Romane.

12. Decr. sec. pars causa XXIII, q. VII, c. IV. 18. ib.  
Causa XXIV, q. I, cap. XXVII. 22. Decret. sec. pars causa XXIV, q. I, cap. XXIV.

**K** 129<sup>c</sup> Quarta conclusio eiusdem decretalis est quod intra predictam ecclesiam est uterque gladius vel potestas scilicet corporalis vel temporalis et spiritualis; quorum uterque debet ad caput ecclesie et eius vicarium pertinere. Patet ex hoc quod dictum corpus, cum sit perse sufficiens, habet in se plenitudinem potestatis. Cum ergo utraque potestas sit necessaria matri ecclesie, patet conclusio. Et hoc figuratum est Luce XXII<sup>o</sup>, 38, quando apostolis respondentibus *Ecce duo gladii hic Christus dixit non superfluum vel diminutum sed satis est.* Unde ad denotandum quod uterque gladius fuit Petro pertinens, consequenter dixit Christus Petro percuenti servum pontificis: *Mitte gladium tuum in vaginam.* Ex quo innuitur ad sensum mysticum quod *uterque gladius sit in potestate ecclesie, materialis pro ecclesia sed per laicos exercendus, spiritualis vero pro puniendis peccatis per episcopum exercendus.* Et sic licet *gladius materialis sit in manu regum et militum, hoc tamen erit ad motum et secundum prudenciam sacerdotum.* Oportet enim *gladium materialem esse sub alio* sicut ordo militaris est sub sacerdocio. Et ista est exposicio beati Bernardi, libro secundo ad Eugenium et ad illum sensum 129<sup>a</sup> loquuntur quotlibet doctores et decreta \* concorditer. 25 Unde XXIII<sup>a</sup>, q. V<sup>a</sup>, *Principes*, sub auctoritate beati Isidori III<sup>o</sup> de summo bono, cap. LIII<sup>o</sup>, dicit canon quod *intra ecclesiam principes seculi habent potestatem, ut per eandem potestatem disciplinam ecclesiasticam muniant.* Ex qua conclusione patet, primo 30 quod dicti principes sunt pars dicte ecclesie, cum

1. Codd. in marg: Quarta conclusio. A in marg: Intra ecclesiam est uterque gladius vel potestas. 7. A: nostri ecclesie. 8. B in marg: Luce 22. 13. B in marg: Nota de utroque gladio. 19. In decret. *Unam sanctam rectius leges: sed ad nutum et patienciam sacerdotis.* 22. B in marg: Bernhardus ad Eugenium. 26. B in marg: Isidorus 23, q. 5. 28. B: ecclesiasticam immitit.

13. Joh. XVIII, 11. 14. Comp. decret. *Unam sanctam* l. c.  
25. Decret. sec. pars. causa XXIII, q. V, cap. XX.

Fourth conclusion. Both swords or powers belong to the Church.

aliter non essent ad suum propositum intra ecclesiam.<sup>120<sup>a</sup></sup>

K  
Patet secundo quod ipsorum est cohercere rebelles ecclesie, ubicunque requiritur potencia civiliter coac-

Eight cases in  
which an eccl-  
esiastic is subject  
to secular  
judgment or  
correction.

tiva. Unde notat Johannes de Deo octo casus in qui-  
secusibus ecclesiasticus subicitur iudicio vel correccióni secu-  
lari:<sup>5</sup>

Primus casus est cum clericus est incorrigibilis;  
secundus est cum propter ambitionem clericus est  
intrusor, etiam papa; tertius est quando fidem vult  
subvertere, quartus quando est falsarius, quintus quando  
facit scisma, sextus quando contempnit excommuni-  
cationem, septimus quando potestas ecclesie deficit,  
et octavus dum principes seculi petunt tributum ab  
ecclesia. Et fundat ista per leges multiplices. Cum  
ergo in nullo istorum casuum debet secularis corri-  
gere nisi conformiter ad scripturam, et per consequens,<sup>15</sup>  
auctoritate summi pontificis: patet supradicta conclusio.

Fifth conclu-  
sion. Submis-  
sion to the Pope  
is necessary to  
Salvation.

L  
Quinta conclusio est ista: *Subesse Romano pon-  
tifici omni humanae nature est de necessitate salutis.*

Patet ex hoc quod nemo potest salvari, nisi meri-  
torie subsit Christo; sed ipse est Romanus pontifex<sup>20</sup>  
sicut est caput universalis ac cuiuslibet particularis  
ecclesie: ergo conclusio. Nam columba dicitur modo  
viatrix, quia secundum partem, igitur per idem: ipsa  
est Romana ecclesia, quia secundum partem. Non  
enim est racio, quare ipsa modo peregrinatur vel tri-<sup>25</sup>

As, wherever  
the Pope is, there  
is the Roman  
Church: so  
wherever is one  
of the faithful,  
there too is the  
Roman ecclesia, quia eadem ecclesia que Rome edi-  
Roman Church.

bulatur nisi quod secundum partem. Et per idem ipsa  
inhabitat Romam, Angliam et quemcunque locum  
fidelem. Nam si ubicunque papa fuerit, ibi est  
Romana ecclesia, quia eadem ecclesia que Rome edi-

4. A in marg: Octo casus in quibus ecclesiasticus subditur iudicio vel  
correccióni seculari. B in marg: Johannes de Deo. Octo casus in quibus  
ecclesiasticus subicitur iudicio seculari<sup>1</sup> Ecclesiast. 4, 1, 6, 7, 8 (sic). 8. B:  
tercio quando. 12. B: cum principes. 17. A B in marg: Quinta con-  
clusio. 22. B: igitur conclusio. A A<sub>1</sub>: igitur — partem *deest*. 27. A in  
marg: Sicut ubicunque est papa, ibi est ecclesia Romana: sic ubicunque  
est fidelis, etiam est ecclesia Romana. 29. B: quia — ecclesia *deest*.

4. As to Johannes de Deo, a Spanish theologian and professor of Divinity in Bologna see Trial. ed. Lechler, pag. 251.  
18. See Decret. Unam sanctam; cf. pag. 9, l. 20.

**L** 129<sup>a</sup> ficitur per apostolos succedens ex quibusunque fidelibus, per idem ecclesia Romana sic est in Anglia et ubicunque fuerit fidelis christianus, quia sancta ecclesia catholica; que non potest stringi secundum se 5 totam in Roma vel cetu pape et cardinalium; sed distenditur per tria loca sancta, scilicet celum, locum peregrinacionis et purgatorium. Unde nimis erronee concipiunt qui fingunt quod ubicunque fuerit dominus papa, ibi est Roma, quia superflue equivocaretur 10 in nomine civitatis, sicut pueri vocant Oxonie Romam monticulum Belli Montis; sed ubicunque dominus Local name at papa fuerit, ibi est ecclesia Romana, sicut fuit Jerusalem Oxford. tempore Christi, in Constantinopoli tempore sinodi, ut patet XXII<sup>a</sup> dist. *Sacrosancta*, in Antiochia 15 tempore cathedracionis sancti Petri et post in Roma tempore predicationis et passionis Petri et Pauli.

Et sic intelligitur dictum pape post Luce XI<sup>o</sup>, 20. **M** *Profecto pervenit in vos regnum dei et illud Luce XVII<sup>o</sup>, 22: Regnum dei intra vos est; ubicunque enim 20 fuerit corpus, illic congregabuntur aquile.* Quamvis enim ecclesia cepit a Judea et Christus caput ecclesie 130<sup>a</sup> fuit martirizatus in \* Jerusalem, tamen rationabiliter vocata est ecclesia Christi secundum quandam preeminentiam propter tria: Primo quia Christus scivit gentes 1 sub Romano imperio loco Judeorum infideliter *discreducendum inserendas*, sicut dixit apostolus Rom. XI<sup>o</sup>, 23. Secunda causa est, quia maior multitudo martyrum ibi triumphavit quam in alia civitate; sic enim

For three reasons the Church of Christ is called the Romish Church.

2. B in marg: Probat ecclesiam Romanam esse ecclesiam universalem aut catholicam. 7. A: errone; B: errone. B in marg: purgatorium. 14. B. in marg: 22<sup>a</sup> distincione. 17. In codd. Matth. XII. Correxii; B in marg: Matth. 12. 18. B: Luce 17 deest. 20. B in marg: Quomodo capit ecclesiam dicens a Judea incepisse est: incepit ab Abel, ut sentit beatus Gregorius. 23. A in marg: Propter tres causas ecclesia Christi vocata est Romana ecclesia (Above col. 130<sup>a</sup>). B in marg: Nota quare ecclesia vocata est Romana ecclesia. 26. In codd: Rom. IX.

11. Bellus Mons is Beaumont, a royal palace now destroyed, in the North Suburbs of Oxford; see Wood's History of the City of Oxford (ed. Sir J. Peshall, pag. 311). 14. Declar. prima pars dist. XXII, cap. II.

ubi homo nascitur ex utero et triumphat gloriose,<sup>130<sup>a</sup> M  
nomen abhinc contrahit. Cum ergo persona universalis  
ecclesie secundum multas partes suas ibi nascebatur,  
segregata ex utero synagoge, et ibi triumphavit crescens  
in gentibus: ideo fuit consonum quod caperet nomen<sup>5</sup>  
a civitate metropoli gencium que est Roma. Tercia<sup>3</sup>  
causa est, ut notetur quod non locus sive antiquitas  
sed fides formata fundet Christi ecclesiam. Nam quoad  
personam et quoad tempus prius fuit ecclesia Christi  
in sedibus prioribus et ad sensum istum dicitur<sup>10</sup>  
II<sup>o</sup>. Mach. V<sup>o</sup>, 19, quod *non locus gentem sed gens locum  
sanctificat*. Et hinc credo derelictum licere vocare  
Christi ecclesiam nomine cuiuscunque loci quem fideles  
inhabitant, sicut Christus vocatur Nazarenus propter  
conceptionem, et potest catholice vocari David Beth-<sup>15</sup>  
lehemiticus propter nativitatem, et sic de aliis civita-  
tibus que possent licite dici sue propter inhabitacionem  
vel propter factum aliud notabile vel passionem.</sup>

We must be  
careful how we  
use local names  
for the Church.

Notando tamen quod vocando ecclesiam quam-  
cunque nomine loci hoc potest intelligi dupliciter, vel<sup>20</sup>  
appropriate quoad habitacionem illius loci vel secun-  
dum partem, et in hoc sunt quotlibet gradus secun-  
dum amplitudinem parcum ecclesie. Non enim est  
bona causa vocare matrem nostram Romanam eccle-  
siam propter fastum aut complacenciam imperatoris<sup>25</sup>  
dotantis ecclesiam nec propter extollenciam domini  
pape pompantis de parte imperii ex suo primatu sive  
dominio nec tertio, ut credatur quod ad ipsum oportet  
omnem christianum recurrere et de necessitate salutis  
ipsum capitalem recognoscere, sed propter causas topi-<sup>30</sup>  
cas supradictas. Cum enim Romana ecclesia sit ter-  
minus institutus preter fundacionem in scriptura sacra,  
satis est habere rationem probabilem cavendo semper  
de deduccione perfida.

2. B: ad nomen. 11. B in marg: Machabeorum. 12. derelictum;  
sic in codd. and in Hus, de ecclesia, Opp. tom. I, Fol. 208<sup>a</sup>. 25. B:  
excellenciam. 28. B: nec estimo ut. 34. B: de seduccione perfida.

N<sup>130a</sup> Ex istis colligitur, cum solus Christus sit caput Sixth conclusion.  
 tocius ecclesie que non est pars ad aliam iuxta primam  
 conclusionem, oportet concedere quod sicut nullus No Christian  
 christianus debet presumere se esse caput universalis  
 ecclesie, sic nec debet sine timore et sine speciali  
 revelacione asserere quod sit caput cuiuscunque parti-  
 cularis ecclesie. Prima pars patet ex conclusione prima;  
 si enim quis sit caput talis universalis ecclesie, tunc  
 est *melior angelis effectus*, ymmo omni beato spiritu  
 creato, quod soli Christo potest competere secundum  
 apostolum Heb. I<sup>o</sup>, 4. Oportet enim ipsum esse  
 primogenitum ex multis fratribus, et per consequens,  
 capitaneum ex dignitate iuris primogeniture. Unde  
 si aliquis christianus foret cum eo caput universalis  
 ecclesie, cum ipsa non potest esse monstrum, habens  
 ex equo duo capita, ut dicit secunda conclusio,  
 oporteret concedere quod est Christus, vel aliter quod  
 Christus foret ipso inferior et humile membrum \* eius.

Ideo apostoli confessi sunt concorditer se esse servos  
 istius capitis et humiles ministros ecclesie sponse sue,  
 nunquam autem presumpsit aliquis apostolorum asse-  
 rere quod fuit caput vel sponsus dicte ecclesie, quia hoc  
 foret antichristiane adulterari cum regina celi, zelotipando  
 dominum Jesum Christum; quod foret nimis grave, cum  
 Exodi XX<sup>o</sup>, 5, vere dicitur quod ipse sit *fortis zelotes*.

O Et secunda pars patet ex hoc quod caput est no- A Head must  
 men dignitatis atque officii dignitatis quoad predesti- be predestinate,  
 nationem eternam, qua Christus ordinavit prepositos  
 (qui presunt secundum legem suam in ecclesia mili-  
 tante) habere mansiones superiores ratione sui regi-  
 minis in ecclesia triumphante, quia si prepositi omnino  
 deficiant ab officio ministrandi subditis sensum scrip-

i. Codd. in marg. Sexta conclusio. 2. B: primam questionem; ita et  
 7 (questione pro conclusione) et seqq. 9. AA, omnino beato. 11. B in  
 marg: Heb. I<sup>o</sup>. 11. AB: esse deest. 19. A in marg: Nullus papa  
 debet presumere se esse caput ecclesie (above 130<sup>b</sup> without mark of  
 reference). 23. Codd.: antichristine. 25. B: Exodi XX, 5 dicitur;  
 et in marg: Exodi 20 V<sup>o</sup> (pro vere). 30. A: sue regiminis.

No Christian  
 should assert  
 that he is head  
 even of a local  
 Church.

None of the  
 apostles called  
 himself head or  
 spouse of the  
 Church.

ture et motum ad sequendum caput ecclesie, tunc non <sup>130<sup>b</sup> sunt caput in civitate Dei, sed in civitate diaboli capitibus perimendi, quia Sap. VI<sup>o</sup>, 6, vere dicitur: *Durum iudicium hiis qui presunt fiet.* Cum ergo nos miseri ignoramus si sumus ad celestem Jerusalem predestinati, 5 (quod tamen ex speciali revelatione habuerunt sancti) patet quod nimia presumpcio foret nobis pertinaciter asserere quod sumus capita cuiuscunque particularis ecclesie que foret pars sancte matris ecclesie, quia notum est ex concordi testimonio sanctorum quod <sup>10</sup> nullus prescitus est vel membrum ipsius ecclesie. Quomodo ergo presumeret aliquis nostrum asserere quod sit caput, cum Eccl. IX<sup>o</sup>, 1, vere dicitur quod *nemo talis scit, utrum sit dignus amore vel odio quoad predestinationem vel reprobacionem.* Insuper si respi- 15 cimus ad sensum et motum quos in subditos influimus et ex alio latere ad speculum scripture iuxta quam totam vitam nostram regularemus, eligeremus pocius vocari servi et ministri ecclesie quam capita, cum notum sit, si non facimus officium capitatis, non sumus 20 capita, quia secundum Augustinum in libello suo *De Decem Cordis maritus perversus non est caput uxorise sue,* multo magis prepositus ecclesie qui pure haberet a Deo dignitatem huiusmodi, si a Christo degenerat. Unde postquam Augustinus ostenderat quod *femina* 25 *vere christiana debet dolere de fornicacione viri non propter carnem sed propter caritatem et castitatem debitam viro Christo,* dicit consequenter quod *Christus loquitur in cordibus feminarum bonarum, ubi vir non audit* dicens: *Dole de viri tui iniuriis sed noli 30 imitari, quin pocius ipse te imitetur in bono. Nam*</sup>

2. B: capitatis perimendi. 3. B in marg: Sap. VI. 4. B: cum igitur; sic et in pluribus locis sequentibus eiusdem codicis. 6. B: quantum ex speciali. 9—11. A A<sub>1</sub>: ecclesie — membrum deest, 13. B in marg: Eccl. IX<sup>o</sup>. 19. B: capitibus. 21. A B in marg: Augustinus. A in marg: Vir perversus non est caput uxorise nec est per ipsam imitandus. B in marg: Maritus perversus non est caput uxorise. 25. B in marg: Augustinus.

22. Capp. III et IX. Aug. Opp. V, 1, 50, 56.

which no one  
can know him-  
self to be.

Augustine  
says that a  
wicked man  
not the head of  
his wife.

**O** 130<sup>b</sup> *in eo quod male facit noli eum putare caput tuum sed me Deum tuum.* Et probat hoc debere fieri. Si inquit *in hoc quod male facit caput est, et consecuturum est corpus caput suum, eunt ambo in precipucium.* Ut autem christianus non sequatur malum caput suum, teneat se ad caput ecclesie Christum, huic debens castitatem suam, huic deferens honorem suum, absens sit vir privatus, presens sit vir matri ecclesie coniugatus.

130<sup>c</sup> Patet ergo quod, sicut infinitum maiorem honorem \* debemus patri spirituali domino Jesu Christo et sponsae ecclesie que est *regina, assistens a dexteris eius* (ut dicitur Psal. XLIV<sup>o</sup>, 10) quam alicui parenti nostro carnali, sic nemo est parens vel proles huius celestis coniugii, 15 nisi faciat debitum quod in predestinatione divina est deputatum isti officio. Nam esse caput vel membrum sancte matris ecclesie est inseparabiliter nomen officii.

**P** Ex istis septimo sequitur quod dominus papa, si predestinatus est et exercet pastorale officium, est caput 20 tante militantis ecclesie quantam regit, ut si sic regit capitaliter secundum legem Christi totam iam militantem ecclesiam, tunc est eius particularis capitaneus sub archicapite domino Jesu Christo. Hoc autem debet supponi in domino Romano pontifice, nisi factum 25 doceat evidenter oppositum, cum clerus iam peregrinans consensit in eum ut capitaneum. Verumtamen non est in potestate alicuius christiani constitucione, eleccione vel acceptacione statuere quod dominus papa sit caput vel membrum sancte matris ecclesie. Nam 30 hoc consistit in predestinatione et gracia Dei nostri.

In ista vero materia sunt quotlibet subterfugia, ut <sup>Some deny that there is a Church;</sup> a unus dicit quod nulla mater ecclesia potest esse; sed

4. B: tum ambo. B in marg: Non est imitandus malus prelatus nec est obediendum ei in hoc quod male facit. 7. B: hinc debens. 13. B in marg: Ps. 44. 18. AB in marg: Septima conclusio; A in marg: Papa si est predestinatus et exercet pastorale officium, est caput tante ecclesie quantam regit (above 130<sup>c</sup> without mark of reference). 31. A in marg: Contra illos qui negant ecclesiam esse.

iste videtur michi infideli deterior, cum nedum negat <sup>130<sup>e</sup> P fidem scripture et fidem ecclesie de credulitate qua oportet christianum credere ecclesiam sanctam catholicam, sed de facto non est filius illius celestis coniugii, sine cuius gignitione non possumus esse filii Dei, et <sup>5</sup></sup>

Others say that there is a Church, but that it is not a thing (i. e. is only a concept); per consequens, nec heredes regni. Alii autem dicunt <sup>b</sup> quod sancta mater ecclesia est eciam ecclesia, sed non est aliquid, et sic nec mulier nec corpus Christi mysticum nec regina. Sed isti (ut tetigi alias) debent negare

magnam partem fidei scripture, decreta ecclesie Ro- <sup>10</sup>

Others, that the Church will not exist until the day of judgment. mane et simbolum fidei christiane. Tercii vero dicunt <sup>c</sup> quod universalis ecclesia non est nec erit ante diem iudicii, sed multi fuerunt et multi sunt qui erunt tunc partes eius, sed nec habet nec habuit partes aliquas, eo quod nec est nec fuit, cum tunc foret universitas <sup>15</sup> predestinorum qui erunt in die iudicii. Quod est impossibile, cum multi eorum sint generandi.

Sed oportet sic opinantes negare maiorem partem Q scripture sacre et specialiter *magnum sacramentum* de Christo atque ecclesia de quo loquitur apostolus <sup>20</sup> Ephesiis V<sup>o</sup>, 32. Immo oportet sic loquentem negare omnem particularem ecclesiam, cum particulare non dicitur nisi in comparacione ad totale et universale. Ideo negata universalis et totali ecclesia neganda foret quelibet particularis ecclesia, vel aliter dicendum foret <sup>25</sup> quod Deus cognoscit mille universales ecclesias: \* quod <sup>130<sup>d</sup> esset summe hereticum, quia nedum sentiret contra ecclesiam sed omnino destrueret ecclesiam et singulas leges eius. Sic ergo error in logica scripture quem diabolus introducit ad cecandum mentes fidelium, facit <sup>30</sup> filios eius prorumpere in conclusiones multas blasphemias ex quibus mater ecclesia perturbatur. Nam sancti doctores dicunt concorditer quod omnes electi a principio mundi usque ad diem iudicii sunt una</sup>

All the elect are one person and that is the Church.

3. B: igitur oportet. 6. B: autem deest. 8. B: aliquis. 12. B: nunc non est. 13. A: culti sunt. 21. B in marg: Eph. V<sup>o</sup>. 32. A in marg: Omnes electi qui sunt ecclesia sunt una persona (above 130<sup>d</sup> without mark of reference).

**Q** 130<sup>a</sup> persona que est mater ecclesia, ut patet per beatum a Gregorium XXIII<sup>o</sup> Moralium primo capitulo supra illo Job XIX<sup>o</sup>, 25, *Scio quod redemptor meus vivit. Scindum inquit quod redemptor noster unam personam se cum sua ecclesia quam assumpsit exhibuit. De ipso enim dicitur: Qui est caput Christus. Rursumque de eius ecclesia scriptum est: Et corpus Christi quod est ecclesia.* Et sequitur: *Quod Christum inquit, et ecclesiam unam personam credimus, hoc eciam b*unius persone actibus significari videamus.* Et idem dicit XIX<sup>o</sup> Moralium cap. IX et IV<sup>o</sup> Moralium cap. IX. De illa siquidem ecclesia cuius Christus est caput (secundum testimonium huius sancti pape) suppono quod fiat nobis sermo. Et patet quod, si christianus 15 foret caput illius ecclesie, tunc vel haberet multa capita quod negat decretalis, vel aliter christianus foret Christo superior. Non enim est color quod quilibet qui est caput partis ecclesie sit caput illius ecclesie, quia tunc nedum dominus papa sed quilibet 20 uxoratus et omne caput bestie foret caput ecclesie, et sic (ut sophiste concedunt) ecclesia haberet monstruosissime caput et membra quotlibet asinina; quod foret nimis sophisticum. Videamus ergo rationem secundum quam Christus dicetur singulariter caput totius spouse 25 sue post diem iudicii, et patebit luce clarius quod nemo aliis potest esse caput illius ecclesie.*

**R** Sed obicitur per dominum Ardmacanum libro VII<sup>o</sup>, Objection made by Armachanus; De Questionibus Armenorum cap. VI, ubi videtur tenere quod idem corpus habet multa capita sub-

Gregory.

If a Christian could be head of the Church he would be above Christ.

2. AB in marg: Gregorius. 4. B in marg: Ecclesia est persona.  
5. B in marg: Quomodo Christus assumpsit ecclesiam, tunc (cui?) est una persona. 5. Codd. cum sua; recte: sancta. 8. B: qui est. 12. B in marg: Gregorius. 27. AB in marg: Obieccio. Ardmacanu. A in marg: Contra dicta.

2. Moral. XXIII. Cap. I. Opp. (ed. Maur.) tom. I, 731. 27. On Richard Fitz Ralph, Chancellor of the University of Oxford in 1333, Archbishop of Armagh, cf. Wyclif's Polemical Works I, 91, cf. Cod. palat. Vindob. 4127, fol. 1<sup>a</sup> – 210<sup>b</sup>. De erroribus Armenorum.

One head may ordinata, sicut idem populus habet multos dominos, <sup>130<sup>a</sup> R  
be subordinate to another. unum subordinatum alteri (sicut patet in materia  
civili). Et sic videtur dicere quod eadem ecclesia habet  
multa capita ordinata secundum inferius atque  
superius. 5</sup>

Hic dicitur quod idem corpus ecclesie habet multa  
capita, ut quelibet particularis ecclesia habet ad mini-  
mum tria capita, scilicet divinitatem, Christi humani-

The Church has two heads, Christ's divinity and his humanity; The Church has temet et capitaneum illius ecclesie. Ecclesia autem  
universalis que est totum corpus Christi mysticum <sup>10</sup>  
habet duo capita, scilicet caput extrinsecum que  
est divinitas et caput intrinsecum que est Christi  
humanitas, et modo ineffabili divinitas et humanitas

as there are two Paracletes, Christi sunt duo capita tocius ecclesie et cum hoc  
unus paraclitus, intelligendo principative vel essen-  
cialiter, et tamen sunt duo paracliti, intelligendo  
personaliter (cum Joh. XIV<sup>o</sup>, <sup>16</sup> dicitur: *Ego \* rogabo 131<sup>a</sup>*

*patrem et alium paraclitum dabit vobis*): sic iste due  
nature sunt duo capita ecclesie, et tamen sunt per-  
sonaliter unus caput. Particulares autem ecclesie, sicut  
fuit pusillus grex cui presidebat sanctus Petrus, non  
erant nisi iuvencule tocius matris ecclesie, sicut ex-  
ponit Gregorius XIX<sup>o</sup> Moralium cap. VIII, declarans  
etatem ecclesie quomodo *in principio fuit soror par- 25*  
*vula, carens uberibus predicacionis*. Unde sic infert:  
*Universe quippe ecclesie que unam catholicam faciunt*  
*adolescentule vocantur*. Unde beatum Petrum et  
alias particulares ecclesias vocat membra illius ecclesie  
quam leenam nominat, Christum vero leonem (ut <sup>30</sup>

1. B: multos deest. 6. A in marg: Responsio. Notatur de capitibus ecclesie. 8. A: deitatem. 12. 13. A: deitas. 9. B in marg: Divinitas ecclesie universalis est caput extrinsecum, humanitas Christi in-  
trinsecum eius est caput. 15. B: eciam deest. 15. A in marg: Duo sunt paracliti in divinis. 16. B: principative et cum. 18. B in marg: Joh. 14. 22. B in marg: Sanctus Petrus ecclesie presidebat.

24. Moral. XIX, cap. XII. Opp. tom. I, 613.

**R** 131<sup>a</sup> declarat XXVIII<sup>o</sup> Moralium cap. XI), dicens quod, *sicut No local Church  
membra corporis non sunt ipsum corpus, sic parti- is the great uni-  
culares ecclesie non sunt illa sancta ecclesia, sed versal Church.  
(ut docet apostolus 1<sup>o</sup> Cor. XII, 12) membra eius.*

5 Istis positis dico quod nec dominus Ardmacananus nec aliquis doctor catholicus debet asserere quod aliquis christianus sit caput universalis sed particularis ecclesie, cum non sit color: Hoc caput est illius ecclesie, ergo hoc est caput illius ecclesie; nec est color: Si hoc est 10 caput partis illius ecclesie, ergo hoc est caput illius ecclesie. Sic enim omnis vir foret caput Dei, sicut omnis prelatus inferior foret caput sue matricis ecclesie.

**S** Sed apostolus contradicit istis arguciis, 1<sup>o</sup> Cor. XI, 3, 15 dicens: *Volo autem vos scire quod omnis viri caput est Christus, caput autem mulieris vir, caput vero Christi Deus.* In quo dicto patet ordo capitum et deteccio illarum fallaciarum. Quia aliter eque diceret econtra quod caput Christi et Dei foret tam vir quam 20 mulier. Ecclesia itaque catholica, secundum beatum Gregorium super illo Matthei XXIII<sup>o</sup>, 34: *Ecce mitto ad vos sapientes et sribas, est vinea domini plantata a principio mundi usque ad finem fructificans, quot-quot sanctos gignit tot palmites producit.* Et sicut 25 nemo est naturaliter caput matris sue sed pars nisi Christus: sic nullus aliorum sanctorum est caput matris ecclesie sed membrum. Sic enim dicit beatus Gregorius (ubi supra) quod beatus Job, beatus Petrus et ceteri precones matris ecclesie sunt os eius, et breviter, qui-

Gregory.

What the  
Church is.The Saints are  
only members  
of holy Church,  
not heads.

1. A in marg: Particularis ecclesia non est universalis illa magna ecclesia. B in marg: Ecclesia particularis unam catholicam constituant. 4. B in marg: 1 Cor. XII. 7. 8. A: Nec si hoc est caput illius partis ecclesie, ergo; B: Nec — ecclesie in marg. 14. B in marg: 1 Cor. XI. 19. B in marg: Econtra. 21. A B in marg: Gregorius. A in marg: Ecclesia quid est. B in marg: Matth. 23. 27. A in marg: Membra sancte ecclesie sponse Christi sunt solum sancti. B in marg: Gregorius. 29. B: sunt esse eius.

1. Greg. Moral. XVIII, cap. XXXV; XXVII, cap. X. Opp. I, 904, 581. 21. Greg. in Evang. Lib. I. Homilia XIX, Opp. I. 1510.

libet aliorum sanctorum proporcionaliter ad analogiam <sup>131<sup>a</sup></sup> S

virtutis sue et proprietatis membra corporalis est pars

Gregory.

sancte matris ecclesie. Unde beatus Gregorius IV<sup>o</sup>  
Moralium cap. XXXII narrat quomodo a principio

Different virtues  
were specially  
displayed in  
different patri-  
archs,

mundi Deus ordinavit sponse sue patriarchas secun- 5  
dum virtutum principia tamquam membra radicalia  
ecclesie inserenda, ut patet de innocencia Abel, de

mundicia Enoch, de \* castimonia coniugali Isaac, de <sup>131<sup>b</sup></sup>

tolerancia Jacob, de spe Noe, de obediencia Abrahe,

de pacientia Job, de castitate Joseph, de mansuetudine <sup>10</sup>

Moysi, de fiducia Josue, de humilitate David, de zelo

Helye, et sic discurrendo per omnes species virtutum;

que secundum etatem seculi habuerunt in excessu

notabili aliquos patriarchas eorum principia in quorum

labores sponsus ordinavit posteros intrare (ut dicitur <sup>15</sup>

Johannis IV<sup>o</sup>). Nec solum isti sed omnes eorum imi-

tacionis filii sunt eadem membra sancte matris ecclesie

quod, si alicui desit virtutis officium, deerit sibi in-

yet none of them  
presumed to call  
himself head of  
the Church.

dubie quod sit sancte matris ecclesie membrum. Nullus  
autem eorum unquam presumpsit dicere quod sit caput <sup>20</sup>

et dominus matris sue, quia indubie, si aliquis homo

sit caput tocius generis christiani (quod est sancta

mater ecclesia), tunc ipse est Christus, quia solus

Christus est huius generacionis principium; alii autem

in ipso sunt palmites. Necessere ergo est hodie seminare <sup>25</sup>

istam fidem ecclesie, cum multi ex ignorancia occa-

sione male accepta, dormiendo in nocte ignorancie

uruntur a sancta matre ecclesia que est pulchra ut

luna. Uruntur dico secundum inferiorem hominem

pravitate heretica, quia omnes qui dicunt: *Ecce hic,* <sup>30</sup>

*et ecce illic est Christus* caput ecclesie, solum eius

vicarium demonstrantes.

3. 1. Mor. cap. X in codd. Corrixi. A B in marg: Gregorius. 6. A B:  
secundum deest. 9. 10. AA<sub>1</sub>: de spe—Job deest. 13. B: quo secun-  
dum. 16. B in marg: Joh. IV<sup>o</sup>. 18. 19. B: in dubio. 20. B: prescrispsit  
dicere. 21. B: in dubio.

3. Greg. Opp. I, 132. 31. Luc. XVII, 23.

T131<sup>b</sup> Oportet autem volentes proficere vel iudicare in ista materia primo cognoscere quiditatem sancte matris ecclesie ad modum loquendi scripture sacre et sanctorum qui sensum eius elucidant. Oportet secundo cognoscere materiam predestinacionis divine, quanto sit nobis incognita. Et tunc tertio possunt discernere, si sit sanum vel stolidum quod asseramus absque formidine nos esse membra sancte matris ecclesie, hoc est, de numero predestinatorum. Debemus autem hoc sperare et credere sed cum formidine de gracia perseverancie: ideo talis fides habet formidinem annexam quam non habet fides qua credimus nos esse in gratia secundum presentem iusticiam, cum casus futuri sit nobis incertior quam actus caritatis vel habitus pro presenti. Unde gentilitati inserte loco Iudeorum in ecclesia dicit apostolus Rom. XI<sup>o</sup>, 20. *Noli altum sapere, sed time.* Timor ergo de casu a finali perseverancia stat cum spe, et cum caritas secundum presentem iusticiam foras mittit timorem de peccato habito pro presenti, videtur tamen quod omnis homo debet habere pro suo tempore speciale revelacionem, quia aliter non foret in firma spe excuciente omnem timorem.

## CAP. II.

A Contra dicta obicitur probando, primo quod prima conclusio ad sensum expositum non est de intencione domini<sup>131<sup>c</sup></sup> Bonifacii nec alicuius sui successoris, cum ex illo capitulo *Maioritatis et obedientie* intenditur quod

- i. A B in marg: Triplex epilogus. B in marg: Quero an Christus qui est caput universalis ecclesie debeat dici membrum eiusdem ecclesie vel non. 4. A<sub>1</sub>: qui secundum sensum. 8. B: membra deest. 9. 10. B: hoc sapere. 11. B in marg: Fides qua quis credit se esse membrum ecclesie habet annexam formidinem. Viator habet fidem qua credit quod est in gratia (secundum) presentem iusticiam. 16. B in marg: Rom. XI. 18. B: fiat cum spe. 24. A in marg: Contra dicta. Nullus papa nec aggregatum ex papis est caput ecclesie (above 131<sup>c</sup>). 26. AA<sub>1</sub>: tamen ex.

23. Ad cap. I. cf. Hus, De eccl., cap. I—III. Opp. I. Fol. 196<sup>b</sup>—199<sup>a</sup>.  
27. Decret. Unam sanctam. Extrav. comm. lib. I, tit. VIII, cap. I.

We should know,  
a. what is the  
quidity of the  
Church;

b. our ignorance  
as to what God  
has predestined;

c. to believe  
ourselves pre-  
destined without  
venturing to  
assert it.

Objection: Our  
exposition is not  
what Pope Boni-  
face intended.

He meant to claim the obedience of all princes to the Pope. omnes principes seculi secum conversantes debent 131<sup>c</sup> A parere sibi et cuicunque pape qui fuerit pro tempore ut capiti sancte matris ecclesie. Ex quo videtur innuere

quod ipse et quicunque papa sit caput universalis ecclesie. Et eodem modo videtur quod intelligit<sup>5</sup> Romanam ecclesiam singulariter illam in qua ipse presidet cum cardinalibus cui sit necessarium obedire.

**Answer:** We must not attribute such blasphemy to the Pope. Hic dicitur quod nullus papa citra Christum potest catholice illud intendere: ideo non debet supponi in domino papa tanta blasphemia. Nam iuxta secundam<sup>10</sup> conclusionem unica est talis ecclesia cuius caput est Christus, et non habet in terris multa capita, ne sit monstrum. Cum ergo nullus Christi vicarius sit Christus, sequitur quod nullus Christi vicarius sit caput illius ecclesie. Antecedens istius consequencie ponitur in<sup>15</sup> dicta decretali secundum quamlibet eius partem. Nec videtur catholicum quod dicta decretalis sit in hoc impossibilis vel improvide posita quoad logicam vel metaphysicam.

**It is urged 1. that Christ and his successive vicars make up one Head.**

**This denies the headship of Christ,**

Sed hic posset responderi tripliciter: primo quod<sup>1</sup> Christus et tota successio suorum vicariorum sunt unum caput aggregative, sed nullus eorum per se.<sup>a</sup> Verumtamen non credo aliquem catholicum sani capit<sup>b</sup> hoc sentire, quia tunc negaretur Christum esse caput universalis ecclesie, sed unum aggregatum cuius Christus<sup>25</sup> foret pars, et sic integrum corpus Christi non haberet Christum caput; quod reproto non minus hereticum quam blasphemum. Similiter, cum Christus sit caput<sup>b</sup> tocius multitudinis vicariorum suorum et ipsi caput tocius residui, videtur quod ipse sit archicaput<sup>30</sup> tocius ecclesie et nullus eorum. Vocatur enim caput<sup>c</sup> matris ecclesie quod non communicat cum membris corporis in natura alia singulari, quia aliter haberet

1. A : conversantes parere. A<sub>1</sub>: parerent correxit in marg. 8. B in marg: Responsio. 20. B in marg: Tertia responsio. 31. B in marg: Quid vocatur caput matris ecclesie? 33. B: in natura aut.

16. Decret. Unam sanctam. Extrav. comm. lib. I, tit. VIII, cap. I.

A 131<sup>a</sup> ecclesia nimis magnum et monstruosum caput; quod and of each individual pope. repugnaret perfectioni opificis, et si caput eius foret tale aggregatum, insuper nullus papa foret caput illius ecclesie.

B 2 Si dicatur secundo quod quilibet Christi vicarius 2. that each est participacione ipse Christus, instatur tripliciter: Vicar of Christ a primo per hoc quod talis participacio non tolleret a. there would distinctionem personarum et capitum, et sic mater be a thousand heads. b ecclesia haberet mille capita. Secundo per hoc quod b. the vicar 10 foret temeraria presumpcio vicarium Christi cui non could not assert that he was Christ fit revelacio asserere quod sit Christus, quia tunc verificaretur illud Luce XVII<sup>o</sup>, 23, de Antichristo dictum: *Ecce hic et ecce illic*. Sed Christus precipit: c *Nolite ire neque sectemini*. Tercio per hoc quod c. every member 15 iuxta hanc evidenciam quilibet christianus qui est of Christ would membrum Christi foret caput universalis ecclesie. Et sic ecclesia foret nimis monstruosa, quia haberet quodlibet membrum caput, et per consequens, nullum aliud membrum. Vocatur enim caput universalis 20 ecclesie persona capitalis vel principalis ecclesie quod notum est vicario Christi non posse competere, quia tunc foret super omnes angelos vel creaturas beatas in celo.

3 Ideo tercio dicitur quod loquimur de tota ecclesia 3. that we speak 25 militante cuius quilibet papa est caput. Contra hunc of the militant Church of which a sensum instatur tripliciter: primo videtur quod sunt each pope is head. tot ecclesie quot persone ecclesie, et per combinacionem longe plures, et per consequens, non foret tantum But the Church una ecclesia ad sensum decretalis in secunda conclusione expositum. Nam \* ista ecclesia foret iste persone would be always changing its individuality, fideles, que sunt omnino alie quam persone viantes tempore Petri: ergo et omnino alia ecclesia; et per idem, cum ista ecclesia individuatur ab istis personis,

2. 3. AA<sub>1</sub>: si — aggregatum deest. 19. A in marg: Caput universalis ecclesie quid vocatur. B in marg: Caput ecclesie. 24. A in marg: Nullus (papa) est caput ecclesie militantis. B in marg: Probat subtiliter quod papa non est caput ecclesie militantis. 32. Codd: et alia. 33. iudicatur in codd. The place here is certainly corrupt.

videtur quod quantumcunque corrupta vel gravata sit, <sup>131<sup>a</sup> B  
erit de ecclesia, et per consequens, quicunque pre-  
positus ecclesie foret nimis multociens viduatus et  
desponsatus ultra bigamiam, trigamiam et quemcun-  
que gradum a nobis cognitum, et cum ecclesia non <sup>5</sup>  
sit per accidens ecclesia, videtur quod mortua huic  
mundo manet ecclesia, sed triumphans.</sup>

and there would  
be as many  
churches as  
there were po-  
pes.

Si dicatur secundo quod manet continue eadem <sup>b</sup> C  
ecclesia propter unitatem capitum scilicet pape, non  
tollitur quin adhuc tot sunt ecclesie quot erant pape; <sup>10</sup>  
quod est contra decretalem. Similiter, querendo de  
quiditate illius ecclesie, patet, cum sit date persone,  
ipsa non dependet ab ipso capite in ratione ecclesie,  
cum decapitata ab isto capite manet eque sancta et  
sana; cum tamen iuxta responsonem hoc caput et <sup>15</sup>  
hec ecclesia consequerentur se in morte et vita (nam  
sequitur expositorie: iste persone sunt hec ecclesia  
que durabit per totam vitam illius hominis): ergo  
iste persone sic durabunt, et per idem desinent, isto  
papa mortuo, quod nec oportet de ecclesia materiali <sup>20</sup>  
nec spirituali, cum stat quod iste sit primus mortuus,

Nor is it certain  
that a Pope is  
head of his con-  
temporaries, for  
he may be re-  
probate.

tota ecclesia sua superstite. Nec oportet quod iste sit  
capitaneus omnium istorum in viacione, quia stat  
quod sit prescitus, aliis in ampliori gracia etiam se-  
cundum presentem iusticiam et finaliter perseveranti- <sup>25</sup>  
bus ac viam oppositam viantibus. Similiter, eadem  
ecclesia apostolica cui Petrus presidebat manet modo  
et manebit continue, ut dicit ista opinio cum decreto.  
Iste ergo papa non potest esse caput super ista totali  
ecclesia, quia tunc haberet ex equo tot capita quot <sup>30</sup>  
papas, et per consequens, talis ecclesia successiva non  
capit suam unitatem ab isto papa, cum habuit uni-  
tatem eandem quam modo, antequam ipse fuerit,  
sicut et habebit post eius corrupcionem.

1. Quacunque corrupta vel g'uata in codd. 9. A: unitatis. 10. A:  
erunt pape. 13. B: in Romane ecclesie.

**C** 131<sup>a</sup> Quomodo ergo caperet esse suum a membro tam accidentalis, cum more fluminis labentis ecclesia illa habet nunc unum et nunc alium in facie seculi presidentem? Nulla ergo istarum viarum et specialiter 5 ista verificat quod quicunque fuerit Romanus pontifex, sit caput universalis ecclesie cui oportet omnem christianum de necessitate salutis obedire.

**D** **c** Si dicatur tertio quod manet eadem ecclesia hominum a principio mundi usque ad novissimum electum

10 (sicut dicit beatus Gregorius, XIX<sup>o</sup> Homiliarum, cum aliis sanctis), et illa capit unitatem a capite Deo et capite

Christo qui a principio mundi manet in causis secundis, et habet membra fidem eius tenencia et quicun-

que fuerit papa pro tempore suo, oportet quod tota 15 pars illius ecclesie secum conversans sit sibi subiecta ut capiti et abbatii. Et ista responsio est subtilior quam

priores. Sed non videtur mihi salvare decretalem ad sensum expositum sed pocius infringere illum sensum;

a quod videtur multipliciter. Nam primo patet quod 20 preter istam ecclesiam oportet ponere aliam superiorem

132<sup>a</sup> ex omnibus angelis et hominibus compositam cuius \* ista est pars. Et per consequens, ista non est uni-

versalis ecclesia, cum sit particularis, quia aliter forent due; quod est contra conclusionem secundam dictae

25 decretalis. De totali autem que est omnes ecclesie extra quam non est salus nec possunt esse multe

**b** tales est nobis sermo. Item, quilibet Christi vicarius est filius talis ecclesie, quomodo igitur pater vel caput?

**c** Item, quilibet nostrum sicut et istorum paparum

30 ignorat si sit membrum talis ecclesie: omnino ergo non debet presumere quod sit capitaneus omnium

illorum propter apostolos et alios sanctos ignotos qui secundum aliam formam dominati sunt sue ecclesie.

It may be said that Christ is immanent in second causes and so obedience is due to the Pope as Christ's agent.

The Church would not be universal, and so would contradict the decretal.

No pope knows whether he is a member of the Church.

8. A in marg: Hic nota. . . 10. B in marg: Gregorius electum; ibid. Codd: Gregorius XXIII. Moral. cap. I, Corrxi. Cf. Greg. Opp. tom. I, pag. 1510. 13. B in marg: Christus a principio mundi manet in causis secundis. 23. 24. B: forent secundo.

Item, cum sancti pape post mortem non perdunt <sup>d</sup> Dignitatem capitalis regiminis sue ecclesie, videtur <sup>132<sup>a</sup></sup> quod manent capita ecclesie sue in patria; illa enim dignitas foret illis laureola. Nam sicut nullum membrum ecclesie potest desinere esse membrum ecclesie, <sup>5</sup> sic videtur quod nullum caput cuiuscunque particularis ecclesie potest desinere esse caput eiusdem ecclesie, et per consequens, sunt mille particulares ecclesie, quarum capita sunt multorum paparum capita. Non ergo est verum quod unica est mater ecclesia cuius <sup>10</sup> oportet quemcunque Romanum pontificem esse caput.

There were  
churches before  
the Incarnation  
that had no pope  
at their head;

therefore the  
Church, that  
contains them,  
is under no  
pope.

Item, tempore ante incarnationem fuerunt multe <sup>e</sup> E particulares ecclesie quarum quelibet iam est eadem ecclesia, sed triumphans que quondam fuit militans, et illarum nullus Romanus pontifex fuit caput preter <sup>15</sup> Christum; nec dubium quin ille ecclesie distinguuntur ab universalis ecclesia et ab aliis particularibus ecclesiis: ergo multe sunt particulares ecclesie, et per consequens, una universalis ecclesia ex eis collecta; que sub iurisdicione nullius Petri vicarii tamquam capititis <sup>20</sup> sunt subiecte. Non enim patet evasio, loquendo de predestinatis fidelibus (de quorum numero non est Christus), quin ecclesie ille differunt ab invicem, sicut multitudines illarum personarum distinguuntur ab invicem, et si ecclesia dicit aggregata per accidens, <sup>25</sup> tunc illa aggregata distinguuntur tam secundum subiecta quam secundum formas aggregatas longe plus quam Petrus albus et Petrus musicus. Si enim Deus servasset totam ecclesiam militantem tempore viacionis Christi usque hodie conversantem in Anglia <sup>30</sup> et creasset novas ecclesias, sicut de facto fecit in Francia et alibi, tunc distinguerentur. Quare ergo modo non distinguuntur? Notemus ergo ecclesiam quam talis primo et per se regit, et invenietur quod

6. A: sicut videtur.  
20. In codd. iureddicione.

10. B: est unum.  
23. B: distinctionem ab invicem.

11. A: quencunque.

E 132<sup>a</sup> non sit unica columba Christi, quia bene est isti, si sit abiectum membrum illius ecclesie.

Conformiter arguitur contra quamcunque opinionem in ista materia, querendo sollicite de quiditate illius ecclesie. Nam ista ecclesia que complete viat pro tempore Christi non potest esse alia quam ista eadem ecclesia, et sic de qualibet alia ecclesia singulari. Ex quo patet quod continue est alia et alia 132<sup>b</sup> ecclesia, vians \* ad alietatem personarum ex quibus 10 componitur; non enim valet negare sillogismum expositorum nec ei similem, nisi subsit plana diversitatis racio exprimenda etc.

Ideo dicunt doctores periores quod dominus papa non est caput universalis sed particularis ecclesie, 15 dum tamen perseveranter vixerit tamquam papa, sicut dicit septima conclusio capituli proximi; et sic videtur concedendum quod de possibili sit papa ipso superior hic in terris.

Posito quod unus aliis perfeccius doceat et regat 20 plurem populum conformiter legi Christi, sicut potest esse de summo sacerdote ecclesie Asiane, videtur tamen mihi quod non debemus contendere circa illud de inesse, quod iste quicunque conversans nobiscum sit talis, sed supponere excellenciam Romani pontificis super aliis etiam quoad Deum, quia certum est quod non est superior nisi fuerit superior quoad Deum.

F Ex quibus videtur mihi quod nullus Romanus pontifex cui non sit facta specialis revelacio assereret vel opinaretur quod subesse sibi sit de necessitate 1 salutis cuiuslibet christiani. Nam (ut logici arguunt) multi sunt christiani pro suo tempore qui non subsunt sibi, sicut nec ipsemet qui est precipuus christianus.

Note this.

4. A: querendo querendo. 13. A B in marg: Conclusionis responsio. A in marg: Nota de subesse pape ut dicitur de necessitate salutis (above col. 132<sup>b</sup> without mark of reference). 16. B capituli XXI (pro *epxi*). 22. A in marg: Nota bene. 22. B: circa idem. 27. A in marg: Ha, ha. A B in marg: Conclusio.

16. See pag. 19. l. 18.

Nor even declare that he is predestinate. Item, iuxta sepe dicta non sic assereret quod sit <sup>2</sup> F predestinatus, eo quod non est de substancia fidei <sup>132<sup>b</sup></sup> catholice quod iste sit predestinatus. Ideo si assit sibi firma spes de hoc, oportet quod ex dono supernaturali fiat sibi specialis revelacio, sed si non sit predestinatus, non est capitaneus in ecclesia sancta Dei. Ergo non sic assereret quod subesse sibi tamquam capiti ecclesie sit de necessitate salutis cuiuslibet christiani.

God can give grace otherwise than through him. Item, stat christianum habere gratiam a Deo cum <sup>3</sup> hoc quod non credat esse aliquem talem papam, eo <sup>10</sup> quod non oportet Deum uti eo ut ministro, dando quamcunque gratiam. Et per idem, stat ipsum cum aliis paribus mori in gratia sine tali subieccione recognita; quo facto foret salus facta christiano sine subieccione huiusmodi. Ergo illa non est de necessitate salutis <sup>15</sup> cuiuslibet christiani. Antecedens videtur satis possibile de communi lege.

The Church is in greater freedom now than under the old law, yet even then obedience to the chief priest was not needful to salvation. Item, in maiori libertate est christianitas posita <sup>4</sup> tempore legis gracie quam fuit posita tempore ante legem vel tempore sinagoge, sed tunc non oportuit <sup>20</sup> omnem salvandum subici summo sacerdoti, levitico vel primogenito, sed sufficit servando iusticiam credere in dominum Jesum Christum: ergo multo magis extenso merito Christi Jesu secundum legem perfecte libertatis. Minor patet de Job gentili, de bragmannis <sup>25</sup> et multis aliis philosophis qui sine sensibili obedientia facta sacerdoti tali ex fide et iusticia operum sunt salvandi. Quare ergo non sic possent Greci et Indy subditi sancto Thome? Immo sic fuit de Paulo et multis conversis suis tempore sancti Petri. Non enim <sup>132<sup>c</sup></sup> facit ista \* extravagans decretalis, ut christianitas ligetur servilius quam perante, ut patet de extravagante Clementis sequente in qua ostenditur quod rex Francie non exinde fuit sibi plus subditus quam perante.

21. A: omnem omnem. 25. B: bergmanis.

33. Extravag. Commun. lib. V, tit. VII, cap. II. *Meruit carissimi.*

G 5 Item, nemo fit perplexus ex lege Christi obligatus Such subjection  
<sup>132°</sup> ad impossibile, sed hoc contingeret data ista sentencia: would bind men  
 to do impossibilities.

1 ergo oportet ipsam esse mendacium. Minor probatur  
 per hoc quod multi infantes statim post baptismum  
 5 mortui non habent prudenciam, ut taliter subsint pape,  
 nec virtutes infuse inclinant ad talem subiectionem,  
 sicut inclinant ad subiectionem domino Jesu Christo.  
 Et idem videtur de multis fidelibus adultis in diversis  
 insulis qui neque si est huiusmodi papa audierunt.

2 Similiter, pro tempore intercidente inter mortes pa- Christians are  
 parum sunt christiani eque fideles ut ante vel post, none the less  
 et cum tunc non sunt sic subditi, sequitur quod talis such in the  
 subieccio non sit de necessitate salutis cuiuslibet interval between  
 christiani. Stat autem infantem in illo meditulio tem- two Popes.

15 poris nasci, baptizari et mori quem oportet concedere salvari, licet non sit subiectus tali Romano pontifici.

3 Similiter, si ecclesia militans indigeret tantum influxu huius pape, videtur quod decapitata sentiret saltem in effectu subtraccionem suffragii; sic enim periret 20 sancta mater ecclesia eciam interduo, nisi haberet influenciam domini Jesu Christi. Et si solum per accidens iste influit, quomodo est hoc de necessitate salutis ecclesie?

4 Similiter, tunc ad perversionem domini pape necessi- 25 taretur totus populus christianus perverti, cum tunc deficeret sibi salus; sed maioris partis ecclesie potestati non subest quod papa sit moraliter bonus: ergo nec quod ipsa sit moraliter bona. Nemo enim potest dicere quod a papa prescito ut membro diaboli dependet 30 salus cuiuslibet christiani, nec aliquis finget quod papa in quantum huiusmodi sit confirmatus in gratia.

5 Similiter, supposito quod papa decrepitus cedat papatu et succedat alius minus bonus, sicut videtur multis probabiliter fuisse de Celestino et Bonifacio VIII<sup>o</sup> qui

24. 25. B: nunciaretur. 29. A: scito. A<sub>1</sub> corr. in marg: prescito.

34. Celestine V., the predecessor of Boniface VIII, was Pope from July 5, 1294 to Dec. 13, 1294.

edidit hoc decretum, tunc videtur ex vi communionis <sup>132<sup>c</sup> G  
sanctorum quod, si sit talis salutis dependencia, salus  
Bonifacii pocius dependet a spirituali suffragio Celestini  
quam econtra, quia aliter introitus vulpinus in illud  
officium necessitaret Deum ad mendicandum a vulpe <sup>5</sup>  
tali suffragium sue ecclesie.</sup>

The influence of  
the Pope  
depends on how  
far he is pleasing  
to God.

Videtur ergo quod influencia domini pape non sit <sup>H</sup>  
nisi per accidens necessaria de quanto ratione meriti  
sui est gratus Deo et utilis ecclesie pro qua orat; et  
talis necessitas ex suppositione, ex vi communionis <sup>10</sup>  
sanctorum est in quocunque membro ecclesie, \* plus <sup>132<sup>d</sup>  
tamen in papa quam in aliis, si dictis et nomini facta  
compensent, vivendo similius vite Christi; et confor-  
miter dicitur de subieccione et obediencia, quod ipsa  
debet extendi generaliter ad omnes, eciā ad discolos <sup>15</sup>  
et tyrannos, sed precipue ad dominum papam, sicut  
ipse debet esse spiritualiter subiectus et obediens sue  
ecclesie, et sic obediencior atque in servitute subieccior  
quam aliquis subditorum. Confirmatur ex fide scripture  
Act. X<sup>o</sup>, de Cornelio cuius oraciones Deus accersivit <sup>20</sup>  
ante colloquium cum papa Petro veniente ad eum  
pedestri et hospitante in domo corriarii; cuius diffinicio  
fuit talis: *Non est personarum acceptor Deus, sed  
in omni gente qui timet eum et operatur iusticiam  
acceptus est illi.* Nec dubium quin, si Deus misisset <sup>25</sup>  
alium, eque fuisset Cornelius salvatus, ut patet de  
eunucho baptizato a Philippo (de quo Actorum VIII<sup>o</sup>  
cap.) et de gentibus conversis a Paulo et Barnaba (de  
quo Actorum XV<sup>o</sup>). Non enim diffinierunt apostoli ut  
gentes obedirent Petro, sed quod gratia spiritus <sup>30</sup>  
sancti et domini Jesu Christi sufficit ubique terrarum  
cuilibet christiano.</sup>

3. A: Celestii. 5. B: nunciaret. 10. B: vi oracionis. 14. B:  
obieccione. 20. AB: accercivit. A<sub>1</sub> corr. in: acceptavit. B in marg:  
Act. X. 27. B in marg: Act. VIII. 29. B in marg: Act. 5. 29. B:  
apostoli deest.

23. Act. X, 34, 35.

**H 6** Item, cum non sit pertinens isti responsioni loqui<sup>132</sup> de subieccione nisi de subieccione civili quali subditus subicitur domino seculari, videtur responsionem istam innuere quod oportet omnem christianum, si 5 vult esse filius ecclesie, esse sic subiectum domino pape. Quod videtur falsum, cum nec Christus nec aliquis eius apostolus exegit talem subieccionem, sed manifeste prohibuit (ut patet Luce XXII<sup>o</sup>). Cum ergo multi christiani tunc temporis ante dotacionem ecclesiæ consecuti sunt salutem, ut oportet ex fide credere de sanctis martyribus qui non fecerunt talem subiectionem Romano pontifici, cum omnibus eis suffecit ad salutem fides formata et caput Christi: videtur quod inducere aliam subieccionem necessario fiendam Christi 15 vicario sapit heresim. Christus enim in detestacionem subieccionis huiusmodi lavit pedes discipulorum suorum et tergebat lintheo quo se succinxit, Joh. XIII<sup>o</sup>. Petrus eciam post ascensionem fuit missus a sociis cum Johanne in Samariam (ut patet Act. VIII<sup>o</sup> et Gal. II<sup>o</sup>), 20 sicut pacienter sustinuit ut debuit reprehensionem a Paulo (ut patet Gal. II<sup>o</sup>).

**I** Iste autem non sunt exacciones subieccions civilis a subditis, sed pocius humiliacionis penes quas atten-ditur eorum maioritas, et sic vixerunt multi pape mar-25 tyres in maximo cremento ecclesie. Dotatio ergo ecclesie non introduxit novum articulum fidei, ut sit necessarium ad salutem cuiuslibet christiani sic subici-  
**133\*** 1 Romano pontifici. Confirmatur ex fide \* scripture: Nam  
 Act. IV<sup>o</sup> diffinit Petrus quod *Christus factus est in 30 caput anguli et non est in aliquo alio salus. Nec enim est aliud nomen sub celo datum hominibus in quo nos oporteat salvos fieri.* Cum ergo nomen

1. Isti responsioni refers to the beginning of the chapter. 2. A A<sub>1</sub>: nisi de subieccione deest. 6. A in marg: Papa non exigeret ab aliquo civilem subieccionem. 8. B in marg: Luce 22. 17. B in marg: Joh. III. 19. B in marg: Act. VIII. Gal. II. 29. B in marg: Act. IV. 30. B: in anguli. 31. B: nomen deest.

29. Act. IV, 11, 12.

The early Christians were not thus subject to the Pope.

cuiuscunque christiani pontificis sit aliud quam nomen <sup>133<sup>a</sup> I huius capituli, sequitur quod in nullo tali nomine oportet ecclesiam salvari. Loquitur autem scriptura de nomine reali cui oportet credendo subici.</sup>

St. Paul teaches  
that it does not  
matter through  
whom Faith is  
received.

Secundo confirmatur ex textu apostoli I. Cor. I<sup>o</sup> et 2 III<sup>o</sup> capitulis, ubi apostolus recitat inter carnales con-versos fuisse contenciones et scismata. *Unus* inquit *dicit: Ego quidem sum Pauli, ego autem Apollo, ego autem Cephe.* Et post ostendit quod non refert per quorum apostolorum ministrum convertantur, cum <sup>10</sup> tamen credant in fundamentum ecclesie quod non potest poni aliud preter id quod positum est, Christus Jesus. Sicut autem non refert per quam lucernam illuminetur domus ad hoc quod operarius faciat opus suum per quod acquirat stipendium, sic non refert <sup>15</sup> per quem Christi ministrum, sacerdotem vel laicum, christianus accipiat lumen fidei, ut mereatur salutem perpetuam. Nec dubito quin nullus Christi vicarius presumeret asserere quod necesse est, ut lumen fidei cuilibet christiano per ipsum veniat et sic salus; quia <sup>20</sup> hoc esset nedum asserere ipsum confirmatum in gratia et doctrina, sed parificare ipsum cum Christo, cum non nisi per ipsum Deus posset communicare virtutem sue ecclesie.

Those who thus  
set themselves  
above the apos-  
tles, imply that  
they are Christ.

Tercio confirmatur ex prophecia Christi Matth. XXIV<sup>o</sup> 3 5, quam necesse est impleri. *Multi* inquit *venient in nomine meo, dicentes: Ego sum Christus, et multos seduent.* Cum ergo quicunque de se sic opinatus fuerit supra sanctos apostolos dicit implicite quod est Christus, videtur quod de quocunque tali (ut exponit <sup>30</sup> Augustinus) verificatur Christi necessaria prophecia, et per consequens, supponendum est quodcunque

5. B in marg: I. Cor. I. 10. 16. AB: ministerium; A<sub>1</sub>: misterium.  
19. A: uter lumen. 25. B in marg: Math. 24. 31. B in marg:  
Augustinus.

31. See Aug. Serm. CCXCII in natali Joh. Bapt. Opp. tom. V,  
p. 2, pag. 1172 et seqq.

I 133<sup>a</sup> dogma huius esse (ut dicit Christus) dogma falsum ecclesie seductivum. Unde iuxta seriem prophecie Christi ista blasphemia presupposita erit seminarium preliorum etc.

K Ex istis videtur mihi nimis temerarium asserere quod aliquis papa in decretali sua intenderit dictum sensum; sed sive Christus immediate sive quicunque eius discipulus ubicunque terrarum a spiritu sancto missus converterit in virtute Christi quamcunque per-

10 sonam vel populum, sufficit sibi cum finali perseveran-  
cia ad salutem. Et satis est sibi pro fide articuli de  
133<sup>b</sup> ecclesia catholica, ut credat fide \* formata quod sit una Concerning the  
Catholic Church  
a Christian has  
only to believe  
that it is the  
whole body of  
the predestined.

15 scenderit ad aliquem eius vicarium. Nec oportet credere vel implicite quod iste quicunque Romanus pontifex sit caput cuiusquam particularis ecclesie, nisi Deus ipsum predestinaverit, quia aliter oporteret fidem catho-  
licam esse falsam et christianum fateri mendacium. Et

20 ita, sicut non est de substancia fidei credere explicite quod iste Bonifacius, Clemens vel Urbanus sit predesti-  
natus vel membrum sancte matris ecclesie, sic nec est de necessitate salutis omnium christianorum secum

conversantium, ut explicite credant ipsum esse caput  
25 cuiusquam ecclesie, nisi facta et vita evangelica eviden-  
tia moveant ad credendum. Sed benedictus dominus

matris nostre qui nostre peregrinanti iuvencule diebus  
istis providit caput catholicum, virum evangelicum

Urbanum sextum qui rectificando instantem  
30 ecclesiam, ut vivat conformiter legi Christi,

God is to be  
praised for the  
election of  
Urban VI,

1. Huius; scilicet cuiuscunque talis, vid. pag. 36. l. c. 30. 3. A A<sub>1</sub>,  
Christi deest. 5. A B in marg: Conclusio. A in marg: Nota quam eccle-  
siam sanctam tenemur credere (below 133<sup>a</sup>). B in marg: Nota bene articulum  
fidei credendum de ecclesia catholica. 14. B: expressimus. 19. A B  
in marg: Conclusio. 20. B: de obediencia fidei. 27. In Codd.  
A B: nostri. A<sub>1</sub>: nostre. 29. A B in marg: Nota de Urbano VI.

27. Archbishop Bartholomeo Prignani of Bari was elected Pope  
on April 8<sup>th</sup> by the cardinals and crowned on Easter-Sunday (1378).

ordinatur ordinate a se ipso et suis domesticis.<sup>133<sup>b</sup></sup>

K

Ideo oportet ex operibus credere quod ipse sit caput nostre ecclesie, cum mediate vel immediate influit motum tendendi sursum ad corpus Christi, *ubi congregabuntur et aquile*; et in facto docet mediate vel immediate mundana spernere et sapide sentire celestia. Ista autem fides de nostro capite tam gracie et legitime nobis dato est credenda cum quadam formidine de corona sue finalis perseverancie. Ideo necesse est nobis fructuosa oracione pulsare Deum <sup>10</sup> continue, ut ipse semper vacet nobis et eligat caput tale. Nec dubito quin ipse detestaretur hunc sensum decretalis predicte quod sit de absoluta necessitate salutis cuiuslibet christiani subesse sibi in mundanis honoribus vel servicio seculari, cum non querit nostra <sup>15</sup> sed nos, volens instar apostoli aliquem fructum spirituale in nobis sicut in ceteris gentibus impetrari. Nec dubium quin nos omnes tenemur subesse sibi de quanto tamquam verus Christi vicarius mandat magistri sui consilia et non ultra. Et sic licet omnes christiani <sup>20</sup> tenentur esse *subiecti invicem in timore*, sibi tamen (in quantum talis) est necessarium ex suppositione subici, cum regit tam evangelice tantum gregem. Et ex istis potest colligi sensus decretalis catholicus.

who will doubt less reject this false sense of the decretal.

Objection:  
Subjects will have to consult Scripture before obeying the Pope.

Answer:  
They ought to do so.

Sed contra ista instatur tripliciter: Videtur enim L primo quod subditi debent consulere scripturam sacram in quocunque quod papa mandaverit. Quantum ad istud, concedi debet conclusio, cum nemo debet parere sibi plus quam alii, nisi in quantum est superior Christi vicarius, et per consequens, nisi in quantum <sup>30</sup> obeditur principalius Jesu Christo; sed in omni obe-

1. In codd. orditur. 2. 3. B: caput nostrum ecclesie. 3. 4. B: influit modum. 6. A A<sub>1</sub>: sapida sentire. B in marg: Ecce quomodo Urbanum esse caput nostrum dicit esse fidem credendam cum formidine. 21. In codd. sibi tam. 23. A A<sub>1</sub>: regem. Et. 25. A B in marg: Obieccio prima. A in marg: Contra dicta. 28. A B in marg: Responsio. 30. B et consequens.

5. Lucae XVII, 37. 21. Eph. V. 21.

**L** 133<sup>o</sup> diencia Jesu Christo debet christianus consulere \* legem suam; ideo in omni obediencia christiani in quantum huiusmodi debet obedienciarius consulere legem Dei; et ideo ordinarunt iura ecclesie quod lex scripture 5 tam generaliter et tam precipue a sacerdotibus et specialiter maioribus debet sciri, ne turbentur aut musitent quid et qualiter ad mandatum superioris debeat respondere. In ista scola instructa est legio Thebayca et omnes martyres, immo in illa scola instructi sunt omnes qui monitis non sapientibus caritatem Dei et proximi contradicunt iuxta illud Christi Matth. X<sup>o</sup>, 37: *Qui amat patrem vel matrem plus quam me, non est me dignus;* et istam lectionem docent apostoli Act. V<sup>o</sup>, 29, dicentes quod *obedire magis oportet 15 Deo quam hominibus.* Ideo dicit Christus Matth. X<sup>o</sup>, 35: *Non veni pacem mittere in terram sed gladium. Veni ergo separare hominem adversus patrem suum, et filiam adversus matrem suam, et nurum adversus socrum suam, et inimici hominis domestici eius.* Amici- 20 ciam enim carnalem propter Deum venit Christus dissolvere, quia ille qui videtur esse familiaris homini quoad mundum est hostis suus ut plurimum quoad Deum (ut dicitur Michee VII<sup>o</sup>).

**M** Beatus Jeronymus super illo capitulo videtur exponere St. Jerome on the sword sent by Christ.  
25 textum evangelii ad hunc sensum quod Christus venit ad separandum hereticos ab ecclesia quam illudunt.

3. A in marg: In obediencia ad superiorem consulenda est scriptura sacra. (Above 133<sup>o</sup>; without mark of reference.) 4. In codd: in ordinarunt. Corrixi. 11. B: concor(diter) contradicunt. 12. B in marg: Math. 10, Act. 5. 16. A in marg: Dissolucio carnalis amicicie. 24. B in marg: Michee 7. 25. A B in marg: Jeronimus; B: exponere exponere. A in marg: Divisio hereticorum ab ecclesia. 25. 26. B in marg infer.: Christus venit ad separandum hereticos ab ecclesia quam illudunt. Pater autem hereticus est Deus: pater secundum creationem et mater ecclesia secundum hereticus pretensionem. Spiritus sanctus est socrus anime, cum sit mater

9. With reference to the legio Thebaica see Bordieu diss. crit. sur la martyre de la légion Thébénne. Amst. 1705. 25. Com- mentar. Hieron. in Mich. proph. lib. II, cap. VI. (Migne tom. XXV, pag. 1281).

Simulant enim ex palliata ypocrisi quod sint filii Dei <sup>133° M</sup> per graciam adopcionis et filie ecclesie matris sue pro cuius iuribus tantum zelant. *Dicamus inquit scriptum de hereticis; non enim nostram salutem sed sua querunt lucra, et deceptum gregem pedibus suis con- 5 terunt.* Pater heretici est Deus qui creavit eum, et mater ecclesia; socrus ad literam est mater alterius coniugum. Ast uxor nati dicitur esse nurus, cum ergo Christus secundum humanitatem sit *sponsus anime*, imo tocius ecclesie; et cum hoc conceptus de spiritu <sup>10</sup> sancto tamquam matre sua iuxta illud quod allegat Jeronymus . . . . *Tulit me mater mea in uno capillorum meorum* (caro enim est capillus anime), patet quod spiritus sanctus, cum sit mater Christi sponsi ecclesie, est socrus anime que vindicat esse <sup>15</sup> sponsa Christi, quia mater mariti. Et ex eadem consideracione anima pretendens se esse uxorem filii spiritus sancti dicitur nurus eius. Heretici ergo qui pretendunt se esse nuros spiritus sancti quem vendicant socrum suam, separantur ab eo per Christum <sup>20</sup> detecta eorum fallacia, et ita cum universalis ecclesia sit domus domini Jesu Christi, et per consequens, omnes heretici qui sunt facienter in ecclesia sunt pretense eius domestici, patet quod omnes illi sunt illi homini patrifamilias inimici. *Huius inquit Jeronymus 25 inimici sunt qui putantur in domo Christi esse, hoc*

sponsi anime seu ecclesie. Anima vero est nurus spiritus sancti, cum se pretendit esse sponsam filii spiritus sancti, qui filius dicitur esse Christus. Hereticus ergo pretendit se filium, filiam et nurum, quem Christus venit separare a patre, matre et socru. Et patet brevissima textus: *Veni separare hominem adversus patrem suum et filium adversus matrem.*

1. B: quod sint dei. 2. B: filie matris sue pro quibus viribus.  
 5. 6. B: contrivit. B in marg infer.:  
 Deus pater per creacionem, / Hereticus pretensus filius per adpcionem,  
 Ecclesia nurus, / Hereticus filia secundum pretensionem,  
 Spiritus sanctus socrus / Hereticus nurus secundum simulationem.  
 12. Jeronymus: in codd. seq. lacuna. 15. In codd: ecclesie quod.  
 Corrixi. 21. B: et igitur. 25. A B: huiusmodi inquit. A<sub>1</sub> corrixit:  
 huius; vid. Comm. Hieronymi l. c.

6. Commentar. Hieronymi in Michaeam l. c. pag. 1180.

**M** 133<sup>o</sup> est, in ecclesia et palliantes a capite non recedere contra caput sentiunt. Heretici inquit cum ante crediderint scripturis que a spiritu sancto scripte sunt et edite, transferunt se ad novas doctrinas et fermentum phariseorum \* et mandata hominum, dumque sermonem Dei contempnunt, socrui sue faciunt iniuriam.

Christus ergo ex vita et doctrina venit confutare hereticos, ut discernantur a fidelibus et postmodum separarentur. Et ita subtiliter et catholice potest intelligi secundum hunc sanctum per filium, filiam et nurum hereticus qui pretense et false se nominat filium Dei patris, filiam matris sue, sapiencie Dei patris et nurum spiritus sancti et sic cognatissimum trinitati. Sed vita et doctrina Christi sunt optimum speculum, ubi possunt hec discerni, cum manifestum sit quod omnis homo et solum talis qui est in vita et doctrina Christo contrarius est hereticus, et omnis christianus et solum talis qui est in vita et doctrina Christo conformis est ut sic ab heresi elongatus. Christus ergo venit non ad faciendum primam separationem que est proprie per peccatum, sed ad faciendum sequentem, ut per eum discernantur heretici et ab ecclesia separarentur. Et hec racio quare oportet omnem catholicum cognoscere scripturam sacram. Et certus sum quod, licet prelati nostri ipsam et professores suos dissipant et conculcant, lapides clamabunt, hoc est, seculares domini in sensu scripture a domino illustrati defendant fidem catholicam, quia pharisei volentes obturare ora discipulorum scripturam istam confitencium audierunt divinum responsum: *Dico vobis, quia si hii tacuerint lapides clamabunt*, Luce XIX<sup>o</sup>, 40. Magnam enim vim habet veritas scripturarum.

The life and  
teaching of  
Christ are the  
glass, by which  
heretics may be  
discerned.

1. In codd. false: hoc est ecclesia. 4. B: transferunt; ibi in codd.: ecce transferunt. 9. B: possunt intelligi. 12. B in marg: Quomodo hereticus est filius matris sue sapiencie Dei patris. 13. B: Sed et vita. 14. A A<sub>1</sub>: ubi poterunt discerni. AB in marg: Conclusio. 18. B in marg: Nota: quid est hereticus 21. B in marg (ad prior. loc. pertinet) Tulit me mater mea in uno capillorum meorum. 27. B: catholicam et pharisei. 28. A: abturare. 30. B in marg: Luce 19.

Objection: Secundo principaliter obicitur per hoc quod iuxta 133<sup>a</sup> N  
 All respect for supradictam sentenciam nullus laicus teneretur credere  
 the clergy would perish.  
 de sacerdote suo, curato sive episcopo quod sit mem-  
 brum ecclesie vel vere habens nomen talis officii, et  
 periret omnis honor impendendus prelatis et fides 5  
 populi laicalis; immo nullus viator teneretur credere  
 Romane ecclesie in canonizando sanctos de privatis  
 provinciis et titubaret cultus ecclesie in solemnizando  
 festa et reliquias sanctorum.

Sed constat ex dictis quod neutrum sequitur, sed 10  
 eius oppositum; pro quo notandum quod fides nunc  
 sumitur pro actu credendi quo creditur, nunc pro  
 habitu credendi per quem creditur, et nunc pro veritate  
 que creditur, ut docet Augustinus XIII<sup>o</sup>, De Trinitate  
 capitulo II<sup>o</sup> et III<sup>o</sup>. 15

Distinction between explicit and implicit faith. Secundo notandum quod alia est fides que est  
 credulitas fidelis explicita et alia fides implicita, ut  
 catholicus habens habitum fidei infusum vel acqui-  
 situm explicite credit ecclesiam catholicam in communi,  
 et in illa fide communi credit implicite vel confuse 20  
 quocunque singulare contentum sub sancta matre  
 ecclesia, sicut logici vere dicunt quod sciendo ens  
 esse in suo analogo sciunt omnia et singula in com-  
 muni. Sic (ut sepe dixi) si quicunque christianus  
 habuerit fidem caritate formatam in quantumcunque 25  
 communi, sufficit cum virtute \* perseverancie ad salutem. 134<sup>a</sup>  
 Deus enim qui dedit primam fidem dabit clariorem,  
 nisi fidelis ponat obicem. Non enim exigit Deus, ut  
 omnes filii sui pro omni viacione sua cogitent con-  
 tinue in actu particulari de qualibet fidei particula, sed 30

1. A B in marg: Secunda obieccio. 1. B: iuxta deest. 2. B: tenetur.  
 10. A B in marg: Responsio. 11. A in marg: Fides. 13. B: habitum.  
 14. B in marg: Fides sumitur tripliciter secundum Augustinum. Ibid:  
 Augustinus. 16. B: Secundo deest. 17. Fidelis; Hus addit: hominis.  
 A in marg: Fidei distinccio. Ibid.: Fides de ecclesia catholica cum cari-  
 tate sufficit ad salutem (both these glosses below 133<sup>a</sup> without mark or  
 reference). 21. B: singulare.

14. Opp. August. VIII, pag. 929.

N<sup>o</sup> 134<sup>a</sup> satis est quod postposita desidia habeant fidem in habitu formatam.

O Ex istis patet tertio quod quilibet laicus fidelis What men are tenetur credere quod habet Christum sacerdotem <sup>to think of their priests.</sup> 5 suum, rectorem, episcopum atque papam, et sic de aliis sanctis Christi vicariis. Sed accedendo ad difficultatem dicitur: cum actus sunt suppositorum singularium et nostri fideles laici communicant cum suis presbyteris et curatis, necesse est quod habeant fidem de illis: 10 ideo laici tenentur de aliquibus prepositis suis credere saltem implicite quod sunt partes ecclesie et capita sua, et de aliis non tenentur, et utrumque membrum potest subdividi, vel quod tenentur credere sic de illis secundum presentem iusticiam vel simpli- 15 citer secundum predestinacionem. Tunc dicitur quod laici non tenentur credere aliter de suo preposito nisi verum. Patet sic: Nemo tenetur quidquam credere, nisi quod Deus movet eum credere; sed Deus non movet hominem ad credendum falsum: ideo non debet 20 credere falsum; licet enim ex fide falsa quandoque bonum proveniat et Deus moveat ad substanciam actus, tamen Deus non sic movet hominem, ut fallatur (ut patet libro sexto, tractatu de mendacio, capitulo —).

Ex istis patet secundo quod pastor tenetur monere 25 subditos suos per instrucciones operum virtuosorum, ut fidem sibi adhibeant quod sit talis. Patet ex hoc quod aliter acceptando tale officium peccaret mortali- liter, ymmo inducendo hostes in ecclesiam domum Dei foret proditor Dei sui. Quando ergo subditus non 30 cognoscit talia fructuosa opera sui prepositi, non tenetur credere quod sit talis. Si autem cognoscit implicite, tenetur proporcionaliter credere, et quando

The pastor is bound to show himself by good works a part of the Church.

3. A B in marg: Conclusio; A in marg: De prepositis quomodo tenentur subditi credere. (Above 134<sup>a</sup> without mark of reference.) B in marg: Hic nota, quomodo credendum est prepositos nostros esse partes ecclesie. Ibid.: Laici tenentur credere de aliquibus suorum prepositorum quod sunt partes ecclesie. 23. B quinto; tractatu de mendacio in marg, non in textu. Liber sextus is I suppose the De Veritate S. Scripture.

cognoscit explicite, tunc tenetur credere quod sit <sup>134<sup>a</sup> O talis secundum presentem iusticiam et cum formidine ac condicionaliter quod sit talis simpliciter (ut dictum est superius de papa nostro). Non enim oneravit Deus sic suam ecclesiam, ut necessitata sit falsum credere <sup>5</sup> de suis prepositis cum hoc quod non dent materiam sic credendi.</sup>

Canonization  
not a certain  
proof of sancti-  
ty.

Ad aliam difficultatem de canonizacione sanctorum <sup>P</sup> patet quod correspondenter quodammodo est dicendum: Quamvis enim sit vehemens evidencia ex <sup>10</sup> testimonio Romane ecclesie quod persona quam canonizat sit membrum ecclesie triumphantis, et amplior evidencia, si pro sancto Deus operetur miracula, tamen utrobique in tali materia potest esse illusio. Nam sicut ex confessione legum ecclesie ipsa militans <sup>15</sup> decipit et decipitur (ut patet V<sup>o</sup> decretalium, de sentencia excommunicacionis *A nobis*) in tantum quod quandoque multos excommunicat \* qui sunt soluti et valde <sup>134<sup>b</sup> acceptabiles quoad Deum: sic contingit quod aliquos absolvat et ascribat cathalogo sanctorum cum hoc quod <sup>20</sup> apud Deum sint iustissime condempnati. Ideo absit christianum credere quod de necessitate salutis oportet omnem fidelem credere explicite de isto et quocunque quem ecclesia nostra canonizat, ut eo ipso sit beatus, quia tunc haberemus simbolum nimis longum. <sup>25</sup> Nec debemus explicite credere de quoquam tali quod non sit sanctus, sed excuciendo consideracionem de talibus, adherendo parti nobis probabiliori, credendo cum condicione vel pie cum formidine dubitando; de aliquibus autem sanctis credimus absque formidine <sup>30</sup> eciam explicite quod sunt sancti, ut de apostolis, martiribus et sanctis primitive ecclesie; de aliis autem</sup>

4. B: ornavit. 8. A in marg: de canonisacione sanctorum ab ecclesia Romana quomodo est credendum. 16. A: patet deest. B in marg: V. decretalium. 19. A in marg: De sanctis quomodo est credendum. (Above 134<sup>b</sup> without mark of reference.) 31. B: quod deest.

16. Decr. Gregr. IX, lib. V, tit. XXXIX, cap. XXI. A nobis.

P<sup>134<sup>b</sup></sup>

modernioribus qui canonizantur ratione parentele,  
questus vel muneris non oportet nos apponere tantam  
fidem; nec quemquam canonizatum intendo asserere  
vel defendere non esse partem ecclesie triumphantis,  
5 sed cum quadam formidine dubito, si hoc credo, cum  
scio quod hoc est possibile; et hoc existente vero  
credo illud implicite quod ignoro, nec volo contendere  
ad probandum proterve de quolibet citra Christum  
quod sit beatus, quamvis de multis hoc credam  
10 absque formidine. Nec miracula iam currency dant Nor do miracles  
omnibus veram fidem, cum potest committi potestas prove sanctity.  
diabolo in penam peccati generacionis adultere signa  
querentis et fidem necessariam insensibilium dimitten-  
tis, ut portentis suis antichristiane inducant plurimos  
15 in errorem (de quorum indiciis dictum est libro sexto,  
sextu capitulo).

Q Solet autem vocari miraculum nunc materialiter  
quocunque opus a Deo miraculose factum, et sic  
sollicitantur multi ad deducendum conclusiones male  
20 sonantes, cum quelibet creatura videtur sic esse mira-  
culum quoad Deum. Sed formaliter sumiter mira-  
culum pro operacione Deo propria mirabili creature,  
et sic beati non faciunt miracula, licet sint quandoque Saints do not  
occasio, ut Deus ad instanciam precum eorum seu though they may  
25 meriti faciat miraculum. Et tunc dicuntur hii facere work miracles,  
tale miraculum subauctentice vel ministratorie sicut be the occasion  
solent. Et illa discrecio miraculi est eis abscondita  
nisi quibus Deus revelare voluerit. Et utinam non  
multiplicarentur tot ceremonie et signa in nostra  
30 ecclesia, cum facta sanctorum et omnes ritus alii non  
sunt laudabiles, nisi de quanto elevate animum ad

1. B in marg: Quomodo sciendum est de canonisacione sanctorum modernorum. 5. B; formidine subito. 11. B: unam fidem. 12. A B: generalis. A<sub>1</sub>: general<sup>is</sup>. 14. Codd: antichristine. 16. B: quinto capitulo. 17. A in marg: De miraculis. Miraculum quid est? A B in marg: Miraculum. 21. B in marg: Miraculum dupliciter sumitur. 25. B in marg: Miraculum fit a sanctis subauctentice. 31. B in marg: De quanto sunt ritus laudabiles.

A general trust diligentum dominum Jesum Christum. Et videtur<sup>134<sup>b</sup> Q  
 in the prayers of the Saints multis quod fides confusa de oracione sanctorum  
 would be better than individual unicus, et per consequens, intencius, securius et melius  
 honours to them. colligeret in christicolis fidem Christi quam tanta<sup>134<sup>c</sup>  
 explicita \* multiplicitas sanctorum in dies introducta.<sup>5</sup>  
 Sic enim confuse cognoscimus de quolibet beato vel dampnato, prescito vel predestinato quod ipse est huiusmodi, cum qua confusa noticia stat dubietas particularis, et ignorancia cum distincta noticia de communi: ex tali itaque canonizazione multiplici ultra<sup>10</sup> ritum veteris testamenti et nostre primitive ecclesie secundum partem prodest et secundum partem obest; et verisimile est multis quod plus nocet, cum multitudo ritus tollens libertatem ecclesie est causa multorum errorum. Et omnis talis sanctus oraret pro<sup>15</sup> nobis efficacius, supposito quod dimisso cultu suo diligenteremus amplius Jesum nostrum. Multi enim sunt sancti nobis incogniti canonizatis beaciiores qui plus prosunt nobis orando quam dicti sancti quorum festa devocione particulari percolimus, cum secundum dignitatem elemosinarii prosit oracio sanctorum qui plus diligunt eos qui magis diligunt Deum suum. R</sup></sup>

Prelates punish more severely breaking of their laws than of Christ's. Est et aliud malum ecclesie, quod superiores nostri plus exigunt ut credatur suis approbacionibus et reprobacionibus in cunctis suis iudiciis, quam exigunt<sup>25</sup> ut credatur fides sacre scripture que est fides catholica, et plus persequuntur pro complecione suarum tradicionum, puniendo contravenientes asperius, quam faciunt contra blasphemantes in precipuam fidem Christi, sic quod de eis dici potest illud Psalmi XL<sup>i</sup>, 10: Qui<sup>30</sup> edebat panes meos magnificavit super me supplantacionem. Voluptuosus quippe presidens sub pallio pacis ecclesie querit bona pauperum que sunt autono-

2. B in marg: De oracione sanctorum. 23. B in marg: Prelati exigunt quod suis sentenciis adhibeatur fides quarum transgressores vehementer puniunt. 28. B: punientes. 31. B in marg: Qui edebat panes meos magnificavit super me. 32. B: Voluptuosus — Christi etc. desunt.

R<sup>134<sup>a</sup></sup>

matice panes Christi, et ille magnificat phariseice tradiciones proprias quibus tyrannice spoliat populum cui dicit verbo et opere quod equivalent vel superant legem Dei. Hoc autem est in effectu supplantacio legis  
5 Christi etc.

---

## CAP. III.

A Sed tercio principaliter obicitur per hoc quod, data ista sentencia, tolleretur omnis exaccio debiti ecclesie et extingueretur omnis lex contencionis in clero, cum debitor posset fingere ecclesiasticum non esse dignum vel talem qui sic bona ecclesie vendicaret, et quantum ad excommunicacionem que est ultimum refugium, diceret quod non ligat.

Hic dicitur quod, si lex Dei debite scrutaretur a nobis, non tantum contenderemus circa bona ecclesie, cum manifestum sit quod prescitus vel quicunque clericus sine peraccione sui ministerii compensante qui plus propter honorem, voluptatem vel questum seculi contendit, bona ecclesie \* occupat vel acceptat, quam propter honorem Dei et edificationem ecclesie, ut sic false aliena vendicat et consumit, et per consequens, licet versicias talium detegere et subtrahendo bona pauperum resistere (ut diffuse dictum est lib. VI, cap. . . .), unde sub auctoritate beati Augustini scribitur in decretis VIII<sup>a</sup>, q. 1: *Sunt inquit quidam in ecclesia prepositi de quibus apostolus Paulus dicit: Sua querentes, non que Jesu Christi. Quid est: Sua querentes*

1. Codd: autonomastice. 5. A: etc. Kenmerton psano (written). Kenmerton — Kemerton, a village near Tewkesbury in Worcestershire. The neighbourhood is mentioned in Walsingham (II, 307) as having sent supporters to Sir John Oldcastle. 7. A in marg: Contra dicta arguitur. 14. A in marg: Conclusio. 24. capit. seq. lacuna; A in marg: Augustinus.

5. Ad cap. II, cf. Hus, De eccl. fol. 199<sup>a</sup>, seqq. 204<sup>b</sup>, 209<sup>b</sup>, 212<sup>a</sup> etc. 24. Decreti secunda pars, causa VIII, q. I, cap. XIX. 26. Ad Philipp. II, 21.

Objection:  
This would  
disable the cler-  
gy from enfor-  
cing their dues.

Answer.  
It would be  
better if dues  
were less enfor-  
ced

*non Christum gratis diligentes, non Deum propter ipsum Deum querentes, temporalia consequentes, lucris inhiantes, honores ab hominibus appetentes. Hec quando amantur a preposito et propter hec servit Deo, quisquis talis est, mercenarius est, inter filios se non computet.*

Our pretence of  
good motives  
must be tested  
by our acts and  
by Scripture.

Unde quia omnes confitemur nos principaliter propter honorem Dei et spiritualem profectum ecclesie tales preposituras appetere, ad discernendum si sumus hypocrite, oportet credere operibus nostris, speculo scripture et testimonio sanctorum. Unde Gregorius XXXI<sup>o</sup>, Moral. cap. IX, et infra, satis explicat istam materiam in tribus conclusionibus; supponens primo quod *mens iusti vel veri christiani debet esse tam affectu quam intellectu collecta intrinsecus, sic quod nichil suum exterius derelinquit*. Patet ex hoc quod aliter peccaret contra hoc mandatum: *Diliges dominum Deum tuum ex toto corde, ex tota anima et ex tota mente.* Cum ergo non debet peccare, sequitur quod non debet esse fracta sic in intellectu et affectu circa temporalia, quia ut sic amor uni debitus dispergitur circa multa.

B

Isto supposito patet, primo quod *sanceti dum se intra semet ipsos sic colligunt, occulta tam de statu proprio quam de statu proximi comprehendunt*. Patet ex hoc quod lux vera que non potest personas accipere, necessario secundum capacitatem irradiat talem mentem. Et hoc figuratum est Ezechiel VIII, 3, ubi sic legitur:

1. 2. B: propter istum Deum deest; ibid. temporalia scilicet commoda ut habetur in decretali supra memorata. 4. in codd: preposito propter.  
 6. A in marg: Nota qui sunt qui diligunt que sua sunt, non que domini Jesu Christi; ib: Contra clerum pravum et avarum. (This gloss above 134<sup>a</sup> without mark of reference). 7. B: confitemur nec principaliter.  
 12. A in marg: Gregorius. 23. AB in marg: Prima conclusio.  
 24. Verba Gregorii . . . colligunt, mira ac penetrabili acie occulta eciam aliena delicta deprehendunt; B: statum. 28. B in marg: Ezech. VIII. ibid: Emissa similitudo manus apprehendit me in cisinno (sic) capit is etc.

12. Greg. Moral. XXXI, cap. XII (vel IX) Opp. tom. I, 1005.  
 18. Matth. XIII, 37.

B 134<sup>a</sup> *Emissa similitudo manus apprehendit me in cincinno capitis mei et elevavit me spiritus inter terram et celum et adduxit me in Jerusalem in visione Dei iuxta ostium interius quod respiciebat ad aquilonem, 5 ubi erat statutum ydolum zeli ad provocandum emulacionem.* Manus missa est operativa volucio divina, *cincinnus capitis est collecte cogitationes mentis;* quibus habitis mens incomplete trahitur a terrenis, cum nec habet animum omnino celestem nec omnino 10 in terrestribus soporatum, sed inter terram et celum in visione Dei in Jerusalem ducitur, quia zelo caritatis qualis debet esse mater ecclesia contemplatur.

135<sup>a</sup> *Et signanter animus talis adducitur ad \*ostium interius quod respicit ad aquilonem, quia interna contemplacione intra ecclesiam plus prava quam recta fieri deprehendunt, dum clerici in aquilonis pariete, id est, ad solis sinistrum oculos flectunt et elongata austerna caritate abundant frigore viciorum; cuius causa est globus temporalium quem ecclesia sola 20 specie fidelis adorat; ex hinc enim zelus sponsi ecclesie ad feriendum hypocritas provocatur.*

C Secundo patet ex quo signo perpenditur, si ecclesiastici flagrant terrenis, celestibus pretermissis: cum enim amor sit pondus animi, nec sit possibile hominem 25 moveri libere quo affecio mentis ipsum non tulerit, patet quod ex operibus debet mentis affecio iudicari. Si ergo vides quod ecclesiasticus quantum ad perpetuacionem, quantum ad defensionem et quantum ad amissionem temporalium plus insudat, quam facit pro 30 spiritualibus, quis dubitat quin eis magis afficitur? a Unde quantum ad perpetuacionem temporalium sic

1. A in marg.: *cincinnus.* 4. Codd.: *respicit.* Correx. 5. B: *statum.*  
 7. A A<sub>1</sub>: *colore cogitationis.* 15. A A<sub>1</sub>: *inter.* 18. A in marg.: Pastor  
 negligens continue infra. (Above 135<sup>a</sup>.) 22. A B in marg.: Secundo con-  
 clusio. B in marg.: Nota optime quomodo vere discernendum est, quis  
 appetit preesse in ecclesia propter honorem Dei et spiritualem profectum  
 animarum. 25. B: *affecto.*

7. and 11. Gregorius l. c.

Explanation of Ezekiel's vision.

How we may judge whether priests are worldly:

by eagerness to obtain wealth;

loquitur iste sanctus: *postposita quippe cura filiorum* <sup>135<sup>a</sup> *C*  
*sepe eos videas se contra pericula immensi laboris*  
*accingere, maria transmeare, adire iudicia, pulsare*  
*principatus, palacia irrumperem, iurgantibus populorum*  
*cuneis interesse.* Cum autem pro spiritualibus acqui- 5  
 rendis non apponunt tantam diligenciam, quis dubitat  
 quin ista temporalia magis amant?</sup>

by care to keep it;      Et quantum ad retencionem, patet idem ex maiori- b  
 tate diligencie quam apponimus pro temporalibus quam  
 pro spiritualibus defendendis. *Ypocrita*, inquit Gregorius, <sup>10</sup>  
*assumpto sancte conversacionis habitu filiorum custo-*  
*diam deserit et temporalia queque defendere eciam*  
*iurgiis querit. Exemplo suo eorum corda perdere*  
*non trepidat et quasi per negligenciam amittere patri-*  
*monia terrena formidat. In errorem discipulus labitur* <sup>15</sup>  
*et tamen cor ypocrate nullo dolore sauciatur. Ire*  
*in iniuitatis voraginem commissos sibi conspicit et*  
*hec quasi inaudita pertransit; at si quod sibi leviter*  
*inferri temporale dampnum senserit, in ulcionis iram*  
*repente ab intimis inardescit. Et mox pacienza* <sup>20</sup>  
*rumpitur, mox dolor cordis in vocibus effrenatur,*  
*quia dum animarum dampna equanimiter tollerat,*  
*iacturam vero rerum temporalium repellere eciam*  
*cum spiritus commocione festinat, cunctis veraciter*  
*indicat teste mentis perturbacione quid amat. Ibi* <sup>25</sup>  
*quippe est grande studium defensionis, ubi est gran-*  
*dior vis amoris.*

by grief for its loss.      Et quoad amissionem bonorum hominis, est idem <sup>c</sup> **D**  
 indicium, quia indubie quicunque plus dolet de amis-  
 sione boni fortune quam boni virtutis, ut sic, indicat <sup>30</sup>  
 se plus diligere temporalia quam virtutes, cum sit  
 maxima apud philosophos quod dolor amissi et amor

10. A B in marg.: Gregorius. 16. 17. B: rei in. 18. A A<sub>1</sub>: at sibi  
 quid. B: at si quid sibi. 28. A in marg.: Amissio temporalium est  
 minus dolenda quam amissio virtutis.

1. Gregorius l. c. 10. l. c. cap. XIII.

D<sup>135<sup>a</sup> habit<sup>i</sup> suis temporibus correspondent. Unde Gregorius  
ubi supra: *Quanto magis terrena quis diligit, tanto*  
135<sup>b</sup> *privari eis vehemens pertimescit. Qua enim\* mente*  
*in hoc mundo aliquid possidemus, non docemur nisi*  
*5 cum amittimus. Sine dolore namque amittitur quid-*  
*quid sine amore possidetur, que vero ardenter dili-*  
*gimus habita, graviter suspiramus ablata.*</sup>

Tercio colligitur quod adulterantes scripturam sa- Hypocrites apply Scripture  
cram in ista sentencia sunt ypocrite, quos prophetavit falsely in their  
10 apostolus Timotheo periculosis temporibus in ecclesiam own support.  
successuros. Pro cuius declaracione suppono factum,  
quomodo moderni ecclesiastici fingunt secundum tradi-  
ciones humanas quod nedum licet eis, sed peccarent  
mortaliter, omittendo prosequi pro defensione matris  
15 ecclesie. Illud meminit beatus Gregorius (ubi supra).  
*Istis, inquit, si forte dicatur: Cur ista agitis qui se-*  
*culum reliquistis? respondent illico Deum se metuere*  
*et idcirco tanto studio in defendendis patrimonii*  
*Christi insudare.* Hodie autem superadditur quod bona  
20 pro quorum acquisitione, conservacione et repeticione  
tantum insistimus sunt bona ecclesie et patrimonium  
Christi: ideo licet pro bono universalis ecclesie con-  
servacioni eorum insistere. Iste autem fucus ex hoc  
tollitur quod deserendo ipsa pro Christo tam relin-  
25 quens quam ecclesia ipsa habet, ut dicit Augustinus  
super Joh. Omelia VI<sup>a</sup>. Ideo, ut dicit beatus Gregorius:  
*Frustra laboravit nullo timore cogente, et ut dicitur*  
*Psalmo XIII<sup>b</sup>, 5: Illic trepidaverunt timore, ubi non*

1. A B in marg.: Gregorius. 2. A: in terrena. 3. B: Contra enim  
mente. 8. AB in marg.: Tertia conclusio. A in marg.: Contra defen-  
sores iurum et consuetudinis humane gratia proprie avaricie et victorie.  
15. A B in marg.: Gregorius. 16. B: dicitur, cur certa; ibid: in codd:  
ita agitis. 22. B in marg.: Contra eos qui se dicunt contendere  
debere pro acquirendo bona ecclesie, dato quod presint in ecclesia Dei.  
23. A in marg.: Nota fucum. 25. B in marg.: Augustinus.

10. 2. Timoth. III, 1. 25. Aug. In Joh. evang. trac. VI.  
Opp. III, pars II, pag. 330 seqq. 26. August. Annot. in Job.  
Opp. III, 1, pag. 675. Gregor. l. c. cap. XIII.

*erat timor. Ecce, inquit, divina voce precipitur: Si quis tulerit tibi tunicam et voluerit tecum in iudicio contendere, dimitte illi pallium. Et rursum: Si quis quod tuum est tulerit, ne repetas. Paulus quoque apostolus discipulos suos cupiens exteriora despiceret, ut valeant interna servare, admonet eos dicens: Omnino delictum est in vobis quod iudicia habetis inter vos, quare non magis iniuriam accipitis? quare non magis fraudem patimini?*

The hypocrite

says:

a. These are counsels, not commands; as if the counsels of Christ were not to be followed.

Nec valet glosa ypocrite quod hec sunt consilia, non precepta. Si enim sunt Christi consilia et tu in habitu pretendis te super alios Christum diligere, adhereres eius leni consilio, preceptis seculi pretermis; aliter enim fores ypocrita, offendens in dilectione Dei super omnia.

b. He says that but for his care the Church would be defrauded;

Nec valet secundo dicere quod oportet aliquem solicitari circa hec bona, ne ecclesia defraudetur, quia illis relictis pro Christo tu verius haberet hec bona, et sic ecclesia. Ideo vis exponere te periculo dimittendo perfectionem divini consilii quam acceptando, Deus non posset de promissione temporalium deficere; nam cum istud officium incumbit laicis, patet quod indigencia ecclesie stat in paucitate procurancium pro

but the care would be better bestowed on spiritual things.

spiritualibus bonis ecclesie, sicut fuit de contemplativis, quando crevit ecclesia. Cum ergo istud officium sit alcius, salubrius et ecclesie necessarius, manifestum est quod amor culpabilis temporalium est in causa huius cece eleccionis. Unde Gregorius ibidem capitulo X<sup>o</sup>: *Plus! Deo sese amare convincitur qui neglectis hiis que Dei sunt propria tuetur; perdere namque \* animas hominum ypocrite non timent, et*

3. B in marg.: Contra contencionem sacerdotum. 16. A B in marg.: Triplex responsio. A in marg.: Contra illos qui loquuntur contra consiliorum implecionem. 21. A provisione. 28. A B in marg.: Gregorius. A in marg.: Paupertas cleri iuxta Christi concilia. (Above 135<sup>o</sup>.)

1. Matth. V, 40, vid. Greg. l. c. 3. Luc. VI, 30. 7. I. Cor. VI, 7. Greg. l. c.

**E** 135<sup>o</sup> amittere res cum mundo transeuntes quasi districto iudici posituri rationem timent; ac si placatum inveniant, cui desideratis rebus, id est, rationabilibus perditis insensibilia et non quesita conservent. Certum 5 est quod non. Possidere, inquit, in hoc mundo aliquid volumus et ecce veritas clamat: *Nisi quis renunciaverit omnibus que possidet, non potest meus esse discipulus.* Perfectus ergo christianus quomodo debet res terrenas iurgando defendere quas precipitur non 10 possidere? Itaque cum res proprias amittimus, si perfecte Deum sequimur, in huius vite itinere a magno onere levigamur. Non ergo debemus, periculo nos exponendo, perfecciorem statum relinquere et statum plus periculosum, plus a Christo elongatum et plus 15 tardativum eligere.

**F** 3 Nec valet tercia responsio ypocrite qua dicit se c. He declares propter amorem iniuste occupantis contendere, ne ipse that he acts for the good of the pecchet iniusta detencione, sed ut ipse habeat instru- wrong doer:

menta virtutum quibus possit ad honorem Dei plus 20 matri sue proficere. Unde pro prima parte dicit beatus Gregorius (ubi supra): *Quidam cum nostra rapiunt, solummodo tolerandi sunt; quidam vero servata caritate prohibendi; non tamen sola cura ne nostra subtrahant, sed ne rapientes non sua semetipsos perdant.*

25 Iste fucus est magis palliatus quam ceteri: nam (sicut alias ostendi) licet inferioribus ecclesie pro bonis for- tune contendere, servata caritate utrumque et sancta intencione cum forma procedendi legitima. Ideo debet homo illius responsionis cavere, ne propinquitas ad 30 voraginem periculi preparet ad ruinam. Nam ut dicit beatus Gregorius ibidem: *Plus ipsis raptoribus debe- mus metuere quam inhiare ipsis rebus irrationabilibus*

This is a better excuse but it is dangerously near to evil.

St. Gregory teaches

2. 3. In codd.: invenient. 21. A B in marg.: Gregorius. 25. A B in marg.: Conclusio. B in marg.: Licet inferioribus ecclesie contendere pro bonis ecclesie. 27. B: utrumque. 31. A in marg.: Raptor est a nobis plus amandus quam res arrepta per raptorem.

6. Luc. XIV, 33.

*defendendis, quia illa non rapta morientes amittimus,* 135<sup>e</sup> **F**  
*cum illis vero et nunc condicionis ordine, etsi cor-*  
*rigi studeant, post percepcionem finalis premii unum*  
*sumus. Quis autem nesciat, quia minus ea quibus*

that we must  
care only for the  
eternal interests  
of the wrong  
doer;

*utimur et plus debemus amare quod sumus? Si ergo 5*  
*pro sua utilitate raptoribus loquimur, iam non nobis*  
*que temporalia, sed eciam illis que sunt eterna vin-*  
*dicamus. Qua in re illud est solerius intuendum,*

*ne per necessitatis metum cupiditas surrepat rerum*  
*et zelo succensa prohibicio, impetu immoderancie 10*  
*distensa, usque ad odiose turpitudinem contencionis*  
*erumpat. Dumque pro terrena re pax a corde cum*  
*proximo scinditur, liquido appetit quod plus res*  
*quam proximus amat. Si enim caritatis viscera*

otherwise we  
hurt ourselves  
more than him.

*eciam circa raptorem proximum non habemus, nosmet 15*  
*ipsos peius ipso raptore persequimur graviusque*  
*nos quam alter poterat devastamus, quia dilectionis*  
*bonum sponte deserentes a nobis ipsis intus est quod*  
*amittimus, qui ab illo sola exteriora perde\*bamus. Sed 135<sup>a</sup>*  
*hanc hypocrita formam caritatis ignorat, quia plus 20*  
*terrena quam celestia diligens contra eum qui tempo-*  
*ralia diripit sese in intimis immani odio inflamat.*

*Sciendum vero est quod sunt nonnulli quos cari-*  
*tatis gremio nutriens mater ecclesia tolerat, quousque **G***  
*ad spiritualis etatis incrementa perducat, qui non-25*  
*nunquam et sanctitatis habitum tenent et perfectionis*  
*meritum exequi non valent. Ad dona namque spiri-*  
*tualia minime assurgunt et idcirco hiis qui sibi con-*  
*iuncti sunt ad tuenda ea que terrena sunt serviunt*  
*et nonnunquam in defensionis eiusdem iracundia exce- 30*  
*dunt. Et istos nomine religiosos declarat iste sanctus*  
*papa involvi dupli malicia, primo quia nedum in-*  
*firmitate sed sciencia contra conscientiam suam pec- a*  
*cant, secundo quia fingendo sanctitatem in defendendo*

10. Codd.: pro habito; vide Gregor. ubi supra pag. 1007. A B: in inani.

11. Codd.: turpitudinis contencionem. 22. A: inflammant. 27. In codd.: bona. 32. A B in marg.: Conclusio; B: primo nedum.

**G** 135<sup>a</sup> bona ecclesie pro facinore querunt laudes. Ex istis conclusionibus huius sancti demonstrabilibus perpendere potest ecclesiasticus tam regularis quam secularis, si diligenter examinent conscientiam cum scriptura, 5 palpando intencionem, volucionem et motus anime cum intencione supremi iudicis, quod non tam assidue contenderent pro vocatis bonis ecclesie.

**b** Patet secundo: Quomodo dominus papa non foveret sed extingueret lites huiusmodi secundum regulam evangelii: si enim committeretur regnis, provinciis et parrochiis examen vite clericorum, sic quod non ministrarentur eis stipendia subtracto sensibiliter eorum ministerio, viveretur superioribus prepositis tolerabilius et sacerdotibus cum populo melius quam est modo.

15 Defectus autem patronorum et populi posset speculator superior facilius corrigere quam totum onus perse cum falsis testibus item gignentibus supportare.

Nec requiritur alia lex in distribuendo officia sacerdotum nisi cognitio a capite per testes probabiles, quod unus sit rector in ministerio sacerdotali, sollicitor habiliorem preponere; de quo si non gauderet, depositus foret, ex ypocrisi ac cupiditate suspectus.

**H** Et patet tertio quod causa dissensionis et perturbationis ecclesie sit malicia sacerdotum. Nam eorum

25 virtuositas maxime pacificaret ecclesiam; ideo ex opposito eorum perversitas maxime perturbat ecclesiam, quia peccatum quod est per se causa perturbationis ecclesie in ipsis est gravius. Dicunt enim contra fidem

Wickedness of priests troubles the Church.

quod sunt viri sancte matris ecclesie, licet sint apostolantes partes diaboli, et per consequens, faciunt confusione in fide, confusionem in sacramentis et subtraccionem spiritualis suffragii a Deo per ipsos instrumentaliter derivandi.

10. B: regnis regnis. 11. 12. B: ministrentur. ib. Codd.: videretur.

19. A in marg.: De eleccione ad prelacias. B in marg.: Nota de eleccione in preposituram qua forma fiet. A: cognito a capite. 20. AB: recto in.

21. B: humiliorem. 25. B: pacificari.

Trouble will not cease until we return to the primitive order. Unde confidenter prenóstico quod ante correcciónem <sup>135<sup>a</sup> H nostram secundum statum primevum non deficit regnorum perturbacio. Cum igitur apostolus raptus fuit usque ad tertium celum, videns longitudinem cursus ecclesie quoad tempus, latitudinem quoad numerum prelatorum, et profunditatem quoad sensum quo clerici sunt in sensu domini profundati, verti non debet in dubium quin prophetavit iuxta exposicionem beati Gregorii de ecclesia \* in instante, vocans eos <sup>136<sup>a</sup> hypocritas se ipsos amantes, verbum domini adulterantes et cauterizatam conscientiam habentes (ut patet I. Timotei IV<sup>o</sup>, 2). Signum autem precipuum foret quod clericus ad modum loquendi apostoli se ipsum diligat, si propter affectionem proprietatis temporalium dimissa cura presbyteri se ipsum sollicitat. Que enim <sup>15</sup> "corrupters of the word", who wrest it to telligere ipsum ad sensum diaboli iuxta quem defend lying; "having a seared conscience?", who proclaim themselves members of the Church but bring forth no fruit. posset esse maior adulteracio verbi domini quam in facie ecclesie propter carentem amorem quem habet ad temporalia, publicet et defendat sine fructuosis operibus se esse membrum sancte matris ecclesie. Licet enim talis <sup>25</sup> evacuet cauterio suo fluxum viciorum sensibilem, verumptamen diabolus auctor fluxus talis superfluitantum disseminat per meatus hypocitarum absconditos per totum residuum corporis fluxum peccati lubrici, et sic ex simulata consuetudine factus heresiarcha habet <sup>30</sup></sup></sup>

1. A in marg.: Nota bene. 8. B in marg.: Qui dicunt se ipsos amare secundum apostolum.

10. A in marg.: Verbum domini adulterantes et conscientia cauterizata. (Above 136<sup>a</sup>. Without mark of reference.)

B in marg.: Adulteracio verbum (sic) dei nota. Nota habentes conscientiam cauteriatam (sic).

19. 20. AA<sub>1</sub>: Aut quod. 24. A B: defendet.

A<sub>1</sub> corr. in: defendat.

10. Cf. Greg. Expos. in psalm. quint. et I. Timoth. IV, 2. II. Tim. III, 2.

**H** 136<sup>a</sup> in capite, hoc est, in ratione cauterium Antichristi.

Nulli enim secundum beatum Gregorium, in Registro, secundo capitulo, periculosius vel amplius nocent in ecclesia sancti Dei.

**I** Sed redeundo ad difficultatem dimissam obicitur per sanctum Thomam de Christo, conclusione octava, articulo III<sup>o</sup>, ubi dicit quod *Christus est caput omnium hominum, tam fidelium qui uniuntur sibi in actu per gratiam, quam infidelium qui sunt solum in potentia eius membra*, et post subdividit secundum predestinatos et prescitos qui recedentes ab hoc mundo totaliter desinunt esse membra Christi. Et probat hoc multipli ratione. Quantum ad hoc testimonium sancti Thome, videtur michi quod ipse equivocat vere dicendo quod Christus secundum deitatem est caput extrinsecum tocius humani generis; quod potest dici aggregative unum corpus naturale, cui eciam Christus benefacit sicut et toti mundo secundum humanitatem, cum virtute passionis Christi acquiritur quedam perfeccio secundaria toti mundo. Et sic secundum humanitatem benefacit toti humano generi, cum punit omnes dampnatos, vel ex infidelitate, ut eos qui non considerant in dominum Jesum Christum, vel ex desperatione qua dimissa debuerunt celestibus aspirare, vel tercio de iudicio temerario quo dimisso debuerunt domino Iesu Christo caritative finaliter adherere.

**K** Et sic intelligitur triplex causalis Christi Johannis XVI<sup>o</sup>, 8: *Arguet mundum de peccato, de iusticia et*

5. A in marg.: Contra dicta. Nota: In equivoco conceditur quod Christus est caput tam fidelium quam infidelium omnium. 6. B in marg.: S. Thomas. AB in marg.: Obieccio. 13. AB in marg.: Responsio. 16. B: aggregare. 29. AB in marg.: Joh. XVI.

2. Cf. Gregor. (Regulae past. lib. I, cap. II): Nemo quippe amplius in ecclesia nocet quam qui perverse agens nomen vel ordinem sanctitatis habet. Conf. dist. LXXXIII, c. 2, corp. iur. can. 6. Thomae Aquin. Opp. (Ed. Venet. 1774) tom. V, pag. 51.

Objection:  
Christ is said by  
St. Thomas to be  
the head of all  
men.

In one sense  
this is true as  
to his deity

and as to his  
humanity.

*de iudicio. De peccato infidelitatis que autonomatice* <sup>136<sup>a</sup>K</sup> *dicitur peccatum, quia non crediderunt in patrem neque in me; de iusticia quam debuerunt habuisse, aspirando cum mediis congruis ad patriam naturalem, quia ad patrem vado; et de iudicio quo temere* <sup>5</sup> *arbitrantur dogma mundi atque diaboli ardencius diligendum, cum princeps mundi* <sup>\*</sup> *iudicatus est per* <sup>136<sup>b</sup> *Christum docentem oppositum. Et sic opposita fidei, spei et caritatis que corresponderent per ordinem trinitati dampnabant prescitos in finali iudicio (ut alias* <sup>10</sup> *10*</sup>

But St. Thomas does not say that the whole vel alio doctore probabili quod totum illud genus human race is the mystical body of Christ, but the part that is sponsa Christi et universalis vel catholica ecclesia, predestinate. diffuse exposui). Non enim vidi in sancto Thoma corpus Christi mysticum de quo scriptura loquitur. <sup>15</sup> Et de tali est nobis sermo.

Non repugnat ergo equivocando vocare corpus diaboli ecclesiam Christi, ut posito quod una communitas nominetenus clericorum prescita credatur esse particularis ecclesia, licet committat peccata quantumcunque <sup>20</sup> enormia. Tunc vulgus reputat eam esse ecclesiam, ymo quilibet eorum asserit quod propter ordinem est vir sancte matris ecclesie, ratione cuius tituli excecat populum, in fide, officio et ypocrisi indubie menciendo, quia sic idem foret simul membrum Christi et mem- <sup>25</sup> brum diaboli, ecclesia sanctorum et ecclesia malignancium. Tales enim dicit Thomas etiam *membra ecclesie in potentia, licet nunquam reducantur ad actum*. Ac si diceretur illud habet potentiam ex sufficiencia passionis Christi et potestate sui arbitrii esse membrum Christi, <sup>30</sup> cum tamen nude sit membrum congregacionis habencium fidem informem, licet nunquam sit membrum corporis Christi mistici. Sed ne ego laborem in istis

1. Codd.: autonomatice. 16. A in marg.: Equivocando conceditur corpus diaboli esse ecclesiam Christi. B in marg.: Ecclesia Christi nuncupative. 23. B: ecclesie Romane cuius. 27. A in marg.: Presciti quomodo sunt in potentia membrum (sic) Christi secundum beatum Thomam. B in marg.: Sanctus Thomas. 32. B: formem.

**K** 136<sup>b</sup> equivocis, limitavi nomen ecclesie, ut signat sponsam Christi.

**L** Tres tamen evidencie fiunt ad probandum hanc Objectors give  
1 sentenciam. Primo dictum apostoli I. Timothei IV<sup>o</sup>, 10: their opinions:  
5 *Salvator est omnium et maxime fidelium*; secundo per 1. St. Paul's  
illud I. Johannis, II<sup>o</sup> cap., 2: *Ipse propiciatio pro  
peccatis nostris, non autem pro nostris tantum est,*  
2 sed eciam pro tocius mundi. Sed in quantum salvat et 2. St. John's  
propiciatur hominibus, est caput eorum: ergo Christus  
3 est caput omnium hominum. Tercio per hoc quod 3. All men are  
omnes homines sunt fideles, quia habent fidem de Deo. all believe about  
Patet quod ista argumenta procedunt ex equivoco: God.  
nam concedi potest cum sancto Thoma quod Christus All these argu-  
quoad esse naturale est caput eciam diaboli, et per ments rest on a  
15 consequens, caput membrorum suorum, non solum  
quoad esse naturale, sed eciam quia sunt fratres Christi  
quoad naturam specificam, quorum omnia peccata ad  
eorum dampnacionem et penam cedunt, sanctis vero  
ad gloriam. Et sic misericorditer punit fratres suos  
20 ad bonum eorum (ut alias declaravi). Loqui autem  
sic generaliter atque equivoce est preter propositum  
nostrum, quia loquimur de capite et membris unius  
hominis ex sposo et sponsa, de quo Joh. III<sup>o</sup>, 13,  
dicitur quod *nemo ascendit in celum, nisi qui descen-*  
25 *dit de celo* (ut Augustinus exponit, Joh. Omelia XII<sup>a</sup>).

**M** Et quantum ad dictum apostoli, dicitur communiter Four uses of the  
quod esse salvatorem vel salvare est equivocum ad word to save:  
136<sup>c</sup> quatuor: \* primo generaliter accipitur pro apponere I. To some sal-  
medicinam ad infirmum cuius virtute egrotus sanari vation is offered  
30 poterit, et isto modo salvavit Christus totum mundum but refused.  
humani generis, cum apposuit medicinam passionis,  
que suffecit redimere multos mundos. Istam autem

1. B: literavi. 3. A B in marg.: Triplex obieccio. 4. B in marg.:  
I. Tim. 4, I. Joh. 2. 5. 6. B: per idem. 7. A: nostris non tantum est.  
13. A in marg.: Responsio. 21. A in marg.: Nota. 25. B in marg.:  
Augustinus. A B in marg.: Salvacio triplex. 29. A in marg.: Christus  
salvavit totum mundum quoad sufficiam.

25. Opp. Aug. III, pars II, pag. 387.

medicinam apposuit Christus vel obtulit humano<sup>136°</sup> M generi, cuius septima pars nunquam suscepit eam, sicut semper infideles quos Christus dicit Joh. III<sup>o</sup>, 18, *iam iudicatos*, et illos dicit sanctus Thomas esse

Others receive it membra Christi in potencia, non in actu. Alii autem 5 but fall away.

A third sort after recipiunt medicinam sed finaliter recidivant, ut presciti. falling away return.

The fourth class receive and hold ad sanctam matrem ecclesiam revertuntur, ut peccatores to it.

tercii vero receperunt medicinam et post lapsum predestinati. Quarti quippe sanantur virtute meriti

Christi nec unquam post incident in mortale.

Christ is specially the saviour of the third and fourth class.

Et sic vere dicit apostolus quod *Christus est salvator maxime fidelium* in tertio et quarto gradu, et<sup>1</sup> sic intelligunt quidam dictum apostoli I ad Thimoteum II<sup>o</sup>, 4, directe ad litteram, quod *Deus vult omnes homines salvos fieri.*

Answer to the second objection: Christ is a sufficient propitiation for all men, who have naturally free will and may avail themselves of it;

Ad secundum obiectum ex dicto beati Johannis<sup>2</sup> est eadem sententia. Christus enim est quoad sufficienciam propiciatio, hoc est, medicus vel medicina propiciativa tocius humani generis, quod habet ultra diabolum post ruinam angelorum libertatem arbitrii,<sup>20</sup> ut salvetur, cum totum genus humanum sit homo quidam qui descendendo ab Jerusalem in Jericho incidit in latrones; qui relictus secundum totum semivivus ex gratia Samaritani habuit medicinam dispositam et ministros mercede et instruccione duplicitis<sup>25</sup>

but they need a second birth in Christ,

testamenti provide dispensantes, secundum quam totus ille homo sanari poterit. Sed preter illum hominem naturalem oportet secundum Adam generare spiritualliter unam generacionem priori permixtam que est sancta mater ecclesia. Et in illo corpore sunt aliqui<sup>30</sup> vere membra ut predestinati, quarte digestioni assimilati, sive sint ad tempus discrasiati ut lapsi, sive

3. B in marg.: Joh. III. 14. B in marg.: Deus vult omnes homines salvos fieri. 18. B in marg.: Humanum genus ultra diabolum habet libertatem arbitrii. 31. In codd.: quarti. 32. B: distrahati. B in marg.: Quadruplex digestio prius habetur cap. primo huius tractatus.

32. Cf. p. 4, l. 23.

**N** 136<sup>o</sup> solide post primam sanacionem in sanitate perpetua stabiliti. Illi autem qui sunt intra dictam ecclesiam non ut partes, sunt in gradu dupli, ut quidam in sua infidelitati perpetuo permanentes qui nunquam 5 receperunt caritatem vel graciam. Et hii sunt tamquam aër aut ventus in homine, in quem nunquam egit suus calor naturalis. Hii autem sive commixti sint localiter sive solum in genere humano, prosunt ad refrigerium sancte matris ecclesie. Hii autem sunt tamquam superfluitates cibi sponsi ecclesie qui spiritualiter digerit predestinatos et demum assimilat.

which those  
have not who  
are in the  
Church but not  
of it.

**O** Et iste est cibus de quo loquitur Christus Johannis IV<sup>o</sup>, 32: *Ego cibum habeo manducare quem vos nescitis.*

Unde superflua illius cibi sunt infecta dupli, ut aliqui 15 sunt in stomacho sancte matris ecclesie recepti per 136<sup>a</sup> graciam secundum presentem iusticiam,\* sed ex eorum

These the  
Church cannot  
digest,

ypocrisi vel heresi non sunt propter abhominacionem caritatis operantis digesti, sed in hac vita sensibiliter evomendi; de quibus loquitur spiritus sanctus Apocalypsis III<sup>o</sup>, 16: *Neque calidus es neque frigidus, ideo incipiam te evomere de ore meo.* Tales autem sunt sive clerici sive laici pretendentes se operari ad edificationem sancte matris ecclesie quidquid agunt, sed tamen quia habent intenciones frigidas temporalium 25 propter quas principaliter agunt, ideo sunt ypocrite Deo abhominabiles ut aqua tepida que provocat ad vomitum. Et hii sunt Deo maxime abhominabiles ratione falsitatis in duplicitate latentis que opponitur veritati. Unde sicut iuxta Aristotelem primo Metyororum VI<sup>o</sup> cap.

3. A in marg.: Dupliciter est homo in ecclesia. Ib.: Dupliciter dicitur non pars in ecclesia. Nota quomodo prescriti sunt in ecclesia. II. B: dirigit. 12. A in marg.: Alijs subdivisio. 22. A in marg.: Contra avariciam cleri et aliorum (above 136<sup>a</sup> without mark of reference). 29. A in marg.: Aristoteles. B in marg.: Quare aqua tepida cicius congelatur quam frigida secundum Aristotelem.

29. Μετεωρολογικῶν A. 12 vide Arist. ex rec. Bekkeri vol. 1, pag. 348: συμβάλλεται δ' ἔτι πρὸς τὴν ταχυτῆτα τῆς πήξεως καὶ τὸ προτεθερμάνθαι τὸ θέρμα. Θάττον γὰρ φύγεται.

*aqua sic calida cicias congelatur propter exalaciones* <sup>136<sup>a</sup>O  
*frigidas quas pori caloris recipiunt: sic pretendentes*  
*sanctitatem huiusmodi sunt periculosissimi hostes*  
since they want the warmth of charity.  
*ecclesie, per quos ut proditorie aperientes portas*  
*ecclesie subintrant frigidi fide et virtutibus; qui plus* 5  
*quam inter fideles extingunt caritatem vocate ecclesie*  
*et congelant. Debet, inquam, ecclesia fervere pura*  
*caritate ex simplici participacione Christi qui est ignis*  
*per se calidus caritate, et matrem omnium malorum*  
*cupiditatem postponere, et per consequens, non adin-* 10  
*venciones lucrativas plus quam legem Dei diligere.*  
*Sunt autem intra ecclesiam alii presciti magis abscon-*  
*diti, evadentes evomicionem huiusmodi, ut hii tam-*  
*quam superfluitas sicca digestionis prime, hii tam-*  
*quam superfluitas humida digestionis secunde, et hii ut* 15  
*15 apostemata vel vermes digestionis tercie. Et patet*  
*quod non sequitur: Si quicunque viantes sunt in*  
*ecclesia, tunc sunt de ecclesia, sed econtra. Nam scimus*  
*zizania crescere inter frumenta, corvum pasci in eadem*  
*area cum columba et paleam inorreari pro tempore* 20  
*inter grana, et tamen est incommunicans distincio*  
*inter ista, sicut exemplatum est in corpore humano.*  
*Ita ymaginari debemus de sancta matre ecclesia, et*  
*sic intelligendus est textus I. Joh. II<sup>o</sup>, 18, cum dicitur:*  
*Nunc Antichristi multi facti sunt; ex nobis prodierunt,* 25  
*sed non erant ex nobis, nam si fuissent ex nobis,*  
*permansissent utique nobiscum. Sicut enim superfluitas*  
*procedit ex cibo et membris solidis, dum tamen non*  
*sit ex eis, sic purgamenta ecclesie procedunt ex ea,*  
*non tamen erant ex ea ut partes, cum nulla pars eius* 30  
*potest ab ea excidere. Unde ad discernendum distinc-*  
*cionem puri et superfluorum huiusmodi dicit beatus*  
*Johannes epistola secunda canonica: Omnis, inquit,*  
*qui recedit et non permanet in doctrina Christi, Deum*</sup>

15. A B in marg.: Avari, lubrici, cupidi. Correlarium. 18. A in marg.: Nota. 23. In codd.: Ita deest. cf. Hussi Opp. I, 199<sup>b</sup>. 24. A in marg.: Nota.

33. II Joh. 9.

**O** 136<sup>a</sup> *non habet.* Doctrina autem Christi sunt humilitas, caritas et paupertas. Quicunque ergo oderit ista, non imitando 137<sup>a</sup> Christum ut aquila, scito quod non sit de sua \* ecclesia.

**P** Et sic tres gentes excluduntur a membris ecclesie Three classes who are not members of the Church  
 5 qui omnino peccant in fide, scilicet omnino infideles 1. Infidels  
 ut pagani; heretici ut sacerdotes et pharisei cum eis similibus qui nunquam gustaverunt dulcedinem spei 2. Priests who make profession for the sake of wealth.  
 beatitudinis ex imitacione sapiencie incarnate, sed resident facientibus in ecclesia gracia affectionis prima- 3. Those who have tasted of divine grace but lack final perseverance.  
 3 tuum temporalium et carnalium voluptatum; tertii vero qui gustaverunt paululum digestionis divine, sed propter defectum caritatis perfecte aut finalis perseverancie excidunt tamquam inhabilia, ut formaliter induant caput Christum; et huius peccant in trinitatem 15 et tres virtutes catholicas (ut dixi superius). *Omnes autem tales,* dicit Augustinus, *non esse de membris ecclesie, sicut in corpore hominis naturali nemo dicit proporcionalia esse membra.* Sanctus autem Thomas videtur loqui generaliter, equivocando de 20 membro, scilicet de membro temporaliter vivo et de membro omnino mortuo putativo.

Ad tertium negatur ad sensum scripture quod All men are not believers in the Scriptural sense.  
 omnes homines sunt fideles. Conceditur tamen cum Damasceno quod omnis homo habet fidem saltem 25 informem, cum naturaliter prima impressione entis cognoscit saltem confuse primo omnium Deum esse et omnem articulum fidei. Sed ista fides informis non sufficit denominare hominem fidelem vel partem ecclesie, sed oportet excludere omnem infidelitatem 30 finalem. Et de tali fidi loquitur Christus Johannis X<sup>o</sup> 28, promittens, *ut omnis qui credit in filium non pereat,* supple morte perpetua; ille autem credit in

5. B in marg.: Ecce qui non sunt membra ecclesie. 7. B: spei deest. 8. B: sapiencie in caritate. 16. A B in marg.: Augustinus. 22. A in marg.: Nota fidem predestinatorum et prescitorum. 24. A B in marg.: Damascenus. 25. Codd.: vel informem.

24. Cf. *De fide orthodoxa* lib. IV, cap. XI.

filium qui credendo ipsum inheret sibi finaliter per <sup>137<sup>a</sup> P amorem. Unde quia de tali finali inherencia est nobis dubium, ideo docet Augustinus super Johannem, Omelia XII<sup>a</sup>, quomodo membrum ecclesie est Deo et cui ipse voluerit revelare satis cognitum. *Novit, inquit, dominus 5 qui sunt eius, novit qui permaneant ad coronam, qui permaneant ad flammarum, novit in area sua triticum, novit paleam, novit segetem, novit zizania.* Ceteris autem est illud incognitum qui sunt columbe et qui corvi.</sup>

10

*Why the dove  
is a symbol of  
the Holy Spirit.* Unde Augustinus super Joh. Omelia VI<sup>a</sup>, exponens Q illud Johannis primo: *Vidi spiritum descendenterem 1 quasi columbam de celo et manentem super eum, notat primo quomodo descensus columbe signat mystice spiritum sanctum, quia columba habet gemitum amorosum pro cantu. Spiritus autem sanctus secundum apostolum Romanorum VIII<sup>o</sup>, 26, postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Secundo quia 2 columba sine felle vel laceracione unguium communicat pacis seculum, et tertio quia pascitur puris 20 granis, econtra de corvis et minutis avibus que pascuntur carnibus vel muscas capiunt ut pascantur. Et propter istam similitudinem ad proprietates spiritus sancti precepit Christus suis apostolis Matthei X<sup>o</sup>, 16, quod sint simplices ut columbe. Secundo notat Augu- 25 stinus \* quod descensus singularis columbe super <sup>137<sup>b</sup> Christum cum voce patris docuit Baptistam quod Christus capitaliter baptizat in spiritu sancto primo cuius principii est unitas in baptismo, qui non suscipit magis et minus secundum merita baptizantium, 30</sup>*

i. B in marg.: Quis credit in filium. ii. B: Unde deest. A B in marg.: Augustinus. A in marg.: De salvandis et dampnandis prescritis et predestinatis. 17. B: Jo. VIII. 19. B in marg.: Nota quare columbe descensus signat spiritum sanctum. ib: Vidi spiritum sanctum descendenterem sicut columbam. Nota proprietates columbe. 26. A in marg.: Augustinus.

5. Aug. In Johannis Evang. cap. 3, tractat XII. Opera tom III, p. II, pag. 389. 12. Joh. I. 32, cf. Aug. Opp. tom. III, p. II, pag. 330.

Q<sup>137b</sup> eo quod Christus non potuit communicare hanc pri-  
3 miciam potestatis suis discipulis. Tercio notat quomodo  
columba ad sensum allegoricum signat matrem eccle-  
siam que est una (ut dicitur Canticorum, V<sup>o</sup> capitulo,  
5 de columba). Unde sicut in diluvio columba egressa  
de archa reversa est, deferens ramum virentis olive,  
corvo pretextu affectus cadaveris extincto diluvio, sic  
in sancta matre ecclesia hii exeunt ad tempus et peni-  
tencia ducti redeunt, non solum cum verborum foliis,  
10 sed fructu bonorum operum, et omnino cum oleo  
caritatis que supereminenter super alia carismata instar  
olei supernat. Ideo signanter dicit apostolus I<sup>a</sup> Cor.  
XII<sup>o</sup>, 31: *Adhuc eminenciem viam demonstrabo  
vobis.* Presciti autem exeunt de archa ut corvi, sed  
15 propter amorem temporalium pro quibus instanter  
4 placitant demerguntur. Quarto notari potest secundum  
logicam scripture quomodo spiritus sanctus movetur,  
cum descendit et postulat gemitibus inexplicabilibus  
et mane consurgit ad instruendum ecclesiam (ut  
20 dicitur Isaie VII<sup>o</sup>). Sed hoc non facit in natura pro-  
pria, sed in creatura quam assumit, non ypostatice,  
sed singulariter ad sui noticiam et caritatis officium  
peragendum, nec solum in simplicitate columbina  
apparuit, sed in linguis igneis dispergitis ad docendum  
25 quod nedum debemus esse simplices, sed in operibus  
eciam caritatis ferventes, ut, sicut superbia divisit  
linguas in sensu, non in loco, tempore edificationis  
turris Babel, Genesis XI<sup>o</sup>, sic econtra humilitas spiritus  
sancti congreget linguas uniformes quoad sensum,  
5 quantumlibet dispares quoad locum. Quinto colligitur  
ex dictis beati Augustini quod solum illi salvantur ut  
partes matris ecclesie qui proprietatem deserentes

The dove is also  
a type of the  
Church.

How the Holy  
Spirit acts  
through the  
creature.

2. B in marg.: Nota bene. A in marg.: Spiritus sanctus per diversa significatur et quare, ut per columbam, per ignem etc. (Above 137b without mark of reference.) 13. B in marg.: 1. Cor. 12. 17. A in marg.: Quomodo spiritus sanctus movetur. 20. Ita codd. Recte Jerem. VII, 13. 29. In codd.: congregat.

18. Rom. VIII, 26.

querunt finaliter res communes ecclesie que sunt<sup>137b</sup> Q capitaliter domini Jesu Christi.

It is dangerous  
for any one to  
claim the obe-  
dience of all  
Christians.

Ex quibus concluditur quod periculosum foret R cuiquam christiano propter fastum vel questum singularem pretendere quod sibi tamquam capitii universalis ecclesie sit necessarium omnes christianos singulariter obedire, dicente Augustino (ubi supra) quod ecclesie non preerat Faustinus episcopus, sed parti preerat (ut dicit epistola ad Dardanum). Christus congregavit ecclesiam suam in unum spiritum et<sup>10</sup> unum corpus cuius unum caput est Christus. Et Bernardus super Cantica sermone XII°: *Quisquis et inebriat verbis et fragrat beneficiis, \* sibi dictum<sup>137c</sup> putet: quia meliora sunt ubera tua vino et fragrancia unguentis optimis. Et ad hec quis idoneus? Quis<sup>15</sup> nostrum unum illorum saltem integre perfecteque possideat, ut interdum non in dicendo sterilior et in operando tepidior sit? Sed est que merito et non ficte hoc preconio glorietur, ecclesia utique cui nunquam de universitate sua deest et unde inebriet et<sup>20</sup> unde fragret; quod enim sibi deest in uno, habet in altero secundum mensuram donacionis Christi ac moderacionem spiritus dividentis singulis prout vult. Fragrat ecclesia in hiis qui sibi faciunt amicos de mamona iniquitatis, inebriat in ministris verbi qui<sup>25</sup> vino leticie spiritualis infundunt terram et inebriant eam et fructum referunt in pacientia. Ipsa audaciter secureque sese nominat sponsam, tamquam que vere habet ubera meliora vino ac fragrancia unguentis*

1. A B in marg.: Conclusio. A in marg.: De capite ecclesie. 10. B: suam deest. 12. In codd.: canonica. A B in marg.: Bernhardus. B cap. XII. 13. A in marg.: Ecclesia que et quomodo fragrat ungentis optimis et quomodo eius ubera sunt meliora vino. (Above 137c without mark of reference.) B in marg.: Meliora sunt ubera tua vino et fragrancia ungentis optimis. 13. A: fraglat. 15. 29. Codd.: ungentis. 21. unde fragret. Codd.: bene fragret. 26. A A<sub>1</sub>: incbriant.

7. Aug. l. c. pag. 340 et Opp. II, 678. Ep. ad Dard. 12. Ber- nardi Opp. pag. 523.

R<sup>137°</sup> optimis. Quod etsi nemo nostrum sibi arrogare presumat, ut animam suam audeat sponsam domini appellare, quoniam tamen de ecclesia sumus que merito hoc nomine et re nominis gloriatur, glorie huius participium usurpamus. Quod enim simul omnes plene integreque possidemus, hoc singuli sine contradictione participamus. Gracias tibi domine Jesu qui nos karissime ecclesie tue aggregare dignatus es, non solum ut fideles essemus, sed eciam ut tibi vice sponse in amplexus iocundos castos eternosque copularemur.

S Ecce quomodo sancti sub dubio presumpserunt se esse membra ecclesie, sed nonnisi ex presupposita imitatione sponsi ecclesie. Unde sermone XIII<sup>o</sup> dicit Bernhardus: *Si sponsa utique de omni virtute sua vel 15 gracia misericordie audeat sibi quipiam arrogare, quanto minus adolescentule que forte nos sumus?* Ecce quomodo dicit forte. *Dicamus proinde et nos sponse vestigia insectantes: Non nobis domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam. Dicamus non verbo et 20 lingua tantum, sed opere et veritate: quia aliter non sumus iuvencule, iuxta illud Psalmi LXXVII<sup>r</sup>, 36, 37: *Quoniam dilexerunt eum in ore suo et lingua mentiti sunt ei; cor autem eorum non erat rectum cum eo, nec fideles habiti sunt in testamento eius.**

Ecce iste sanctus plane sentenciat quod, nisi habuerimus vitam contemplativam vel activam quam Deus acceptat ad beatitudinem, aliter non sumus partes ecclesie. Ideo instar sanctorum decertaremus, quis posset esse in fructuoso ministerio matris sue operosior atque humilior. Et ex hinc iuxta fidem scripture, Matthei XVIII<sup>o</sup>, 1, sequitur quod sit maior. Christus enim non potuit esse caput ecclesie sine humillimo

Thus the Saints hesitated to call themselves members of the Church.

9. B: Oportet eciam ut tibi vicem. 11. A in marg.: Sancti cum formidine et sub spe dixerunt se esse membra sancte ecclesie. B in marg.: Nemo audeat se asserere membrum ecclesie. 13. B: cap. XIII. AB in marg.: Bernhardus. 21. In Bernard's sermon the passage runs as follows: *Ne forte (quod nimis vereor) dicatur et de nobis: Quoniam etc. . . conf. Opp. pag. 527.* 31. B in marg.: Matth. XVIII.

Christ's vicar et pauperrimo ministerio sponse sue. Quomodo ergo 137<sup>a</sup> S  
*must not ask*  
*a submission*  
*which Christ*  
*cannot ask.*  
 eius vicarius preerit uni adolescentule, nisi gerat in  
 moribus vicem Christi, non exigens subiectionem  
 civilem quam Christus non potest exigere? \* Peri- 137<sup>a</sup>  
 culum autem predictum de presumpcione stupida<sup>5</sup>  
 exterreret sensatos, ne contendant circa primatus sancte  
 matris ecclesie vel tamquam in ea aut ex ea capitanei  
 exigant seculariter bona eius. Talis enim presumpcio  
 excluderet contenciosos, ne sint vel membra abiecta  
 huius corporis, cum secundum omnes eius naturas sit 10  
 compaginata proporcione tali armonica; quod non  
 est possibile quod secundum aliquas eius partes sit  
 contrariacio perpetua, cum oportet ad ultimum quod-  
 libet membrum eius consentanee iuvare quodlibet (ut  
 docet apostolus I<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup>). Nam finis pro quo nunc 15  
 militamus est ut unanimes uno ore sine usurpacione  
 alieni officii in quiete perpetua conletemur; que leti-  
 cia a nullo queritur, nisi in via tendunt ad finalem  
 concordiam. Temporalia enim abusa tenetur prelatus  
 restituere (ut patet per Archidiaconum XLIV<sup>a</sup> distinccione, 20  
 et declaravi sexto capitulo . . . .). Et primatum non  
 debet clericus principaliter querere sed laborem; aliter  
 enim est mercenarius, non pastor, ut allegatum est  
 in principio huius capituli ex decreto VIII<sup>a</sup>, q. I: *Sunt*  
*A bishopric*  
*should be desig-*  
*nated for the work,*  
*not for one*  
*dignity.*  
*in ecclesia.* Super quo dicit Archidiaconus quod *in* 25  
*quolibet episcopatu sunt duo, scilicet dignitas et opus*  
*ad quod dignitas vere consequitur.* Et sic quicunque  
 prepostere ambiunt dignitates, ut sint tamquam mercena-  
 rii et non ut membra ecclesie, se reddunt dampnabiles.  
 Et forte in isto capitulo sunt quidam hodie qui non 30  
 tantum apprecent lucrum fructus operis evangeliste

6. B: exerceret. A in marg: Membra sancte ecclesie sunt unita.  
*(Abesse 137<sup>a</sup>).* 15. B in marg: I. Cor. XII. 20. Sc. per Guidonem  
 de Baysis, archidiacon. Bononiensem. 21. capitulo: in codd. sequitur  
 lacuna. VI. capit. scil. Iunius liber De ecclesia. 22. A in marg.: Prelatus.  
 B in marg. man. rec.: q. 1 vel 2. A B in marg.: Archidiaconus.

24. Decreti secunda pars causa VIII, q. I, cap. XIX.

S 137<sup>a</sup> sicut voluptates temporales, decimas vel honores; et omnes tales sunt venenosi heretici (ut patet libro sexto, tractatu de heresi).

## CAP. IV.

A Ut dicta de sancta matre ecclesia magis appareant, obicitur aliter contra dicta. Primo, inquam, videtur quod continuum quantitative componitur ex non quantis, quia sancta mater ecclesia que est corpus Christi mistum componitur quantitative ex multis milibus beatorum spirituum, et per consequens, corpus se habet in proporcione rationali secundum quantitatem ad multitudinem spirituum beatorum. Sed hic conceditur conclusio, ut patet de atomis principiis corporum, de punctis linearum et sic de instantibus cum aliis partibus indivisibilibus continuorum. Et sic conceditur quod sancta mater ecclesia est comparabilis in proporcione rationali, etiam secundum quantitatem multitudinis celestium spirituum. Quantitatem dico virtutis, non molis; sed illam proporcionem novit sponsus ecclesie, nec oportet ex hinc esse proportionem rationalem inter corpus et animam, vel animam esse partem quantitative ac quiditatim formaliter sui compositi. Ymmo, equivocando in nomine corporis, concedi potest quod multitudo beatorum angelorum, sicut fuit ecclesia ut est modo, sic fuit corpus Christi mysticum, et ita eadem ecclesia habuit aliquando unam quantitative medietatem, non mole sed numero; que fuit numerus angelorum, et alia medietas fuit numerus hominum etiam secundum naturam corpoream.

B 2 Secundo obicitur per hoc quod iuxta dicta de quiditate ecclesie omnia que fuerunt vel erunt sunt

5. A in marg.: Prima obiecção.

13. AB in marg.: Responsio.

30. A in marg.: Compositio sancte matris in ecclesie et parcium porcio (Below 137<sup>a</sup>).3. Ad cap. III. cf. Hus Opp. I. Fol. 199<sup>b</sup>, 205<sup>b</sup> etc.

Objection:  
1. The Church would have a quantitative relation to the number of the blessed.

Answer:  
The Church has such a relation of number, though not of mass;

one half is composed of angels and one of men.

<sup>2.</sup> Objection: tempore suo Deo \* presencia, cum aliter non com- <sup>138<sup>a</sup></sup> B  
If we are right,  
all things past,  
and future  
would be pre-  
sent to God.

poneretur ecclesia ex omnibus electis presentibus, pre-  
teritis et futuris. Sed conceditur conclusio, ut con-  
cedunt sancti concorditer; unde sanctus Thomas, De  
Christo, conclusione octava, articulo III<sup>o</sup>, vere dicit *quod 5*  
*corpus hominis ecclesie constituitur ex hominibus*  
*qui fuerunt a principio mundi usque ad finem eius.*

Answer: All the Saints agree that they are so present.

Et Chrisostomus In Imperfecto, Omelia XLVI<sup>a</sup>, exponens illud Matthei XXIII<sup>o</sup>, 34: *Ecce ego mitto ad vos prophetas et sapientes*, ostendit ex fide scripture quod <sup>10</sup>  
*oportet duas generaciones ab Adam usque ad finem mundi concurrere, scilicet generacionem iustorum que est sancta mater ecclesia et corpus Christi, et generacionem perversorum que est, ecclesia malignancium et corpus diaboli. Omnium, inquit, iniquorum persecutorum et homicidarum a Caym usque*

All the wicked make one generation;

<sup>ad finem mundi una generacio est: et si non omnes tempore uno, omnes tamen filii sunt persecutoris et homicide illius Caym.</sup> Ideo alibi dicit: *Amen dico vobis, non transibit generacio hec, donec omnia fiant.* <sup>20</sup>  
*Et illam generacionem demonstrat Christus, quando dicit de presenti: Ecce ego mitto ad vos sapientes et sribas, licet enim Caym persecutor Abel mortuus est, tamen facti sunt gigantes, persequentes filios Seth. Ecce Caym transiit, sed generacio ipsa stetit.* <sup>25</sup>  
*Perierunt tercio gigantes in diluvio, sed nati sunt ex Caym Cananei et cetere gentes, persequentes filios Sem. Cananeis mortuis quarto successerunt alieni-*

1. B: de presencia. 3. A B in marg.: Responsio. 4. A in marg.: Sanctus Thomas. Nota de generacionibus bonorum atque malorum. (Above 138<sup>a</sup> without mark of reference.) B in marg.: Affirmat sanctus Thomas ampliacionem verbi ut videtur. 8. A B in marg.: Crisostomus. 9. In codd.: Omelia XXIX. 11. B: Adam deest. 24. A in marg.: Persecucio ecclesie sancte ab ecclesia malignancium. B in marg.: Commixcio generacionis prave cum benivola generacione Jesu Christi.

5. Thomae Opp. tom V, pag. 51. 8. Opus imperfectum (incerti auctoris); Homil. XLV. Chrysost. Opp. (ed. Bernardus de Montfaucon) tom. VI, pag. CXCIII. E. 15. Op. imp. l. c. pag. CXCIV. E.

B 138<sup>a</sup> gene, persequentes Iudeos, quinto conversis quibusdam gentibus ad Christum surrexerunt perfidi Iudei genere, martires persequentes christianos, et post ipsos sexto surrexerunt heretici quidam gentiles in eodem 5 genere, martires persequentes; septimo insurrexerunt heretici, ecclesiam persequentes, octavo gentiles quoad modicum uniendi, qui licet sint nominetenus clerici, tamen sunt discipuli Antichristi. Sicut ergo ex omnibus istis fit una generacio quoad mores, sic est una 10 generacio iustorum, succedens cum ista quam oportet prosperando procedere. Et iste due generaciones sunt due civitates secunde ecclesie vel duo corpora, Christi et Antichristi; que Augustinus, Gregorius et alii sancti ex fide scripture ponunt concorditer. Nec aliter vere 15 exprimetur sensus spiritus sancti de generacione huiusmodi nec de duracione ordinum vel alterius successim. Unde videtur nimis suspectum verbum modernorum dicere quod dicti sancti erant ignari logice et sequentes scripturam inciderunt in hereses manifestas.

and so do all  
the righteous.

C 3 Tercio obicitur per hoc quod, sicut institutione humana preficiuntur reges, domini seculares et alii officiarii quoad seculum, sic et clerici constituuntur ordinacione humana partes ecclesie. Oportet ergo sumere ecclesiam in significacione vulgari, concedendo quod predestinatus ex 25 communicatus fit non membrum ecclesie, prescitus autem in gratia est verum membrum ecclesie, quia aliter nemo assumeret sibi nomen ecclesiastici nec quisquam 138<sup>b</sup> crederet suo proposito in quantum huiusmodi. \*

3. Objection:  
As lay rulers  
are humanly  
appointed, so  
are the officers  
of the Church.

Hic dicitur (ut supra) quod ecclesia dicitur duplicitate, scilicet vere et pretense. Vere, quod est vere corpus Christi et sponsa eius; pretense, quod viantes reputant corpus Christi, licet sit sinagoga sathanæ.

Answer:  
We must distin-  
guish between  
the true and the  
apparent  
Church.

3. B: genere martires deest. 4. B: heretici deest. 6. 7. B:  
quoad modum. 8. A: cum sunt. 17. AA<sub>1</sub>: verborum.

23. A: summere. 25. B: sit non. 29. B in marg.: Responsio. ib.

Duplex de ecclesia. 30. A in marg.: Ecclesia < <sup>vera</sup> pretensa (Above 138<sup>b</sup>  
without mark of reference).

The true  
Church obeys  
only the orai-  
nance of God.

Primo modo loquendo de ecclesia solum subest ordi- 138<sup>b</sup> C  
nacioni Dei eterne vel Christi instituere eius partes.

Sicut enim rex terrenus ordinat temporaliter regnum suum, sic rex celestis ordinat eternaliter regnum suum, cum *regni illius non erit finis* (ut patet Danielis 5 VII<sup>o</sup>, 14 et Luce I<sup>o</sup> 33). Alii autem iuvant vel perse-  
quentur regnum illud quod est ecclesia secundum quod Deus eternaliter ordinavit. Et sic loquendum est de ecclesia vera et de ecclesia pretensa vel mixta; sed de prima est nobis sermo.

10

The foreknown  
as well as the  
predestinate  
may hold eccl-  
esiastical office.

Conceditur tamen quod ordinacione humana clericorum constituuntur in officiis ecclesiasticis tam predestinati quam presciti, sed ordinantes eis talia officia non habent potestatem ordinandi quod sint membra vel partes vere ecclesie. Ulterius conceditur quod prede- 15 stinatus quantumcumque fuerit in mortali non desinit esse membrum vere ecclesie, licet excommunicacione pretensa ponatur nominetenus extra temporalem ac corporalem communicationem pretense ecclesie. Unde Ricardus de Sancto Victore in quodam tractatu De 20 Potestate Clavium qui sic incipit: “*Quodcumque ligaveris*” Membrum, inquit, Christi potest dici homo secundum geminam consideracionem, aut secundum predestinacionem aut secundum habitudinem. Secun- 25 dum predestinacionem potest quis membrum Christi esse et neandum caritatem habere. Juxta namque domini testimonium: *Refrigescet caritas multorum.* Secundum ergo hanc acceptionem contingit hominem esse membrum Christi et adhuc vinculo debite dampnacionis teneri; secundum habitudinem autem mem- 30 brum Christi dicitur, quando in se habet hoc, unde hoc ipsum efficitur. Sed numquid membrum Christi

2. Instituere corr. A<sub>1</sub>: AB: iusti cure. 15. A B in marg.: Conclusio.  
20. A B in marg.: Ricardus.

22. Richardi S. Victoris opp. (ed Migne) pars sec. pag. 1172,  
cap. XIX tract. De potestate ligandi et solvendi. 27. Matth. XXIV, 12.

C 138<sup>b</sup> caritas illa facit que ad tempus inardescit et in momento refrigescit? Absque dubio qui perseverantem caritatem nunquam accipiunt, nunquam de veris illis Christi membris fuerunt qui corporis eius integratatem perficiunt. Secundum quandam acceptionem tamen possumus et solemus caritatem transitoriam habentes membra Christi dicere propter membrorum ipsius conformitatem quam ad tempus videntur habere.

D Sed ut a pie querentibus omnem scrupulum amove-

10 amus, dicimus quod triplici modo membrum Christi Three ways of being a member of Christ;  
dici solemus: predestinacione, preparacione, concor- by  
poracione. Predestinacione, quando ad vitam divinitus predestination,  
preordinatur; preparacione, quando paganus vel preparation,  
falsus christianus veraciter compungitur et ad veri- concorporation.  
15 tatem ac caritatem inbuitur; concorporacione, quan-  
do ille per corporis ablucionem, iste per sacerdotis  
absolucionem ecclesie Christi conformatur. Primum  
agitur proposito divine voluntatis, secundum pro-  
posito proprie deliberacionis, tertium vero officio  
20 sacerdotis. Ex corporali advertere possumus quid  
de spirituali edificacione sentire debeamus. Ecce de  
silva lignum eligitur; ut in edificio ponatur, postea  
138<sup>c</sup> dolatur, et admodum formam congruam\* dolando  
preparatur, ad ultimum edificio connectitur et ipsi  
25 debite in loco coaptatur. Ecce quomodo unum deni-  
que lignum fit edificii membrum: primo sola eleccione,  
secundo preparacione et tercio compaginacione. Sic  
sane multi iam sunt membra Christi predestinacione,  
necdum tamen preparacione; multi vero prepara-  
30 cione, sed necdum tamen concorporacione. Augustinus  
cum adhuc infidelis esset, secundum predestinacionem

4. In codd.: que corporis. II. A B (man. rec.) in marg.: Membrum predestinacione  
Christi (B add.: ecclesie tripliciter):   
(Below 138 b);  
concorporacione

B man. recent. in marg.: Membrum scilicet secundum habitudinem eius.  
A B in marg.: Triplex membrum; A in marg.: Nota. 20. B in marg.:  
Exemplum. 26. A: In cod.: lignum sit. 29. A B in marg.:  
Exemplum.

*membrum Christi fuit, conformiter preparacione mem- 138° D  
brum Christi exitit, cum corde credens et devocione  
fervens ad baptismum festinavit. Baptizatus vero  
et ecclesie consociatus membris Christi corporatus  
fuit. Et istam sentenciam docet Augustinus, tertio De 5*

That only is a Doctrina Christiana, cap. XXXII<sup>o</sup>: *Non enim re vera  
part of the  
Lord's body corpus domini est quod cum illo non erit in eternum.  
which will re-  
main with Him Ypocrite, inquit, non solum in eternum, verum eciam  
for ever.*

*nunc non cum illo esse dicendi sunt, quamvis in eius  
esse videantur ecclesia. Et idem dicit Chrisostomus 10  
In Imperfecto, Omelia IX<sup>a</sup>: *Qui Dei fuerunt perire non  
potuerunt, quia de Deo nemo rapere potest. Et eadem  
est sentencia sanctorum doctorum qui se ipsos intel-  
ligunt in ista materia; nam aliter fides scripture foret  
falsa, cum Joh. X<sup>o</sup>, 27, 28, dicit Christus: *Oves mee a  
vocem meam audiunt, et ego cognosco eas, et sequun-  
tur me, et ego vitam eternam do eis, et non peribunt  
in eternum, et non rapiet eos quisquam de manu mea.*  
Et post probat ex immensitate doni patris (quod est  
spiritus sanctus) quod nemo potest hoc facere, quia 20  
pater suus est omnipotens de cuius manu nemo  
potest quidquam eripere. Sed Christus et pater suus  
unum sunt cum spiritu sancto qui est donum suum;  
quo sibi copulatur ecclesia (ut patet cap. X). Ergo  
nemo potest oves suas de manu eius eripere. Ipse 25  
enim eternaliter elegit quodlibet membrum ecclesie**

The predesti-  
nate cannot  
cease to be such. predestinatus, sic non est possibile quod aliquod mem-  
brum sponse sue deserat vel expellat, quia (ut dixi  
superius) tunc persona eligens foret improvida vel 30  
ingrata.

i. Codd.: Conformatitis. Corrixi.

5. A B in marg.: Augu-

stinus.

ii. Imperfecto sc. opere. A in marg.: Predestinatum

membrum Christi non potest cessare tale membrum.

ib. A B in marg.: Crisostomus.

6. Aug. Opp. tom. III, pars 1, pag. 58.

11. Opus imper-

fectum in Matthaeum. Hom. IX, l. c. pag. LXI. E.

19. Joh.

X, 29.

**E b** Secundo confirmatur idem ex fide scripture I<sup>o</sup> Joh. II<sup>a</sup>

138<sup>c</sup> 19, ubi sanctus evangelista loquitur de prescritis qui ad tempus manserunt in gracia. *Si, inquit, ex nobis fuissent, permanissent utique nobiscum.* Non enim sapit quod ista condicionalis tam alti evangeliste sit impossibilis et heretica.

**c** Tercio confirmatur ex dicto apostoli Rom. VIII<sup>o</sup>, 35, ubi loquens de se et aliis membris ecclesie palam asserit quod nulla creatura poterit eos separare a caritate que est numerus fundatus in Christo Jesu colligans membra sua. Ideo dicit eodem capitulo, 9<sup>o</sup>, *Vos autem in carne non estis, sed in spiritu, si tamen spiritus\* Dei habitat in vobis. Si quis autem spiritum Christi non habet, hic non est eius.* Et intelligit quod 138<sup>a</sup> ille non est pars sui corporis.

Et si obicitur per hoc quod prescitus existens in caritate habet hoc vinculum, et per consequens, unionem, sicut predestinatus existens in crimen caret hoc vinculo, et per consequens, unione: patet quod, 20 sicut in humano corpore est dare humidum fluens et humidum radicale, sic in corpore Christi mistico est dare graciam secundum presentem iusticiam et graciam consummatam. Unde sicut apostemata per humidum fluens sunt adnata, non continuata propter disparitatem 25 nature: sic est de membris diaboli, licet pro tempore secundum presentem iusticiam sint adnati. Predestinati autem licet ad tempus priventur fluente gracia, habent tamen radicalem gloriam a qua non possunt excidere, et sic habentes duplum gloriam duplice vinculo sunt 30 ligati. Ligamentum tamen primum est insolubile.

3. A A<sub>1</sub>: per tempus. 9. B: eos deest. 10. B: minus fundatus.  
 16. A B in marg.: Obieccio. 19. B in marg.: Solucio. ib. Predestinati quomodo sunt in ecclesia et quomodo presciti qui sunt ad tempus in gracia. B in marg.: man. rec. Nota de predestinatiorum et prescritorum natura pulchra. 22. A in marg.: Gracia <sup>consumata secundum presentem iusticiam. 26. 27. B: Predestinati autem. Cod. A<sub>1</sub> habet: vero (Sic eciam in Hussi tractatu leges. Opp. I, 204<sup>b</sup>). 30. B: Ligamentum cum.

Sic ergo videtur mihi quod sententia sanctorum de 138<sup>a</sup> E membris vere ecclesie sit pernecessaria hodie, sicut fuit tempore sinagoge. Sicut enim tunc sacerdotes pretensi dixerunt repugnare promissioni divine quod ipsi vel possessio eorum pereat, sicut recitat Jeremias VII<sup>o</sup>, 5 cap. 4: *Nolite confidere in verbis mendacii, dicentes templum domini, templum domini, templum domini*

There are pre-est, sic et modo videtur quosdam prepositos partiales who say that the safety of cularis ecclesie qui pretendunt se ex fide convincere the Church is due to them. quod ipsi capitaliter regant Petri naviculam, sic quod 10

ipsa potest fluctibus seculi concurti sed non mergi.

Et sic implicant se ex predestinacione divina non posse dampnari nec temporalia posse a sua ecclesia spoliari, sed de necessitate salutis oportet omnes alias christianos eis subici et tamquam capitales in dominacione seculari ac spirituali omnium bonorum ecclesie dominari. Unde, sicut sacerdotes Aaronite dixerunt quod *non peribit lex a sacerdote neque consilium a sapiente neque sermo a propheta* (ut dicitur Jеремie XVIII<sup>o</sup>, 18), sic videntur dicere hodie quod pre- 20 tensa et particularis ecclesia sit tripliciter stabilita, scilicet Christi promissione, fulcimento legis ecclesie que equivalet fidei christiane, et multorum sapientum constipacione.

They should consider that no office can make a member of Christ;

and reflect whether their life is conformed to that of their Head.

Sed utinam considerarent, primo quod nec locus a F nec eleccio humana facit membrum ecclesie sed pre- destinacio divina respectu cuiuscunque qui perseveranter Christum sequitur in caritate et relinquendo omnia temporalia moritur penaliter in defensione legis sue. Secundo considerarent cum formidine conversa- b cionem suam, quomodo vite capitatis conformantur, quia ex fide debent credere quod nec sunt vel membrum ecclesie, nec illi sunt quibus facta fuit promissio, nisi relinquendo omnia usque ad mortem penaliter seuti

4. Codd: repugnare. 10. A in marg.: Nota de papa. 25. AB in marg.: Triplex consideracio. A A<sub>1</sub>: nullus locus vel leccio. Hus: nullus locus vel eleccio. B in marg. man. rec.: Nec locus nec eleccio facit predestinatum.

**F**o fuerint dominum Jesum Christum. Tercio vero con-  
 138<sup>a</sup> fidant in suo humili ministerio ecclesie et non in fastu  
 139<sup>a</sup> vel questu seculi, cum solum sic \* humilibus pro-  
 mittitur celestis hereditas. Deus enim non potest pro-  
 5 mittere regnum alicui christiano nisi sub tali condi-  
 cione tacita vel expressa, ut pertinenter innuitur I<sup>o</sup> Reg.  
 cap. II<sup>o</sup> de Hely, et alibi sepius in scriptura. Et utinam  
 nostri prelati ad sentenciam istam attenderent.

Quarto obicitur per hoc quod non docetur efficaciter,  
 10 quando quicunque sit membrum ecclesie qui est to know who  
 in gracia secundum presentem iusticiam, specialiter is a member of  
 cum sanctus Thomas dicit hoc expresse, et idem  
 videtur sequi ex dictis Ricardi de Sancto Victore.  
 Aliter enim nemo absolveret prescritum nec incorpo-  
 15 raret penitentem per misterium sacramentorum ecclesie,  
 et sic titubaret fides sacramentorum tam ex incertitu-  
 dine ministri quam ex ignorancia predestinacionis  
 ministrantis. Hic dicitur (ut supra) quod quicunque  
 vocaverit prescritum in gracia membrum ecclesie, equi-  
 20 vocat cum Augustino de scriptura sacra, attendens  
 ad modum loquendi vulgarem et reputacionem ecclae-  
 sie militantis. Ideo detecta equivocatione expressi  
 superius sentenciam sancti Thome. Et idem videtur  
 Ricardus sentire quod, sicut predestinatus in quan-  
 25 tumcunque magno mortali manet continue mem-  
 brum Christi, sic prescitus absque gratia predesti-  
 nationis quantumcunque magnam graciam momen-  
 taneam habuerit non remanet eius membrum. Sic  
 enim si foret paterfamilias, cedens lignum de silva  
 30 quod ordinat aliquantulum expoliri, sed compositionem  
 domus sue nunquam ingredi, non vere diceretur, vel  
 quod ipsum lignum preparaverit in partem domus,

and this  
discredits the  
Sacraments.

Answer:  
In one sense  
the foreknown  
may be mem-  
bers of the  
Church.

9. A in marg.: Quarta obieccio. 12. B: ideo videtur; 13: Ricardi  
 deest. 16. B: tutubaret. 17. 18. AA: predestinacionis ministri.  
 B: ministrati. 19. A in marg.: Responso. Presciti et predestinati  
 quomodo sunt in ecclesia. 23. A: iterum videtur. B: Ricardus deest.  
 25. A in marg.: Conclusio. 28. A in marg.: Exemplum.

11. S. Thomas et Richardus de S. Victore loc. cit.

vel quod unquam fuerit pars domus huiusmodi, quia <sup>139<sup>a</sup> F  
sic quelibet domus materialis foret nimis magna,  
habens in compositionem sui omnes materiales sub-  
stancias que sunt in potentia fieri eius partes. Sic  
videtur quod domus mundi excidens de massa humani <sup>5</sup>  
generis quosdam ad ignem perpetuum, quosdam ut  
sint postes vel alie partes perpetue in domo domini,  
nec ordinavit nec futurum erat, ut comburendi forent  
pars ecclesie, quantumcunque politi fuerint ad tempus,  
sed finaliter reprobandi. Aliter enim diabolus et omnia <sup>10</sup>  
membra eius forent pars domus domini. **G**</sup>

But in that sense Et si dicatur quod Christus habet pro statu viacio-  
the affirmation does not affect nisi secundum presentem iusticiam tugurium estivale  
our proposition.

cuius omnes tales sunt partes, tamen cum pro tem-  
pore ipsos inhabitat, nihil proposito nostro de illo <sup>15</sup>  
tugurio, quia limitatur nobis sermo de sancta matre  
ecclesia, sponsa Christi, quam ordinavit perpetuam  
reginam, eternaliter secum mansuram, sine macula  
vel ruga, ut loquitur apostolus Ephesiis V<sup>o</sup>, 25, 27:  
*Christus, inquit, tradidit semetipsum pro ecclesia, ut* <sup>20</sup>  
*ipse sibi exhiberet ecclesiam gloriosam, non haben-*  
*tem maculam neque rugam.* Et de illa dicit sanctus  
Thomas, De Christo, conclusione VIII<sup>a</sup>, articulo III<sup>o</sup>,  
quod *ille est ultimus finis ad quem producitur sancta*  
*mater ecclesia per passionem Christi pro statu patrie,* <sup>25</sup>  
*non autem pro statu vie; in quo si dixerimus, quia*  
*peccata non habemus, nos ipsos seducimus; et veritas*  
*in nobis non est* (ut dicitur I<sup>a</sup> Johannis I<sup>o</sup> cap., 8).  
Unde miror quo spiritu nos qui sumus pregravati  
macula mortalis peccati et ruga venialis presumimus <sup>139<sup>b</sup>  
sine revelatione speciali frontose asserere quod sumus  
membra illius ecclesie. Et si dicatur quod ista non  
sunt verba sine ratione, arguitur ex principiis fidei</sup>

12. A in marg.: Ficcio. 23. A in marg.: S. Thomas. 26. B: non  
aut. 30. Codd.: venali. 31. B: asserunt.

15. Cf. Thomae Opp. tom. V, 51, 52. 25. S. Thomas:  
Unde hoc erit in statu patriae, non autem in statu viae.

**G** 139<sup>b</sup> scripture quod impossibile est quemcunque prescitum quantumcunque magna gracia ad tempus prepolleat esse membrum sancte matris ecclesie.

Nam impossibile est Christum unquam non diligere Christ cannot  
5 sponsam suam vel aliquam eius partem, cum neces- cease to love his  
sario ipsam totam diligit ut se ipsum. Sed impossibile spouse nor any  
est ut aliquem prescitum sic diligat, ergo impossibile of her members;  
est ut aliquis prescitus sit membrum illius ecclesie.  
Pro probacione antecedentis suppono hoc famosum  
10 principium apud theologos quod Deus non potest  
quidquam de novo cognoscere sive diligere. Patet per  
beatum Augustinum VI<sup>o</sup> De Trinitate XXVII<sup>o</sup> et eciam  
philosophica racio contestatur idem concorditer. Unde  
doctor profundus, libro primo, correlario XXIII<sup>i</sup> capituli  
15 pulcre declarat quod *Deus nullum noviter diligit neque  
odit, nec magis aut minus una vice quam alia, nec  
preces aut quecunque merita bona vel mala flectunt  
aut mutant voluntatem divinam in minimo huc aut  
illuc, et quod omnem salvandum aut dampnandum,*  
20 *premiandum vel puniendum sub quocunque gradu  
voluit ab eterno salvari vel dampnari, premiari vel  
puniri, sub eodem gradu semper vult precise, et hoc  
nedum voluntate condicionali vel indeterminata, sed  
ita absoluta et determinata, sicut vult in presenti*  
25 *vel in finali iudicio aut post rolet.* Patet ex hoc  
quod Deus non potest incipere vel desinere quidquam  
intelligere nec actum voluntatis elicere, tum quia est  
immutabilis, tum eciam quia tunc noticia aut volucio  
divina dependeret ab extrinseco plus quam nostra.

2. A in marg.: Nota bonam rationem. 3. A in marg.: Arguitur  
quod impossibile est prescitum esse membrum ecclesie spouse Christi.  
(Above 139<sup>b</sup> without mark of reference.) 10. A in marg.: Supposicio.  
12. A in marg.: Augustinus. 12. Recte XIV, cap. XVIII, cf. Opp.  
Aug. VIII, pag. 959 cf. et lib. VIII, cap. XII. B: ideo contestatur. 13. B in  
marg.: Bradwardyn. 16. B: nec partes aut. 22. B in marg.: Probat  
prescitum non esse partem ecclesie.

14. Doctor profundus; this is the distinguishing name of Thomas of  
Bradwardine, the wellknown theologian et mathematician. He was  
confessor of Edward III and archbishop of Canterbury, and died 1349.

Otherwise  
Christ would  
not be truly  
married to the  
Church.

Ex istis videtur quod Christus semper diligit totam <sup>139<sup>b</sup> **H** ecclesiam ut se ipsum, quia aliquando sic diligit, scilicet post diem iudicii, quando regnabit cum eo (ut patet ex processu Cantici Canticorum). Aliter enim non foret verum matrimonium ex caritate perpetua <sup>5</sup> Christi consencionis ad divinas nupcias, nisi sponsus qui est una persona cum sponsa ipsam diligit ut se ipsum. Exemplar enim oportet habere summum gradum denominacionis, quam exemplatis communicat, et hinc Ephes. V<sup>o</sup>, 25, 28, dicitur: *Viri diligite uxores <sup>10</sup> vestras, sicut Christus dilexit ecclesiam et semetipsum tradidit pro ea, ut eam sanctificaret, mundans illam lavacro aque in verbo vite, ut ipse exhiberet gloriosam ecclesiam, non habentem maculam aut rugam aut aliquid huiusmodi, ut sit sancta et immaculata. Ita <sup>15</sup> et viri debent diligere uxores suas ut corpora sua.* Ex ista fide scripture de sancta matre ecclesia patet cum dicto correlario quod debet semper diligere totam sanctam ecclesiam sicut diligit post diem iudicii; et per idem semper odit quemcunque prescritum, sicut <sup>20</sup> unquam post diem iudicii. Cum enim Deus plene scit qualem finem quicunque prescitus cum ipso faciet et quantam penitenciam \* agent quicunque predestinati <sup>139<sup>c</sup> casuri, postmodum perpetuo Dei grati, patet quod necessario omnem predestinatum quantumcunque <sup>25</sup> criminosis fuerit plus diligit, quam aliquem prescritum in quantacunque gracia fuerit temporali, quia primum eternaliter vult habere beatitudinem et alium ignem perpetuum. Testatur autem scripture quod Deus odit peccatores, ut patet Psalmo V<sup>o</sup>, 7: *Odisti omnes <sup>30</sup> qui operantur iniquitatem.*</sup></sup>

<sup>5.</sup> Objection: Sed adhuc instatur quinto per hoc quod non ex-**I** This opinion is presse fulcitur ista sentencia ex testimonio sanctorum not supported by doctors or the canon law. doctorum vel textu iuris canonici, imo fingitur ad

2. A in marg.: Christus diligit totam ecclesiam sicut se ipsum. 9. B: exemplaris. 24. A in marg.: Conclusio. 29. B: Testatur aut. 32. A in marg.: Quinta obieccio.

I 139º colorandum quod omnia que fuerunt vel erunt sunt Deo presencia, et sic ad tollendum principatum Romane ecclesie fingitur quod ecclesia est corpus et homo, ubique sunt fideles; quod Johannes papa XXII negat et philosophia de continuacione requisita ad esse corporis. Unde nisi a signo sensibili possemus discernere qui forent ecclesiastici, non possemus hic cognoscere matrem nostram; quod tamquam maximum inconveniens confunderet religionem christianam, cum nemo 10 tenetur diligere quod non noscit.

Hic dicitur quod ista est concors sanctorum sententia (ut partim patuit ex dictis), nec usquam inventetur aliquem sanctum contradicere isti sentencie, si non fallor. Unde sancti doctores, fides ecclesie et iura 15 canonica tenent illam concorditer. Nam quoad etatem ecclesie sic scribit Augustinus super Psalmo CXLIIº: *Ecclesia, inquit, que est mulier antiqua, civitas Dei et corpus Christi, habet inicium ab Abel, sicut mala civitas a Caym.*

1 Sed contra istud obicitur, primo per hoc quod angelii confirmati qui sunt principalis pars ecclesie totum genus hominum precesserunt. Item, Adam et Eva qui 2 sunt membra sancte matris ecclesie fuerunt priores filio suo Abel, non ergo sumpsit ecclesia inicium suum 25 ab Abel.

K Quantum ad istud, dicitur quod ecclesia nunc sumitur 1 pro universitate hominum predestinatorum (ut in auctoritate predicta beati Augustini) et nunc pro universitate creature beate (ut patet Encheridion LVIº), et 30 cum in equivocis non sit contradiccio, patet quod nec

*Answer:*  
All doctors and  
saints do sup-  
port it;

as Augustine,  
who says that  
the Church be-  
gan with Abel.

*Objection:*  
This would ex-  
clude the angels  
and Adam and  
Eve.

*Answer:*  
The Church  
sometimes is  
used only of  
men, sometimes  
to include an-  
gels.

- |                                                |                                           |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 2. A <sub>1</sub> corrigere vult: tollerandum. | 11. A in marg.: Responsio.                |
| 14. A in marg.: Triplex testamentum.           | 15. B: concorditer etatem.                |
| 16. A in marg.: Augustinus.                    | 21. A in marg.: Duplex obieccio.          |
| qui sunt membra.                               | 21. B: Ecclesie equivocatio.              |
| 26. A in marg.: Solucio.                       | 27. A in marg.: Encheridion XLI. Correxi. |
| 29. In codd.: Encheridion XLI. Correxi.        |                                           |

19. Aug. Opp. tom V, pag. 1589. 29. Aug. Opp. tom VI,  
pag. 217.

verba nec sentencia Augustini contradicit supradictis <sup>139<sup>c</sup> K de totali ecclesia. Et ita civitas Dei tempore vel natura precessit civitatem diaboli, cum angeli stantes pro primo instanti mundi erant civitas Dei quodam modo imperfecte, mali autem angeli non erant de civitate <sup>5</sup> diaboli ante peccatum quod post fuit, et prius erant extravagantes presciti ad dampnandum ac excommunicandum se ipsos instituendo sese civitatem superbie; alios autem ex humili subieccione constituit Deus sibi in civitatem gloriosam quam semper inhabitat. <sup>10</sup></sup>

Abel was the first to lead a perfect life, so in dignity he has the first place.

Ad secundum obiectum conceditur quod parentes Abel <sup>2</sup> prius erant imperfecte de ecclesia, sed ille fuit primus hominum qui consumavit viacionem perfectam incorporatus quoad perfectionem beatitudinis, et sic dicitur quoad dignitatem totum genus suum precedere, unde <sup>15</sup> quoad etatem ac unitatem ecclesie ponitur ista sententia in decretis XXXII<sup>a</sup> q. IV, *Recurrat*, sub auctoritate beati Augustini notabiliter in hiis verbis: *Ecclesia que peperit Abel, Enoch, Noe \* et Abraham, ipsa peperit Moysen* <sup>139<sup>d</sup> *et prophetas tempore posteriores ante domini adventum,* <sup>20</sup> *et que istos, ipsa et apostolos et martyres nostros et omnes bonos christianos.* Omnes enim peperit qui diversis temporibus nati apparuerunt, sed societate unius populi continentur. Tamquam eiusdem civitatis cives labores peregrinacionis experti sunt, quidam <sup>25</sup> autem nunc experiuntur et usque in finem ceteri experientur.</sup>

Et correspondenter loquitur de ecclesia malignancium: <sup>L</sup> *Que, inquit, peperit Caym, Cham, Ysmahel et Esau,*

11. A in marg.: Ad secundum. 12. A in marg.: Nota qualiter ecclesia sumpsit exordium ab Abel, cum tamen angeli Adam et Eva precesserint, qui sunt priores partes ecclesie quam Abel. (Below 139<sup>c</sup> without mark of reference.) B in marg. man. rec.: Ecclesia est unica eternaliter. 18. A in marg.: Ecclesia quid est. 19. A<sub>1</sub> in marg.: Nota Augustinus in hoc capitulo nullam facit mencionem de predestinatione nec de prescritis, ergo rationem non habet ad propositum. 24. In decret.: Et eiusdem. 28. A in marg.: Nota continue infra de ecclesia, de prescritis et de predestinatis. (Above 139<sup>d</sup> without mark of reference.) Ib.: Ecclesia malignancium.

17. Decreti sec. pars, causa XXXII, q. IV, cap. II.

**L** 139<sup>a</sup> *eadem ipsa peperit Datan et alios in eodem populo similes, et que istos, eadem ipsa Judam, pseudo-apostolos, Simonem magum et ceteros usque ad hec tempora pseudochristianos pertinaciter obduratos, sive 5 sint permixti sive aperta precisione dissenciant.*

Et post exponit quomodo allegorice docetur in historia veteris testamenti quomodo *boni quandoque pariunt bonos, ut Jacob duodecim patriarchas, mali autem quandoque pariunt bonos, ut ancille Rachel 10 pariunt Jacob filios, mali autem quandoque pariunt malos, et boni malos, ut patet de Ismahel, filio Abrahe et ancille.* Et postmodum declarat quod *palea nullo modo potest converti in frumentum sicut nec caro in spiritum, sed presciti omnes ab illa ecclesia que 15 triumphans est sine macula vel ruga semper divisi sunt.*

Et sic patet ex testimonio sanctorum Augustini, Crisostomi et decreti quomodo est unica sancta mater ecclesia a principio mundi que eternaliter et imper-

The Saints test-  
ify that there is  
but one holy  
mother Church,

mixte amplexata est a sponsi dextera post diem iudicii.  
20 Unde, supposita ad istum sensum unitate sancte matris ecclesie, manifestum videtur quod nullus prescitus sit membrum illius ecclesie; nam solum illa est mater ecclesia pro tempore vie que coronabitur, nec habebit hic alias partes quam habebit post diem iudicii. Sed 25 illa mater nostra post diem iudicii, quando erit sine macula vel ruga, non habebit prescitos sed solum predestinatos partes suas; ergo et modo. Assumptum patet de una sancta matre ecclesia que inutiliter serviret hic sponso, nisi post laborem eternaliter coro-

of which none  
that is fore-  
known is a  
member,

4. In decret.: in affectione carnali pertinaciter. 6. A in marg.: Generacio ecclesie. 9. B: pariunt malos. 13. B in marg. man. rec.: Palea nunquam vertetur in frumentum sicut corpus in animum.

16. A A<sub>1</sub>: de testimonio. 17. B: unica tu sancta. 24. 25. A A<sub>1</sub>: Sed — iudicii deest.

6. Aug. 1. c.: In omnibus enim christianis (fratres attendite) aut per malos nascuntur boni aut per bonos nascuntur mali aut per bonos boni aut per malos mali . . . .

netur. Et hec eadem unica que in via fuit sancta <sup>139<sup>a</sup>L</sup>

ceclesia catholica. Non enim potest fingi quod decreta  
et sancti doctores loquuntur de alia sancta ecclesia  
catholica quam de illa, sic quod solum manebit una  
sancta ecclesia catholica usque ad diem iudicii, et post 5  
quando reciperet perfeccionem ultimam extinguetur  
vel in plures ecclesias dividetur, quia ut Augustinus  
dicit III<sup>o</sup> De Doctrina Christiana cap. XXXII<sup>o</sup>: *Illi qui  
in die iudicii statuentur a sinistris ut edi (sicut patet  
Matthei XXV<sup>o</sup>, 41) nunquam erant de corpore domini,* <sup>10</sup>

or the Church would not be without spot or wrinkle.  
*sed continue membra diaboli.* Tale, inquam, aggrega-

rum, quia per idem foret maledicta ecclesia malignan-  
cium, sedes sathanæ et meretrix adulterantis diaboli.

Ideo notet adversarius que sit illa mater ecclesia de **M**  
cuius unitate leges, \* sancti doctores et ecclesia sic <sup>140<sup>a</sup>re-  
loquuntur et videat si membrum illius sit quivis re-  
probus. Nam in extravagante Bonifacii VIII<sup>vi</sup> suadetur  
multipliciter ex scriptura quod tantum est una talis  
ecclesia (ut patet cap. II), et idem exprimitur in de- 20  
cretis XXIV<sup>a</sup>, q. I, *Loquitur*, cum concordanciis legum  
atque doctoribus.</sup>

Non ergo est nova ficticia sic loqui de unitate  
ecclesie, nec dubium quin sit illa que post diem iudicii  
Hence it is pre- erit regnum celorum, celestis Jerusalem et sponsa Christi <sup>25</sup>  
sumption to assert oneself to (ut supra meminit Augustinus). Ex istis sequitur (ut  
be a member of the Church. sepe repecii) quod nimis magna foret presumpcio  
quemquam sine formidine vel revelacione asserere quod  
sit membrum illius ecclesie. Nam nemo nisi predesti-  
natus et sanctus tempore suo sine macula vel ruga est <sup>30</sup>

8. A in marg.: Augustinus. 11. A in marg.: Nota. 15. B: Igitur  
notet. 15. A in marg.: Vis racionis. 20. In codd.: X. 23. A in  
marg.: Ecclesia. 26 A in marg.: Conclusio. 28. B in marg.: Nemo  
audet se dicere membrum ecclesie.

18. Scil.: Unam sanctam. Vide supra pag. 25, l. 26. 21. Decreti  
sec. pars, causa XXIV, q. I, c. XVIII.

M<sup>140</sup><sup>a</sup> membrum illius ecclesie. Sed nemo sine formidine vel revelatione assereret quod sit predestinatus et sanctus sine macula vel ruga: ergo conclusio. Unde miror qua fronte magis contendentes pro proprietate Yet this is done  
5 bonorum ecclesie, magis seculariter viventes, elongati by prelates,  
a Christi conversacione et plus steriles ab execucioni whose lives are  
Christi consilii et precepti plus vendicant titulo parti- most unlike  
cipii illius ecclesie bona fortunii per accidens adia- Christ's.  
cencia illi ecclesie, quam fecerunt apostoli vel sancti  
10 patres priores. Numquid credimus quod sic placitantes  
sunt sancti sine macula mortalis vel ruga venialis? Si  
dicunt quod sic, desercio Christi consilii cum ocio  
sancti officii hos condempnat. Jus enim humanum  
non dat eis titulum taliter vendicandi, et ius divinum  
15 docet quod rapinam bonorum cum gaudio susciperent  
et que sua sunt non sic repeterent (ut patet cap. III<sup>o</sup>  
ex testimonio beati Gregorii). Quo iure ergo sic vendi-  
cant, cum nitendo sic illi titulo ab eodem se privant?  
Considerarent ergo condiciones sancte matris ecclesie,  
20 antequam redarguti ex proprio opere contra Christi  
consilia sic instarent.

N Et quantum ad dictum de Romana ecclesia, suppono The Roman  
quod illa dicatur sancta mater ecclesia catholica, sponsa Church may be  
Christi. Et patet quod illa diffunditur, ubicunque sunt used as a name  
1 fideles predestinati; unde (ut tetigi superius) Augustinus of the Catholic  
in epistola ad Dardanum cap. XI<sup>o</sup>, exponens illud Johannis Church, includ-  
XVIII<sup>o</sup>, 14, *Expedit ut unus homo moriatur pro po-*  
*pulo etc. Cayphas, inquit, prophetavit quod Deus filius*  
*suos congregaret in unum. Non, inquit, in aliquem unum*  
30 *locum corporalem, sed congregavit in unum spiritum*  
*et unum corpus cuius unum caput est Christus.* Ex  
quo patet quod unitas sancte matris ecclesie stat in

22. A B in marg.: De Romana ecclesia. A in marg.: Romana ecclesia est, ubique sunt fideles. 26. In codd. A B: cap. XVII. A<sub>1</sub> corredit in margine: XI. 27. Codd.: XIX.

27. Opp. Aug. tom. II, 590.

unitate fidei et virtutum, licet fideles quantumcunque <sup>140<sup>a</sup> N  
varie localiter sint diffusi.</sup>

Unde beatus Isidorus, libro primo De Summo Bono cap. XIX<sup>o</sup>, ita scribit: *Sancta ecclesia ideo dicitur catholica, eo quod universaliter per omnem sit mundum 5 diffusa.* Et Hugo, libro II<sup>o</sup> De Sacramentis parte II<sup>a</sup>, 2 cap. II<sup>o</sup>: *Sancta ecclesia, id est, universitas fidelium corpus Christi vocatur.* Et istam sentenciam innuunt decreta XXI<sup>a</sup> d.: *Quamvis universe per orbem catholice \* ecclesie unus thalamus sit Christi, tamen sancta 140<sup>b</sup> Romana ecclesia catholica et apostolica multis sindicis institutis ceteris ecclesiis prelata est.* Quod probat ex illo Matthei XVI<sup>o</sup>: *Tu es Petrus et super hanc petram edificabo ecclesiam meam.* Et illam ecclesiam vocat postmodum *ecclesiam Romanam, primam apostoli 15 Petri sedem, non habentem maculam neque rugam.*

It cannot be only the Pope and the Curia Ista ecclesia non potest intelligi dumtaxat iste papa cum ipsis cardinalibus ac sua familia, cum ipsi cotidie recedunt et veniunt et crebrius quam alias fidelis populus sunt rugosi. Unde super isto textu sic dicit glosa: <sup>20</sup> *Argumentum, inquit, est quod ubicunque sunt boni ibi est Romana ecclesia.* Et hoc argumentum daret plenam fidem fidelibus. Et sic intelligo decretum XXIV<sup>a</sup>, q. 1: *A recta, ubi canon de Romana ecclesia sic loquitur: Hec est sancta et apostolica mater omnium ecclesiarum 25 Christi ecclesia que per Dei omnipotentis gratiam a tramite apostolice tradicionis nunquam errasse probatur nec hereticis succubuit.* Ubi notum est hoc

1. B: fiat in unitate. 4. A in marg.: Isidorus; in Codd. cap. XVI.  
6. A in marg.: Hugo. 8. A<sub>1</sub>rectius: innuit decretum. 10. B in marg.: Ecclesia per universum orbem est diffusa. 21. AA<sub>1</sub>: inquit et quod.  
24. A in marg.: A recta. B in textu: Erecta. 27. B in marg. man. rec.: Romana ecclesia nunquam errat. 27. In codd.: A tempore.

3. Isidori De Summo Bono lib. I, cap. XIX, fol. 17<sup>b</sup> ed. Jehan Petit. 6. Hugonis de S. Victore, De Sacramentis lib. II, pars II, cap. III. Opp. pars II, pag. 417. (Ed. Migne). 9. Decr. prim. pars dist. XXI, cap. III. 23. Decreti sec. pars, causa XXIV, q. I, cap. IX.

Non 140o, non posse intelligi de quolibet papa et suis domesticis. Ideo glosa sic loquitur: *Quero*, inquit, *de qua ecclesia hic loquitur*, quia non potest intelligi de papa qui dicitur ecclesia, ut supra eodem, *Quodcunque*, 5 et VII<sup>a</sup> q. prima: *Scire debes*. Sed certum est quod papa errare potest (ut XIX<sup>a</sup> dist. *Anastasius et XL<sup>a</sup> dist. Si papa*). Ideo nec ipse nec eius familia est illa ecclesia de qua hic dicitur quod errare non potest. Unde ipsa 3 congregacio fidelium dicitur hec ecclesia (ut De Con- 10 secracione d. I<sup>a</sup>, *Ecclesia*). Et sic intelligitur dictum beati Jeronymi positum XXIV<sup>a</sup>, q. 1. *Hec est fides. Sancta*, inquit, *est Romana ecclesia que semper immaculata permansit domino providente et beato Petro apostolo opem ferente in futurum manebit sine ulla hereti-* 15 *corum insultacione atque firma et immobilis omni tempore persistet*. Hic non potest intelligi quicunque papa cum suo collegio. Illi enim sunt sepius maculati et insultacione hereticorum tam ab intra quam ab extra tamquam fragilis viator concussi, ut oculata fide 20 patet diebus nostris, cum due partes cardinalium inponunt papa nostro et fratribus eum foventibus hereticam pravitatem, cum (ut inquiunt) nedum nituntur auferre privilegia Romane ecclesie, sed quantum in eis est ipsam destruere. *Et omnis talis est hereticus* 25 (ut patet XXII<sup>a</sup> dist. *Omnes*, ut patet libro VI<sup>o</sup>, tractatu de heresi). Cum ergo iuxta decreta Romana ecclesia habet primatum et dignitatem quoad Deum super omnes alias, patet quod illa est totalis ecclesia militans quam Deus plus diligit quam aliam eius partem. 30 Et sic manifeste sequitur ex fide quod non illud collegium sed tota mater in omni gente et lingua dis-

since Jerome's  
description of  
the Roman  
Church applies  
to them only by  
contrast;

but must be the  
whole Church  
militant.

2. A in marg.: Nota glosam. 14. B: ferentem. 28. A: patet illa.  
31. Codd. ligua.

4—11. Decreti sec. pars, caus. VII, q. I, c. VII, prima pars dist. XIX, c. IX, dist. XL, cap. VI; sec. pars, causa XXIV, q. I, cap. VI. et XIV. Non est Hieronymi. Polyc. I, 3, 6. Cf. Friedberg in Corp. iur. canon. pars I, pag. 970. 24. Dec. I pars dist. XXII, c. I.

persa sit illa sancta Romana ecclesia de qua iura<sup>140<sup>b</sup> N loquuntur cum sanctis doctoribus.</sup>

Unde ad imprimendum in nobis istam sentenciam O in cantu ecclesie per beatos Ambrosium et Augustinum composito mater nostra sic Deum alloquitur: *Te 5 per orbem terrarum sancta confitetur \* ecclesia.* Et in<sup>140<sup>c</sup> canone misse primo et principaliter offerimus pro sancta ecclesia catholica, ut Deus dignetur pacificare, custodire et adiuvare eam toto orbe terrarum. Unde non dubium oratur pro principalissima ecclesia mili- 10 tante quam suppono esse Romanam ecclesiam, verump-</sup>

The Pope and his college are chief in dignity if they follow Christ; otherwise they are a nest of heretics.

tamen inter partes eius in comparacione ad quantitatatem sunt papa et suum collegium pars precipua dignitate, dum tamen sequantur Christum propinquius et deserendo fastum atque primatum serviant matri sue efficacius atque humilius. Nam faciendo oppositum sunt nidus hereticorum, apostema putridum et ydolum desolacionis cum aliis monstrosis nominibus in sacra pagina prophetatis.

Et ne fingam istam sentenciam, ecce decretum ecclesie 20 De Penitencia d. I<sup>a</sup>: *Ecclesia, inquit, Christi non habet maculam neque rugam aut aliquid huiusmodi; qui ergo peccatorum sorde aliqua maculatus est, de ecclesia Christi non potest appellari. Maculam, inquit glosa, id est, heresim vel mortale peccatum, neque 25 rugam, id est, scisma vel veniale.* Sed hoc credo ego cum sancto Thoma debere modificari ad statum patrie, et hic quicunque est in macula mortalis peccati, protunc deficit ab humido fluent continuante, hoc est, gracia secundum presentem iusticiam. 30

Objection drawn from the gloss.      Unde glosa obicit in contrarium per duo capitula, P videlicet XXIII<sup>a</sup>, q. IV, cap. *Forte* et cap. *Hec*

8. B: ut dignetur. 9. A in marg.: Conclusio. 24. B: inquit — rugam deest. 26. B: oportet hoc credo.

21. Decreti sec. pars, causa XXXIII, q. III, cap. LXX. 31. Decr. sec. pars, causa XXIII, q. IV, capp: XI and XV.

P 140<sup>e</sup> autem vita, ubi vere dicitur quod quamdiu sumus in hoc mundo, non deficit nobis ruga venialis.

a Et solvit tripliciter: primo quod ecclesia quandoque large sumitur, ut granum et paleam complectatur, ut in allegatis capitulis, quandoque stricte pro puro grano, ut XXXII<sup>a</sup>, q. IV: *Recurrat*, ubi sic scribitur (ut supra tetigi): *Itaque*, inquit Augustinus, *sive intus versari videantur sive aperte foris sint, quod caro est caro est, quod palea est palea est. Et semper ab illius ecclesie que sine macula est vel ruga unitate decisus.*

Vult iste sanctus dicere (ut patet ex dictis) quod impossibile est prescitem esse membrum sancte matris ecclesie vel predestinatum a maternitate illa deficere, quomodounque secundum presentem iustificationem varientur. Secunda responsio glose est quod aliud

b est esse de ecclesia et aliud esse in ecclesia, ut patet XXIII<sup>a</sup>, q. IV: *Vasis ire et supra exposui.*

<sup>b. To be in the Church is not to be of the Church.</sup>

c Tertia responsio distinguit de quadruplici habitudine viantis ad sanctam matrem ecclesiam. Quidam autem sunt in ecclesia nomine et re ut obedientes catholici,

quidam nec re nec nomine ut pagani, quidam nomine tantum ut presciti hypocrite, et quidam re licet videantur nomine esse foris ut predestinati, quos satrapae videntur in facie ecclesie condemnare. Ecce decre-

25 torum concordia sententie supradicte. Unde videtur nimis blasphema heresis papam vel collegium suum credere quod in quantum eliguntur in illo officio tenent primatum tocius ecclesie. Oportet enim quod sint filii imitacionis in moribus parentum quorum

3. A in marg.: Triplex solucio. 5. B in marg.: sint quod caro est, quod palea est. 14. A in marg.: Ecclesia Christi sponsa. Nota. 16. A in marg.: De ecclesia esse, in ecclesia esse, quid est. 17. A: Vasis enim. 20. B: et — nomine deest. 26. A in marg.: Conclusio. Eleccio pape vel cardinalium non facit eos primatum tenere in ecclesia sed imitatio sancta.

6. ibid. XXXII, q. IV, cap. II. 17. Decr. sec. pars, causa XXIII, q. IV, cap. XXIII.

pretendunt se gerere vicariam potestatem. Aliter enim P sunt de \* generacione pessima meretricis diaboli. Gene- 140<sup>a</sup> racio enim sunt Christi, neque constat ex sanguinibus ut in propagacione naturali neque ex voluntate carnis ut in electis nude ex affecione carnali neque in electis 5 pro pompa seculi que nascitur ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt tamquam filii imitacionis per graciam adoptantem et tunc ex condicione generis patrizabunt.

The faithful  
have a sufficient  
knowledge of  
the Church,  
although an  
imperfect one.

Tercio dicitur ad obiectum de noticia matris nostre Q quod satis cognoscitur a fideli: est enim dare noti- 10 ciam distinctam et confusam et utraque potest subdividi, quoad personam vel circumstanciam, quoad sensum vel intellectum, quoad fidem vel rationem. Si enim cog- nosco caput ecclesie et tamen ipso ostento michi nude in specie humana nescirem ipsum ab alio discernere. 15

Knowledge not  
going beyond  
belief fits our  
state here.

Unde, cum fide ambulamus et vivimus, consonum est quod nos quasi modo geniti infantes confuse in velamento fidei habeamus noticiam matris nostre: sic enim nec prescitos reprehendimus nec predestinatos 20 extollimus viciose, sed correspondenter ad noticiam tam membra matris nostre quam infideles sibi et nobis ini- micos diligimus; illos autem quos videmus vivere secundum legem Dei reputamus esse filios regni, et sic de aliis habemus maiorem evidenciam, de aliis mino- 25 rem. De illis tamen nunc credimus quod sunt membra matris nostre vel meretricis opposite plus quam fide. Unde, quesito a me de quacunque persona vel populo conversante nobiscum utrum sit membrum matris nostre, sic quod videndo ipsum videamus parcialiter 30 matrem nostram, dico quod ego ignoro sed reproto vel suppono ex modo conversandi sic vel sic, nec est inconveniens sed consonum statui vie quod ignoremus

2. A in marg.: Generacio Dei. (Above 140<sup>a</sup>.) B: sunt deest. 8. A:  
patrissabunt. 9. A in marg.: De noticia. 19. A in marg.:  
Noticiam qualem habemus de ecclesia et de partibus eius hic in via.  
25. Hic locus corruptus esse videtur; fortasse legendum: tamen non credi-  
mus. 26. B: fidem. 27. A in marg.: Questio. 27. B: Unde  
queso. 31. A in marg.: Responsio.

**Q** 140<sup>a</sup> et nesciamus in particulari illud quod cognoscimus in communi; et illa scimus demonstracione intellectus limitati per fidem quod hec est mater nostra, licet demonstracio sensualis hoc non certificet. Unde nem5 5 nem conversantem nobiscum debemus absolute contempnere sed vicia, quia ignoramus si in hoc despicimus matrem nostram et omnino sponsum ecclesie. Et ita certi sumus quod quidquid bene agimus secundum legem sponsi, in hoc honoramus et proficimus matri nostre.

**R** Nec est difficile scire voluntatem sponsi, quia ex fide cognoscimus omne factum naturaliter vel meritorie fieri secundum beneplacitum voluntatis divine. Et sic possumus facillime voluntatem divinam cognoscere in effectu, et ita cum omnes debemus esse Nor is it difficult for us to know the divine will, 15 domestici fidei et sic de familia huius coniugii, debemus regulariter honorem sponsi et profectum sponse utrobique primo intendere, sicut exemplificat, Hugo *De Sacramentis*, libro II<sup>o</sup>, parte II<sup>a</sup>, secundo capitulo, ex textu 141<sup>a</sup> apostoli I<sup>a</sup>. Cor. XII<sup>o</sup>. Quamvis enim visio \* subiectatur which is that we should serve the Church. 20 in oculo, ipse tamen videt prius toti corpori quam sibi ipsi, et ita de quolibet membro humani corporis in tantum quod naturaliter membrum ignobilius ut brachium exponitur ad mutilacionem pro membro nobiliori ut capite, et quilibet pars naturalis integri 25 intendit principaliter et finaliter conservacionem et bene esse suo toti. Et ita debet quilibet christianus quoad sanctam matrem ecclesiam, nullum membrum contrariando alteri sed iuvando; unde intendens prepostere proprietati commodi aspirat implicite secundum 30 luciferinam superbiam ad honorem Deo proprium qui constituit universitates creaturarum que gracia sui finaliter ordinantur, quilibet autem pars unius tocius

11. A in marg.: Conclusio. 17. A in marg.: Hugo. 20. B: prius deest. 22. 23. A A<sub>1</sub>: ut brachium deest. 29. A in marg.: conclusio.

17. I have not been able to find this passage in Hugo de S. Victore l. c. but comp. lib. I, pars X, cap.VI.

creati debet plus esse gracia sui tocius quam gracia <sup>141</sup> R  
sui ipsius. Et sic omnes creature et singule sunt finaliter  
propter Deum: et hec est racio, quare religio christiana  
ordinatur amare communi vivendo mentaliter in com-  
muni. Unde Christus non potuit civiliter dominare. 5

CAP. V.

**Objection:** Sed adhuc obicitur contra dicta per hoc quod com-  
The Roman munitas intelligit per Romanam ecclesiam papam et  
Church is com- cardinales quibus est necessarium omnibus aliis obe-  
monly under- stire. Et sic intelligit maior pars ecclesie in tantum 10  
stood of the Pope and Car- dinals.

quod dominus Ardmacanus scribit Innocencio pape  
librum De Pauperie Christi tamquam capitii univer-  
salis ecclesie. Et talem stilum a maioribus et mino-  
ribus recipiunt pape communiter, ubi utrinque est  
verisimile quod nec papa nec suus fidelis subditus 15  
audiret talem blasphemiam, si stilus ille foret scripture  
sacre contrarius. Quare ergo non potest universalis  
ecclesia vocari quecunque universitas fidelium viatorum?

**Answer:** Hic dicitur (ut supra) quod multi laborant in equis  
Whole is used vocis, loquendo de ecclesia, unde communiter universitas predestinatorum viancium vocatur universalis ecclesia tam in legibus quam in doctoribus. Et racione potest esse in hoc quod ipsi habent equivoce rationem imperfectionis in obscuritate fidei qua filii superioris ecclesie sunt purgati. Et quod plus est: Aliqui descendunt

5. A A<sub>1</sub>: dominare. In vigilia Pentecostes. 15. A: verissimile.  
16. A<sub>1</sub>: auderet. 19. A in marg.: Ecclesie equivocatio.

Ad cap. IV. cf. Hus, De eccl. fol. 216<sup>a</sup>, 204<sup>a</sup>, 204<sup>b</sup>, 203<sup>b</sup>, 196<sup>b</sup>, 197<sup>a</sup>, 198<sup>b</sup>, 199<sup>b</sup>, 200<sup>a</sup>. 11. Cf. Cod. pal. Vindobon. 1430, Libri septem de paupertate Salvatoris seu de mendicitate fratrum. fol. 1<sup>a</sup>—118; fol. 1<sup>b</sup>, in margine: Iste est liber magistri Adalberti Ranconis de Ericino in Boemia. Et fuit reverendi domini Ricardi primatis Ybernie doctoris eximii sacre theologie quem ipsemet dominus Ricardus composuit contra fratres mendicantes in curia Romana ad instanciam Clementis pape VI.

**A** <sup>141<sup>a</sup>dunt particularius ad gradus universalitatum, et hii <sup>and commonly</sup> vocant ecclesiam Latinorum universalem ecclesiam, <sup>in too low a sense</sup> hii ecclesiam Grecorum vel Hebreorum, et sic de aliis linguis aut gentibus de quarum universitate solum considerant. Et hoc contingit vel ex radice superbie vel ignorancie. Nam quidam ex fastu aspirant quod sint magnarum universitatum capita. Quod non laudo, et hinc credo quod scole que olim vocate sunt studia generalia propter doctrinam septem arcium, nunc <sup>10</sup> dicuntur universitates, cum sint quasi punctus in <sup>as of Universities.</sup> comparacione ad primam universitatem creatam. Quan-</sup>

<sup>141<sup>b</sup>doque autem ex ignorancia quidam vocant datam particularem \* congregacionem universalem ecclesiam,</sup>

non putantes esse ecclesiam ampliorem, ut III Reg. <sup>Many do not know how great</sup> <sup>15</sup> XIX, 18, alloquitur Helyas Deum, quoniam *ipse* <sup>the Church is.</sup> *solus relictus est fidelis in populo, et tamen audivit divinum responsum quod Deus reliquit sibi septem millia qui non curvaverunt genua ante Baal* (ut meminit apostolus).

**B** Sic quidam maniaci putant quod non sit fidelis in terris nisi sit eis seculariter subiectus, cum tamen stat quod sint multe gentes ignote linguis priores illis in ecclesia sancta Dei. Quando ergo doctores sic loquuntur ex circumstanciis, potest perpendi equivocationis sue deteccio, ut <sup>25</sup> vocando episcopum Romanum caput universalis ecclesie intelligitur quod sit caput tante Latine ecclesie quantam regit. Quod reputative vel suppositive potest dici de quoconque Romano pontifice cuius opera papalia ad hoc movent. Sed ne laboraverim in istis equivocis, limi avi ad <sup>30</sup> universalem ecclesiam, distinctam contra particularem, que quidem universalis est unica, habens omnes alias eius partes. Nam (ut ostendi superius, cap. II) sunt multe

2. B: ut bene vocant. 4. de quorum: in codd. 6. 7. B: quod sicut. 21. 22. B: quod sicut; ib. B: ignote lingue. 23. A in marg.: Papa quomodo est caput ecclesie.

18. Millia virorum, cf. III Reg. XIX, 18: cf. Ad Rom. XI, 3. 4.

We mean the Church truly universal

tales particulares ecclesie: ideo decreta ecclesie et <sup>141<sup>b</sup> B sancti doctores non debent vocare illam particularem et pauperem ecclesiam sic artatam in angulo ecclesiam sanctam catholicam. Verumtamen si papa ut olim regat illam secundum legem Christi principaliter et <sup>5</sup> capitaliter tam in moribus quam in dubiis decidendis, tunc cum suo collegio potest dici virtualiter universalis ecclesia in effectu. Sed hec est solum per accidens dependens ab opere et non a nudo nomine.</sup>

which Pope and Cardinals may represent if they rule rightly.

But only Christ can be its head; Unde (ut dixi superius) solus Christus potest esse <sup>10</sup> caput ecclesie sancte catholice. *Ipsa enim* (ut dicit Augustinus in epistola ad Dardanum) *habet solummodo unum caput*; nec movet quod res publica habet imperatorem et papam capita unum subordinatum alteri (ut exemplificat dominus Ardmacanus). <sup>15</sup>

to offer a model, of spiritual and secular rule. Nam caput tocius ecclesie oportet simul in unum exemplare tam spirituale quam seculare regnum, et cum hoc regnum ierarchie celestis ad quod officium nulla alia creatura potest attingere. Unde bene est pape, si habet a Christo virtutem ad regendum se <sup>20</sup> ipsum et pauculas oves in spiritualibus, licet non blasphemet quod sit caput universalis ecclesie parvis potestatis cum Christo. Nec debet eius vicarius sentire

The Pope has to rule only spiritually. heretice quod regat parcialem ecclesiam viantem tam seculariter quam spiritualiter, dum Christus solum <sup>25</sup> spiritualiter rexit utramque ecclesiam. Ideo sufficit eius vicario quod tam in temporalibus quam in spiritualibus regat spiritualiter eius iuvenculam. Nam vivendo seculariter Christus non potuit exemplare utrumque officium. Quomodo ergo eius vicarius? <sup>30</sup>

<sup>10.</sup> A in marg.: Solucio obiectus. Solus Christus est caput ecclesie sancte catholice. <sup>14.</sup> B: unum scribo animatum alteri. <sup>15.</sup> B: dominus Dardinandus. <sup>24.</sup> A in marg.: Solucio obiectus. Papa debet spiritualiter regere utramque partem ecclesie et non seculariter. <sup>28.</sup> A in marg.: Conclusio.

<sup>12.</sup> Cf. Opp. Aug. II, pag. 678.

C Regnum ergo imperatoris est independens  
 14<sup>1</sup> a regimine\* pape et econtra. Utrumque tamen per accidens iuvat reliquum, licet prepositura spiritualis sit dignior. Regimen autem Christi respicit essenciali causacione regimen utriusque sui vicarii. Unde ne vicarii Christi inducantur in blasphemiam, usurpando ex verbis floridis honorem Deo proprium, necesse est doctores cavere ab adulacionibus et instar beati Gregorii vinum et oleum alternare. Nam secundum Commentatorem in prologo tertii Phisicorum sicut quidam assuescunt sic venenum comedere quod totum cibarium vertatur in substanciam venenosam: sic quidam sic assuescunt opinionibus falsis quod instruccioni veritatis redduntur inhabiles. Correspondenter evenit de honoribus (ut patet inferioris cap...) Unde hodie non valet vocare prepositum nisi reverendissimum, sanctissimum et beatissimum, quia in quolibet inferiori gradu est dulia, sed in superlativo gradu est latria qua non est honor amplior expectandus. Correspondenter ad ista non quietatur prepositus vocari caput ecclesie militantis, sed exigit vocari caput universalis ecclesie et ecclesie tocius catholice. Utrobique tamen possunt predicta sane concipi, ut quod Deus sit in tali preposito tamquam in imagine adorandus vel secundo quod inter signandos prepositos ille sit reverendissimus, sanctissimus et tempore suo beatissimus, dum tamen nomen et meritorium ministerium correspondent; quod debet supponi in preposito reputative, non diffinitive asseri, dum tamen nec ocium nec commissum notorie contradicant.

The emperor's rule is independent of the pope.

Prelates demand undue honours.

2. B: tamen deest      4. B: Regnum autem.      7. A in marg:  
 Contra adulatores ad papam.      10. A in marg.: Commentator. B: Nam — assuescunt deest.      15. Num. capituli deest.      18. B in marg. man. rec.: Reverendissime sanctissime cum vocatur, ydolatratur.      23. A in marg.: Sensus duplex.      25. A in marg.: Nota de titulis pape quomodo debent intelligi.

10. Commentator is the scholastic name of Averrhoës (Ibn Roschd).

The Pope may  
be head of the  
Church, as  
meaning the  
militant Church  
that is under his  
rule.

Et sic potest intelligi papam esse caput universalis <sup>141<sup>o</sup> C ecclesie, vel in quantum ministratorie propinquius gerit ministerium Christi quem induit, vel secundo equivocando in universali, universaliori et universalissimo intelligatur per universalem ecclesiam tota ecclesia <sup>5</sup> militans quam hic regit; que debet supponi extencior quam alia militans cui vicarius eius preest. Melius tamen foret inniti modo loquendi scripture et instar apostolorum vehemenciori ac humiliori ministerio totalis ecclesie propter blasphemam ydolatriam pre- <sup>10</sup> cavendam. Nam dum papa non supereminet quoad Deum, sed appetiatur honorem secularem plus opere servili ecclesie, tunc facit populum non adorare eum, sed statum communem in alio ad sui dedecus et hypocrite detrimentum. Et ita ecclesia Romana potest <sup>15</sup> sumi tripliciter: vel pro ecclesia catholica (ut in fine proximi capituli), vel pro papa, vel coniunctim et divisim pro suo collegio. Sed hec duo membra postrema sunt extorta.</sup>

Objection:  
The Church  
dormant,  
militant and  
triumphant  
is not one body,  
since these parts  
are separate.

Secundo principaliter arguitur contra dicta per hoc D quod nichil unum et specialiter non unum corpus componitur ex spiritibus in purgatorio, ex viantibus in mundo et ex triumphantibus in celo, cum continuacio et unio sint de essencia corporis, eo quod aliter periret sciencia linearum. <sup>25</sup>

Answer:  
Separation is no  
bar to unity.

Hic negatur assumptum, nec est continuacio vel unio, cum sit accidens de essencia cuiuscunque substantie; nam in quotquot partes quantitativas corpus martiris \* divisum fuerit, manet durante forma idem <sup>141<sup>d</sup> corpus in numero, et Christus fuit humanitus in limbo <sup>30</sup> et mortuus in sepulchro. Absit ergo quod credamus animas fidelium defunctorum tunc non esse partes</sup>

10. A B: blasphemiam.      16. A in marg: Equivocatio ecclesie Romane ad tria.      20. A in marg.: Secunda obieccio.      22. A in marg.: Purgatorium.      24. B: unio sunt.      26. A in marg.: Responsio.      29. A in marg.: Arismetricus et geometri hec videant. (Above 141<sup>d</sup> without mark of reference.)

D 14<sup>a</sup> ecclesie, quando instar Abel a quo cepit ecclesia sunt The souls of the  
secure de sua beatitudine corpori Christi insolubiliter blessed are in-  
incorporate. corporate in Christ's body.

Unde in cantu ecclesie die Dedicacionis sic canitur:

5       *Rex Salomon fecit templum*

*Cuius instar et exemplum*

*Christus et ecclesia.*

*Sed tres partes sunt in templo*

*Trinitatis sub exemplo:*

10      *Ymma, summā, media.*

*Prima signat vivos cunctos,*

*Et secunda iam defunctos,*

*Redivivos tercia.*

Et quantum ad combinaciones parcium corporum  
15 tam eiusdem speciei quam disparium, dictum est dif-  
fuse alibi; quem ille solus inter homines per se per-  
fecte novit numerum talium cuius sapientia non habet  
numerum mensurantem.

E Et quantum ad lineas, dicitur quod licet resolvantur A mathematical  
20 in attomos manent eodem, unde priorem et cerciorem  
digression.  
noticiam habet de eis arismetricalis geometro. Alia  
autem est racio continuacionis, unde prius considerat  
arismetricalis de quantitate continui quam geometri,  
uterque tamen sicut ignorat quantitatem numeri atto-  
25 morum compositi, sic ignorat eius precisam quanti-  
tatem; quadam tamen estimacione capta a sensu excedit  
geometri arismetricalis, cum suffragio sensus cognoscit  
quomodo dyameter quadrati superat costam suam.  
Intellectus tamen ultra imaginativam percipit utrumque  
30 errorem: nam sicut in quadratis de costis nobis finitis  
quoad numerum punctorum contingit accipere dya-

6. *Cuius:* in codd.: *Quorum*, ut habet missale Andegavense apud Daniel.  
1. c. *Cuius* in Sermonibus mixtis, Sermone *Propter fratres meos et proximos Psalm. CXXI* et in secunda parte Sermonum super evangelia, Ser-  
mone *Egrediente Jesu de templo ait illi, Marci XIII leges* (cf. Cod. Palat.  
Vindob. 3928 fol. 97<sup>a</sup> et fol. 157<sup>a</sup>). 16. quem (sic) in codd. 20. B:  
manet.

5. See Daniel, Thes. hymnol. tom. V, pag. 106.

metros eorum que paria puncta precise continuant, sic <sup>141<sup>a</sup></sup> D  
indubie quantumcunque magna fuerit figura quadrata  
contingit accipere dyametrum, que paria puncta con-  
tineat cum suo latere, ut capiendo dyametrum que  
de qualibet costa transversatili precisely contineat unum <sup>5</sup>  
punctum. Tunc precisely quot sunt puncta in costa, pre-  
cise tot sunt latera transversatilia, et precisely tot puncta  
continet data dyameter. Et tamen contingit accipere  
aliam diametrum in cuius compositionem racione  
obliquacionis plura vel pauciora puncta ingrediantur. <sup>10</sup>  
Nec scietur diffinire proporcio aut quantitas diametri  
respectu lateris, nisi scita quantitate numeri punctorum  
ex quibus componitur. Ideo querendum est de qua  
diametro arguens velit loqui, cum inter eadem puncta  
contingit accipere infinitas lineas, quarum nulla divisi- <sup>15</sup>  
biliter excedit a rectitudine racione variationis punc-  
torum dyametrum quantitative componencium. Et  
sic communiter est dyameter super qua cadit  
imaginacio maior costa, ut communiter dicitur in  
mediata proporcione duple, sed certitudo deficit in <sup>20</sup>  
tali imaginacione, cum error sensus in capiendo lineas  
corrigitur \* ex subtilitate intellectus (ut alias exposui). <sup>142<sup>a</sup></sup>

Men judge each  
other wrongly  
because their  
minds are fixed  
on human law.

The study of  
scripture would  
make them  
wiser.

Sed redeundo ad materiam de ecclesia dicitur primo <sup>1</sup> F  
quod sicut sensus errat circa magnitudinem et recti-  
tudinem linee, quia ignorat numerum punctorum ex <sup>25</sup>  
quibus componitur, sic viantes errant circa magnitu-  
dinem dignitatis vel meriti viantis, quia ignorant  
numerum et mensuram in quibus verbum eternaliter  
disposuit ponere sponsam suam. Multi enim obliquant  
a rectitudine iusticie, et sensus infixi in legibus huma- <sup>30</sup>  
nis hoc non percipiunt, sed intellectus considerans  
veritatem ac sapienciam scripture probabiliter percipit  
quod declinant a mandatis domini, quia solum in  
speculo scripture sacre discitur, tenetur et docetur  
sapiencia mandatorum.

35

<sup>2</sup> B: signa quadrata.      17. A: quantitatem.      23. A in marg.: Nota  
tria dicta.

G 2 Dicitur secundo quod propter elongacionem a vera ecclesia et ab irradicatione luminis capitalis frequenter putatur ecclesiam Christi esse continuam quoad locum et tempus, dum tamen membra Christi et sponsae per vacuitates predestinacionis et operis rarenter sunt positi. Multi enim putant totum populum et totum genus sibi succedencium esse christianos verissimos et capitales precipuos in area sancte matris ecclesie, cum tamen sunt vacuitates et membra diaboli. Sicut enim iuxta naturales et perspectivos videns silvam vel campum segetum a longinquu iudicat totum esse continuum consitum arboribus vel frumento, sic nos imperfecta fide videntes ecclesiam a longinquu, non obstante quod habeat in se arbusta sterilia atque zizania, iudicamus eam plenam fructuosis arboribus et frumento. Et ad istum sensum exponit Lincolniensis propheciā Michaei VII<sup>o</sup>: *Ve, inquit, tanta christianismi dilatacio, tanto opere Christi et suorum mediante lege scripture elaborata, est hodie velut in brevis anguli angustia coartata. Plurimam namque mundi partem occupavit infidelitas et a Christi ecclesia separavit; de parte vere dicta christiana separavit a Christo scisma, de parte vero residua que respectu duarum prenominatarum admodum est parva et pauca (ut puto) non modicam porcionem separavit a Christo pravitas heretica, quasi autem totalitatem residui corporarunt diabolo et separarunt a Christo septem criminalia peccata, ut iam voce lugubri plangat Christus dicens: Ve mihi quia factus sum sicut qui colligit in autumpno racemos vindemie, non est botrus ad comedendum. Uvas preciosas desideravit anima mea;*

1. A in marg.: Nota quare iudicium nostrum errat circa ecclesiam. (Above 142<sup>a</sup> without mark of reference.) 1. 3. B: a vera — ecclesiam deest. 16. A. in marg.: Lincolniensis. 17. A in marg.: Ecclesia sancta catholica quantum sit artata. 18. In codd.: medit<sup>io</sup>. In codd.: qui factus. 22. Codd.: vero. 31. B: Uvas preter quas desideravit.

29. Prophet. Michaeae VII, 1, 2.

The visible Church contains *periit sanctus de terra et sanctus in hominibus non* <sup>142<sup>a</sup></sup> **G**  
more tares than wheat. Nam sponsus ecclesie plus invenit de fico fatua et

vite sterili, plus de zizannia quam de lignis fructiferis et frumento. Nam vitis que solebat facere uvas, ex quibus tamquam uberibus solebat mater ecclesia inebriare suos palmites (ut superius exponitur a Bernardo) iuxta vaticinium prophete Isaie V<sup>o</sup> 2 *facit labruscas*, id est, fatuitates honoris mundani atque discordias. Ideo non restat ut quid tales terram occupant in agro <sup>\* 142<sup>b</sup></sup> dominico, nisi ut reserventur colligendi in finali iudicio <sup>10</sup> et (ut dicitur Matthei XIII<sup>o</sup> 30) ad laudem ecclesie *comburendi*.

A Christian must know how to square the circle.

Dicitur tertio quod nisi christianus sciverit quadrare <sup>3</sup> **H** circulum, non est de membris ecclesie. Quadratura quidem circuli est scibilis, ut patet in Predicamentis, <sup>15</sup> sed fuit in tempore Aristotelis nondum scita. Constat quidem quod figura tripunctalis ad instar trinitatis habet tria puncta supposita quorum nullum excedit reliquum sicut nec latera vel anguli, sed habent figuram et angulos utrobique. Correspondenter mistice tota trinitas personarum est parilis et nocio personarum ut latera nec non et proprietates earum ut anguli, et communem habent essenciam ubique plenariam ut figuram. Et sicut omnes illi tres anguli valent duos rectos, sic omnes tres persone divine valent ydemptice commune principium et <sup>20</sup> commune principiatum. Si ergo in medio trium punctorum sit punctus positus, gerens similitudinem essentie que secundum rationem communicabilitatis distinguitur a personis, tunc figurat illud simul existens quadratum et circulus Deum nostrum qui secundum <sup>30</sup> unum de viginti quatuor prophetis est circulus intelligibilis cuius centrum est ubique et circumferencia

God is said to be a circle with its centre everywhere and its circumference nowhere.

1. B: in hominibus non erit. 5. B: tanquam universalibus. 13. A in marg.: Nota de quadratura circuli. B in marg.: Quadratura circuli. 17. In codd: quod figuratur. 32. AA<sub>1</sub>: cuius — intelligibilis deest.

31. This passage is not to be found in the prophets.

H<sub>142<sup>b</sup></sub> nusquam; iste autem simul circulus intelligibilis et quadratum secundum multiplicem rationem miserendi ecclesie constituit quadratum sensibile, quando in plenitudine temporis compaginavit quatuor elementa 5 in quattuor humores ac quattuor complexiones et assumpsit plenum hominem quem sic fecit. Tunc enim sensibile quadratum humanitatis et circulus intel- ligibilis divinitatis factum est utrumque natura idem suppositum verbi Dei.

He has combined the four elements on man and has assumed the square thus made.

I Et istam sentenciam inculcat sanctus et devotus doctor magister Johannes de Howdan, alloquens amorem qui incarnavit filium in hec verba: *Artem nosti, quadrantem circulum quem quadrasti, carnis quadran- gulum spere Dei dans per miraculum sauciatum 15 sanando seculum.* Isti circulo oportet hominem inniti et secundum quadraturam quatuor virtutum cardinalium incorporari, si debeat esse membrum ecclesie dicente veritate Johannis XV<sup>o</sup> 4: *Sicut palmes non potest ferre fructum nisi manserit in vite, sic nec 20 vos nisi in me manseritis.* Oportet enim christianum esse Deo insorptum per amorem, sic quod tota terrestritis instar ferri vel carbonis carentis pro zelo honoris Dei, honore seculi postposito, sit ignita; in cuius signum apostoli ex doctrina Christi Luce XXII<sup>o</sup> 25 vocarunt se in suarum epistolarum iniciis servos Dei et domini Jesu Christi, ut per hoc reprimatur in eis fastus vel dignitatis apparencia, sed in dominum suum convertatur tota dignitatis tendencia. Sed hodie pre- postere de dignitate, primatu et reverencia servi fit 30 tota intencio, de honore vero Christi vel suo con-

The Christian should lose himself in God by love.

1. B: iste aut. 2. A A<sub>1</sub>: rationum miserendi ecclesie; B: miterendi eice. 6. B: que sic fecit. 8. A: utramque. B in marg.: Circulus quadratus. 10. A in marg.: J. Howdan. 11. In codd.: magister J. de Howdan. 17. B in marg.: In ecclesia esse etc. 19. In codd.: facere fructum. Correx ex Joh. XV 4. 21. B: quod nos.

11. John of Howden († 1275) was the chaplain of Eleanor, the mother of Edward I.

temptu qui stat in legis suo observancia vel despectu <sup>142<sup>b</sup> I non fit scrutinium; quod est signum evidentissimum quod tales superbi prepositi sunt extra Christum et suam ecclesiam, membra regis superbie que suam quadraturam ostentant \* in figura mundi, figuram <sup>142<sup>c</sup> autem substancie divine postponendo occultant.</sup></sup>

**3<sup>rd</sup> objection:** If the predestinate form one body, so must the foreknown. Tercio arguitur contra dicta de corpore ecclesie per **X** hoc quod pari evidencia qua illa foret unum corpus, et congregacio prescitorum constitueret unum corpus, consequens falsum, quia nec corpus naturale nec <sup>10</sup> mysticum, eo quod non foret forma uniens, nisi foret peccatum, illud autem non continuat sed seiungit.

**Answer:** Hic dicitur ex fide scripture quod omnes presciti constituunt unum corpus. Christus enim dicit Joh. VIII<sup>o</sup> 44, Judeis et principaliter sacerdotibus et phariseis qui dicebantur esse capitales ecclesie: *Vos ex patre diabolo estis et desideria patris vestri vultis facere.* Ex quo patet quod oportet esse unam generacionem que fuit mala in vulgaribus, peior in secularibus prepositis, sed pessima in prelatis, sicut generacio iustorum secundum tres gradus oppositos eis proporcionaliter correspondet. Si ergo sit una generacio perversorum, oportet quod sit unus iniquus homo habens partes que sunt membra diaboli, et cum non potest esse membrum vel caput nisi in comparacione ad totum corpus integrum, manifestum est quod est unum corpus diaboli, sicut est unum corpus Christi. Ubi autem corpus Christi vocatur corpus mysticum propter misterium celestis coniugii inter Christum et ecclesiam Christi, corpus diaboli non est <sup>20</sup> sic mysticum sed obscurum, cum sic coniungi diabolo <sup>25</sup> of which the devil is the head.

5. A: figuram figuram. 7. A in marg.: Malorum congregacio est unum corpus naturale sicut bonorum est unum corpus mysticum. (Above 142<sup>e</sup> without mark of reference.) 12. A: continat. 13. A in marg.: Responsio. 14. B in marg. man. rec.: Ecclesia malignantium per consequens est unum corpus. A in marg.: Triplex generacio mala. 22. A: correspondent A<sub>1</sub>: correspondent. 26. B: corpus deest. 30. B: Christi deest. 31. B: cum coniungi.

K 142<sup>a</sup> non sonat directe in misterium sed flagellum, et sic corpus diaboli habet esse naturale, cum secundum Augustinum in libro De Natura Boni . . . *omne malum oportet fundari in bono*: ergo omne malum moris fundatur in bono nature. Nec est inconveniens sed consonum modo loquendi sanctorum et vulgi vocare quamcunque creatam substanciam ex partibus quantitativis sive materialibus sive formalibus compositam verum corpus, sic enim vocatur aggregatum ex spiritualibus et indivisibilibus legibus corpus iuris. Tale ergo esse naturale habet quecunque aggregata substancia, unita in suo communi ut specie vel genere, et preter esse naturale habet rationalis creatura esse beatitudinis, virtutis vel vicii, ut est de membris Christi atque diaboli. Et loquendo de tali unione vel esse corporis negat Augustinus III<sup>o</sup>, De Doctrina Christiana, XXXII<sup>o</sup> cap., quod ex membris Christi atque diaboli sit unum corpus compositum.

L Et ulterius quando tangitur de forma uniente corpus diaboli, dicitur quod est dare formam extrinsecam et deformitatem intrinsecam. Forma autem extrinseca est presencia Dei eterna qua scit et ordinat omnes tales constringi ad penam perpetuam, deformitas autem intrinseca est finalis inobedientia vel superbia, contumacia quam sancti vocant culpam finalis impenitentie vel peccatum in spiritum sanctum. Et sic idem peccatum continuat et seiungit. Continuat enim membra diaboli, constringens eos in tartaris in sua malicia, et segregat eos a consorcio beatorum, sicut calor dissolvens mixtum congregat \* omogena, cum facit quodlibet ele-

A body may be composed either of material or formal parts.

The body of the devil is united by an outward form (God's fore-knowledge) and an inward deformity (the sin of final impenitence).

3. boni . . . lacuna in codd.; A in marg.: Augustinus. Hic locus in libro supra laudato non extat; sed plures similes inibi invenies. 9. B: ut supra corpus. 9. A in marg.: Quid est corpus. B in marg. man. rec.: Ex esse virtutis (vel) vicii unum corpus esse non potest. 16. A in marg.: Augustinus. 19. A in marg.: Nota de forma uniente malos in corpus unum. 26. B: et sicut. A in marg.: Conclusio. 28. B: in carceris. A in marg.: Exemplum.

16. Aug. Opp. tom. II, p. I, pag. 58.

mentum mixti dissoluti petere locum suum, sed segregat ethrogena, cum dissolvit compleccionem armonicam, resolvendo partes mixti in suas naturas simplices

*At the day of judgment the parts of these two bodies (of Christ and the devil) will be finally separated.*

separatas. Oportet enim in die iudicii ex contrarietate frigoris corporis diaboli et caloris caritatis corporis Christi secundum legem forme ultime corpus bipartitum dissolvi, quando partes leves advolabunt cum capite suo quod est ignis consumens ad mansiones naturales in superis. Partes autem plumbee affectione terrestri descendunt ad inferos, et sic duo hec nedum sunt duo corpora, sed due persone (ut tetigi cap. XLIII<sup>o</sup> tertii libri); de quo satis est adducere unum testimonium beati Gregorii, IV<sup>o</sup> Moralium, cap. XI<sup>o</sup>. *Sicut,* inquit, *redemptor noster una persona est cum congregacione bonorum (ipse namque caput est corporis et nos huius capitinis corpus), ita antiquus hostis una persona est cum cuncta colleccione reproborum.*

*Objection: The Church cannot be one body because its parts are separate in space.*

Sed adhuc instant sophiste per hoc quod, si ecclesia catholica sit unum corpus et omne corpus est vere continuum, tunc ipsa ecclesia est vere continuum; consequens falsum, quia partes ecclesie distant per quotlibet miliaria sine parte ecclesie media intercepta.

*Answer:*  
All the parts have a common point of union in the head.

Hic concedi debet conclusio quod ecclesia catholica est vere continuum. Nam omne corpus cuius partes copulantur ad terminum communem est vere continuum; dicta ecclesia est corpus huiusmodi, ergo conclusio. Assumptum patet per Aristotelem in Predicamentis, capitulo de quantitate, sic describentem quantitatem continua. Si ergo dicte ecclesie sit quantitas continua se-

2. A: ethromogena; A<sub>1</sub>: etherogena. 5. A: calore; A<sub>1</sub>: calce;  
B: calores. 10. Codd.: terrestres. 13. A in marg.: Gregorius. Codd.:  
cap. IX. 17. B est cuncta (sic). 18. A in marg.: Obieccio. Nota  
de continuitate ecclesie. 21. B: Antecedens falsum. 22. B: cum parte.

13. Opp. Greg. tom. I, pag. 112. 27. In Predicamentis, id est, in Categorii, cf. Categ. Cap. VI.: Itidemque in corpore potes accipere communem terminum, lineam vel superficiem, qua corporis partes coniunguntur. Aristoteles latine, interpretibus variis, ed. acad. reg. Borussica pag. 3. Arist. graece ed. Bekker I, pag. 4.

**M** 142<sup>a</sup> cundum quam est formaliter magna, tunc ipsa est vere continua, ymo non solum quelibet pars huius ecclesie continuatur cum aliqua alia eius parte, sed omnes simul copulantur ad eundem terminum communem.

5 Pro quo declarando suppono quod, sicut ecclesia est unum aggregative, sic membrum eius et accidencia sua sunt unum aggregative. Aliter enim non foret *multitudinis credencium cor unum et anima una* (ut scriptura sacra dicit Act. IV<sup>o</sup> 32). Ex quo patet 10 quod omnes partes ecclesie collective intellecte copulantur ad eundem terminum communem ex omnibus communibus terminis ecclesie aggregatum. Nam iste communis terminus copulat quamlibet partem quantitativam ecclesie cum alia, hic secundum unam eius 15 partem et hic secundum aliam. Ymo (ut logice loquar) sicut punctus replicatus est tota substancia linee superficie et corporis quantitatis, sic substancia materialis aggregata est universum corporeum et eius partes sunt proporcionaliter partes mundi. Aliter enim *Deus non est* 20 *locutus per os sanctorum contra scripturam Luce I<sup>o</sup>, 70,* nec ecclesia foret *unanimis uno ore honorificans Deum* Rom. XV<sup>o</sup>. Nec distancia localis nec discontinuacio 143<sup>a</sup> mathematice quantitatis\* obest, quia similitas secundum Local distance does not interfere with this union. interiorem hominem et adnascencia membrorum ecclesie 25 secundum caritatem excedit unitatem sensibilem.

**N** Ulterius, cum maior sit unitas gracie quam nature, Not only is there a continuous body but every part is in touch with every other, ostendendum videtur quod non solum quelibet pars ecclesie continuatur cum alia, nec solum quod omnes partes ecclesie continuantur ad invicem, sed quod 30 quelibet eius pars continuatur cum qualibet. Nam omnis pars ecclesie copulatur cuilibet per eundem terminum communem, ergo omnis pars ecclesie continuatur cuilibet. Pro assumpto suppono quod mediator Dei et hominum Christus Jesus plenus gracie et since each helps all, 35 veritatis faciat quamlibet partem ecclesie prodesse

9. B: et scriptura. A: Act. I<sup>o</sup>. 22. In codd. Joh. XV; correxi.  
26. A in marg.: Conclusio. Nota quelibet pars ecclesie continuatur cuilibet.

cuilibet. Aliter enim non iuvarent se ad integrandum <sup>143<sup>a</sup> N matrem ecclesiam ad profectum cuiuslibet. Tunc arguo sic: *Eo ipso quo creatura agendo prodest alteri quodammodo est cum ea, sed quelibet pars ecclesie agendo prodest cuilibet, ergo quelibet quodammodo 5 est cum qualibet.* Assumptum videtur ex hoc quod omne sic prodesse est meliorare, et per consequens,</sup>

and therefore is ex acquisitione qualitatis que est bonitas est alterare with it, since things that affect each other must be together. et sic movere, sed secundum philosophum VII<sup>o</sup>. Phisi-  
corum: *In omni motu movens et motum sunt simul.* <sup>10</sup>

Sic enim concedunt quod sol secundum speciem suam que lumen dicitur est simul cum qualibet parte orbis subluminaris quam alterat, sensibile est ad omnem punctum medii ubi agit speciem suam, et res post sui corrupcionem est in suo effectu modo quo loquitur <sup>15</sup> scriptura Ecclesiast. III<sup>o</sup> 14: *Didici quod omnia opera que fecit dominus perseverent usque in eternum.* Ex

Every thing that is eternal, as well in its causation as in its quidity. istis sequitur quod sicut quelibet res est simpliciter eterna secundum esse suum intelligibile, sic est perpetua nedum in sua specie et principiis quiditatis, <sup>20</sup>

sed in suis causis individuis et in sua causacione, cum semper sit causacio cuiuslibet rei. Et conformiter est ubique, licet non secundum existenciam individui; et idem videtur sapientem Salomonem sentire Eccl. III<sup>o</sup> (ubi supra): *Quod factum est, inquit, ipsum permanet, <sup>25</sup> que futura sunt iam fuerunt, et Deus instaurat quod abiit.* Ecce quomodo primo proponit, quomodo quelibet creatura permanet perpetuo et probat hoc de nobis futuris, eo quod ipsa iam fuerunt, tam in suis causis quam in suis effectibus. Probat hoc iterum de <sup>30</sup> preteritis, eo quod Deus instaurat in fructu operis

8. A A<sub>1</sub>: bonitatis. 9. A in marg.: Aristoteles. 15. A: corrump-  
cionem. 15. A A<sub>1</sub>: effectu deest. 16. A in marg.: Conclusio.

Quelibet res est perpetua in suis causis in divinis et in sua causacione.

16. Eccl. III, 14: Deus perseverent in perpetuum.

9. Aristotelis Physicae auscultat. VII, 1. Ed. Bekker I, 243: Τὸ δὲ πρῶτον κινοῦν, μὴ ᾧ τὸ οὖ δύνεται, ἀλλ' οὐθεὶς η̄ ἀρχὴ τῆς κινήσεως, ἐστὶν ἀμα τῷ κινουμένῳ. 25. v. 15.

N<sup>143<sup>a</sup></sup>

illud quod nobis preteriit; sicut enim sol non posset agere in orbe sublunari secundum suam speciem, nisi anima mundi vel forma eius que est mundialitas deferret speciem ipsam sustentans secundum aliquid sui, sic non esset possibile rem facere quicquam boni post suam corrupcionem, nisi Deus eternus instauret ipsam, causando eius pretericionem, causando eciam quod res succedens se habet in tali ordine. Et movetur  
 I<sup>143<sup>b</sup> quia res que \* preteriit pro suo tempore ita causat;  
 10 sicut enim sequitur: Ista creatura hic causat, ergo hic est, ita sequitur: nunc causat, ergo nunc est.</sup>

Ex istis videtur quod omnia futura de necessitate evenient et quod nichil anichilari potest. Nam Deus qui non potest impediri ordinat cuncta

All future things will happen of necessity, and nothing can be annihilated.

15 esse perpetua. Ideo dicit Ecclesiastes (ubi supra): *Non possumus eis quicquam addere nec auferre que fecit Deus, ut timeatur.* Si enim pretericio rei non potest destrui, multo minus eius esse quod est previe requisitum, nec aliter esset timendus ut Deus nisi sic fecerit.  
 20 Quando autem variavi ab ista sentencia, non cognovi ut modo, quomodo res habet multiplex esse, sed omne esse posui existenciam individuam rei in suo genere.

O Sic redeundo ad propositum, patet quod gracia et caritas Jesu Christi que realiter est ipsem Christus,  
 25 est terminus communis copulans quodcunque membrum ecclesie cuilibet alteri. Ista autem copulacio per medium terminum communem tam nobilem est longe prestancior quam copulacio per terminum mathematicum. Et hinc reor Christum qui tantum amat  
 30 communia tam crebro posuisse se medium. Nam ipse est Dei virtus que consistit in medio inter patrem et filium. Unde voluit concipi in equinoccio vernali quod

The grace and love of Christ is the common term uniting all the members of the Church.

i. A A<sub>1</sub>: idem quod. 11. B: illa sequitur. 12. A in marg.: Cor. relarium. Necessitas absoluta. 14. Codd.: impedire. B: cunta. 17. A A<sub>1</sub>: Si pretericio. 20. Codd.: variam. 23. A in marg.: Gracia et caritas Jesu Christi est terminus communis copulans quodcunque membrum ecclesie cuilibet alteri. 30. B in marg. man. rec: Medium in omnibus tenuit Christus. A in marg.: Quomodo Christus crebro se posuit in medio. 31. A in marg.: Nota octo media.

habet tam diem quam noctem pro medio diei natu- 143<sup>b</sup> O

Christ in all things loved the mean,

ralis Luce I<sup>o</sup> 36. *Hic mensis est sextus illi qui vocatur sterilis.* Voluit eciam nasci in medio noctis 2

Sap. XVIII<sup>o</sup> 14, 15. *Cum enim quietum silencium conti-*

*neret omnia, et nox in suo cursu medium iter haberet, 5*

*omnipotens sermo tuus domine exiliens de celo a*

*regalibus sedibus venit.* Tercio voluit poni in diver- 3

sorio, quod est hospitalaria media inter duos vicos.

Quarto voluit poni in medio duorum animalium, ut 4

patet Luce, II<sup>o</sup>. Quinto voluit opponere in medio 5

doctorum, Luce, II<sup>o</sup> 46. Sexto posuit se in medio disci- 6

pulorum, ministrando, Luce, XXII<sup>o</sup> 27. Septimo posi- 7

tus est in medio latronum triumphando Joh. XIX<sup>o</sup>, 18.

Octavo post resurrectionem stetit in medio discipulorum, 8

informando, Joh. ultimo. Iste ergo est abbas promittens 15

Matthei XVIII<sup>o</sup> 20, quod *ubicunque duo vel tres con-*

*gregati fuerint in nomine suo, in medio illorum est.*

which Aristotle  
has shown to  
be the seat of  
virtue.

Hec autem fecit abbas noster, ut doceat nos tenere medium virtutis in nostris operibus. Et ex II<sup>o</sup> Ethicorum extrema ab illo medio in quo virtus consistit de- 20

viancia corrumpunt virtutem; nec video quin, si quantitas mathematica continuat elementa, si humor aqueus continuat iuxta singenia, si armonia corporis animalis faciat membra adnata esse continua, quasi longe plus *latitudo, longitudo, sublimitas et profundum* (de quibus 25

loquitur apostolus Eph. III<sup>o</sup> 18) facit unanimes vere unum.\* Illa eciam aqua sapiencie (de qua Ecclesiastici 143<sup>c</sup>

XV, 3) continuabit unius moris in domo, et demum armonia in trinitate fundata illapsa universalis ecclesie 30

ipsam ex membris compaginatam faciet unam sponsam.

4. In codd: Sap. VIII.

Correi e Sap. XVIII 14.

5. A: contiret. A<sub>1</sub> B: continent.

7. In Sap. loc. cit.: durus debellator in

mediam exterminii terram prosilivit.

16. A in marg: Copulacio et

unio Christi et in Christo.

19. A A<sub>1</sub>: Et secundo.

23. A. A<sub>1</sub>:

mixta singenia.

24. B: quin longe.

4. 5. A: contiret. A<sub>1</sub> B: continent.

7. In Sap. loc. cit.: durus debellator in

mediam exterminii terram prosilivit.

16. A in marg: Copulacio et

unio Christi et in Christo.

19. A A<sub>1</sub>: Et secundo.

23. A. A<sub>1</sub>:

mixta singenia.

24. B: quin longe.

7. in diversorio. Cf. Lucae II, 7. 19. Cf. Aristotelis Ethic.

Nic. lib. B. 7, ed. Bekker II, 1107. 24. singenia i. e. συγγένεια.

P 143<sup>o</sup> Unde Bernhardus, De Consideracione, libro V<sup>o</sup>, ad Eugenium papam, ponit octo modos unitatum. *Est*, 1 inquit, *unitas que collectiva potest dici, ut multi* 2 *lapides faciunt acervum unum. Est unitas constitu-* 5 *tiva, cum multa membra unum corpus vel multe* 3 *partes unum quodque totum constituunt. Est et* coniugativa *qua fit, ut duo iam non duo sint sed* 4 *una caro. Est et nativa qua anima et caro unus* 5 *nascitur homo. Est unitas potestativa qua homo vir-* 10 *tutis non instabilis non dissimilis sed unus sibimet* 6 *semper nititur inveniri. Est consentanea, cum per* caritatem *multorum hominum est cor unum et anima* 7 *una. Est et votiva, cum anima votis omnibus adherens* 8 *Deo unus spiritus est. Et est dignativa unitas qua* 15 *limus noster a Dei verbo in unam assumptus est* personam. Et super istas octo unitates dicit in quodam sermone quod est *unitas principalis qua tres persone* divine *sunt una indivisibilis essencia*. Et sic omnis Unity may be  
supernatural,  
natural or vir-  
tual. unitas potest dici supernaturalis, naturalis vel virtualis.  
 20 Duo posteriora membra recipiunt divisiones multiplices et cum in equivocis non sit contradiccio, patet quod non repugnat corpus ecclesie non continuari, loquendo de continuacione naturali sensibili, cum quelibet pars eius quantitativa completa in actu non 25 sic continuatur cum alia naturaliter incommunicante, et tamen continuatur alia continuacione spirituali plus forti per spiritum Dei diffusum in cordibus omnium membrorum ecclesie habencium omnia in communi.  
 Q Quarto principaliter arguitur per hoc quod ad uni- 30 vocam rationem ecclesie requiritur univoca racio sua-

i. A in marg.: Bernhardus. A B in marg.: Unitatis octo modi. 10. B: non instabit. 15. B: una assumptus. 29. A in marg.: Quarta obieccio. Hic nota. Nota materiam de univoca ratione parvum ecclesie.

B in marg. man. alt.: Predestinacio < <sup>activa</sup>  
passiva

1. Bernhardi Opp. pag. 1048. 16. Cf. sermonem Bernhardi (Opp. pag. 450): *Unitas principalis que et substancialis est in trinitate.*

<sup>4<sup>th</sup></sup> objection: If there is but one Church there should be but one way of membership, but we on earth have not the same form as the blessed. rum parcium, sed non est talis univocatio in pere- <sup>143<sup>c</sup></sup> Q grinantibus, dormientibus et beatis. Ergo non univoce constituunt Christi sanctam matrem ecclesiam que non potest dici etherogena, nam si fides ponatur forma constituens membrum ecclesie, videtur quod beati 5 quibus inest clara visio, evacuata fide non sint de membris ecclesie, si caritas adhuc caritas patrie et caritas vie sunt disparum racionum.

Answer:  
We have the  
same form:  
God's prede-  
stination.

Sed hic dicitur (ut supra) quod forma exemplaris eternaliter formans ab extra quocunque membrum <sup>10</sup> ecclesie est predestinacio Dei eterna. Forma autem per se et ab intrinseco constituens membrum ecclesie est predestinacio passiva. Ipsa enim non potest inesse multiplicative, nisi assit ecclesia. Et sic habet quilibet predestinatus fidem formatam caritate predestinacionis <sup>15</sup> secundum quam constituitur ecclesia vel eius membrum. Et ita racio est univoca in quocunque salvando.

Moreover faith and charity are the same, only that in heaven they lose their imperfection.

Unde sicut crementum et profectus persone non <sup>1</sup> variat eius speciem, quia sic \* homo secundum varia- <sup>143<sup>a</sup></sup> ciones etatum transiret de specie ad speciem, sic etas <sup>20</sup> persone sancte matris ecclesie non variat eius speciem, sed corroborat per accidens rationem ecclesie. Ymmo manet eadem fides in mundo, in purgatorio et in celo. Sed imperfeccio que ex parte est hic evacuabitur in beatis; manebit, inquam, eadem fides que creditur, <sup>25</sup> cum sit veritas eterna, et manebit eadem fides qua et secundum quam creditur, quia manebunt iidem actus et habitus. Est enim prima adhesio quam creatura habet de veritate credenda actus fidei cui accedit obscuritas enigmatica pro via que evacuat <sup>30</sup> in patria veniente intuacione clara, caritas autem eadem habens in patria confirmationem loco incertitudinis.

4. A A<sub>1</sub> etheromogena.

9. A in marg.: Responso. 16. A:  
membra; B: ut eius: B in marg.: Quid hominem constituit membrum ecclesie.

32. A in marg.: Nota bene quomodo manet eadem fides in celis que est hic.

R 14<sup>3d</sup> Dissensio autem est apud doctores nostros, eo quod aliqui intelligunt fidem aggregative pro adhesione prima cum imperfeccione sequente. Aliqui autem intelligunt fidem personaliter pro illa adhesione cui inest per accidens intuicio vel enigma. Illa autem prima adhesio precedens rationem est eiusdem rationis hic et in patria, sed ibi validior (sicut alibi diffuse exposui). Et sic omnes predestinati habent continue fidem gracia predestinacionis formatam, et sic non cadit a membris ecclesie per mortale, ut patet III<sup>o</sup>, De Doctrina Christiana XXXII<sup>o</sup>, et epistola XXXIII<sup>a</sup> ad Bonifacium. Explicat hoc de David et Petro; de David autem explanat hoc in libro De Octo Questionibus ad Dulcicium amicum suum; quorum omnium racio est quia Deus non potest quemquam noviter diligere vel odire, sed sub quocumque gradu amat vel odit aliquem, sub eodem gradu eternaliter sic amat vel odit. Nec est detestabile quod Deus semper odit beatos in celo, nam semper odit peccata eorum preterita, non pro semper, ideo semper amat eos pro sempiterna glorificatione. Unde ecclesia excommunicat tales cum, ipsis existentibus in mortali, notificat eos privari communione sanctorum secundum presentem iusticiam, cum humidum fluens ad tempus eis deficiat, nunquam autem anathematizat tales vel omnino dividit a corpore Christi nec potest. Et ista est plerumque sententia Augustini, si bene inspicitur, non in dolo. Et patet ex soluzione proximi argumenti et huius, quomodo intelliguntur sancti Ysidorus, De Summo Bono.

Difference of opinion as to what Faith is.

All the predestinate have faith and cannot lose it even by mortal sin.

The Church may rightly excommunicate them for sin, but cannot cut them off from the body of Christ.

2. 3. B: prima imperfeccione. 4. A. in marg.: Dupliciter dicitur fides. (Above 14<sup>3d</sup> without mark of reference.) 10. A in marg.: Augustinus. 11. In codd. epistola XXXII. Cf. Opp. Aug. tom. II, pag. 263. 13. in codd. A A<sub>1</sub>: de decem questionibus. B: de conclusio iubet. Correxii; cf. Opp. Aug. VI, pag. 121. A in marg.: Deus odit ab eterno et diligit quos diligit et odit. 16. B: sic amat.

29. Isid. De Summo Bono, lib. I, cap. XIX: Sancta ecclesia ideo dicitur catholica pro eo quod universaliter per omnem sit mundum diffusa. Nam hereticorum ecclesie in partibus mundi coartantur.

cap. XIX<sup>o</sup> et Augustinus, epistola XXXIII<sup>a</sup> ad Boni-<sup>143<sup>a</sup></sup> R facium, quomodo ecclesia fidelium est ubique diffusa, ecclesia autem hereticorum est in parvo angulo coartata. Predestinati nempe dilatant more celestium fructus suos, alii autem licet sint hinc plures in 5 numero, more terrestrium constringuntur. Christus enim caput prioris ecclesie cui oportet ut secunda subseriat, est potencior patre mendacii quem sic ligat, hoc est, ipsum in membris suis penaliter sic constringit.

Erroneous definition of the Church as the multitude of Christians who keep whole the true faith.

This definition excludes the O. T. Saints

and Christ himself,

In ista vero materia est quidam doctor describens S ecclesiam sub \* hac forma: *Ecclesia, inquit, est universalis multitudo omnium christianorum, habencium ex integro rectam et eandem fidem per Christum et apostolos divulgatam et a sanctis patribus et consiliis generalibus declaratam.* Et patet quod loquitur 15 de una sancta ecclesia catholica, quia aliter non assumeret pro genere quod ipsa ecclesia sit multitudo omnium christianorum. Primo, inquam, videtur quod nulli patres veteris testamenti fuerunt de illa ecclesia, quia illa non fuit antequam Christus eam genuit per 20 effluxum sanguinis et aque de suo latere dormientis in cruce (ut dicitur Joh. XIX<sup>o</sup> 34), sed hoc non fuit pro tempore patrum veteris testamenti, ergo nec illa ecclesia. Ex quo sequitur quod cum extra illam ecclesiam non est salus (ut patet in extravagante Boni-<sup>25</sup> facii VIII<sup>i</sup>. *Unam sanctam*), nullus patrum veteris testamenti salvabitur. Non enim foret pertinens decreto dicere quod extra unam sanctam et catholicam ecclesiam non est salus nisi intenderit quod nemo salvabitur nisi fuerit de illa. Secundo sequitur quod Christus non sit de illa ecclesia, quia non est de universalis 2 multitudine omnium christianorum, eo quod non est

1. In codd. cap. XVI.      In codd. iterum: epistola XXXII.      A in marg.: Ubi est ecclesia.      10. B in marg. man. alt.: Diffinicio ecclesie.      A in marg.: Quedam descripcio ecclesie.      16. 17. A: assummeret.

23. A: patrinum. B: patuum. A<sub>1</sub> corredit: patrum.      24. A B: quod deest. A<sub>1</sub>: sequitur quod.      26. In codd.: sequitur quod nullus. B: nullus patrum. A<sub>1</sub>: nullum patrum.      29. B in marg. man. rec.: Extra ecclesiam non est salus

S 144<sup>a</sup> christianus, sed ipse Christus a quo dicitur quilibet christianus, et per consequens, nec est de numero salvandorum nec caput nec aliqua pars ecclesie catholice. Nam a Christo ut capite denominantur fideles servi so that he would not be the head of the Church.

5 Christi christiani (ut patet Act. XI<sup>o</sup>, 26). Ergo sicut Romanus non est Roma nec Israhelita ipse Israhel, et breviter, nulla generacio passiva est ipsum principium generans, sic nullus christianus est Christus sed Christi, et periret fides scripture de capite et de membris 10 ecclesie; et multo evidencius sequitur quod beata virgo non fuit membrum illius ecclesie, quia in sancto triduo non fuit illa ecclesia nec fuit posterius sibi incorporata.

3 Tercio sequitur quod nulla sit talis ecclesia, quia 15 nulla multitudo omnium christianorum habet ex integro eandem rectam fidem, tum quia defective et corrupte habet multitudo omnium christianorum fidem Christi, tum eciam quia nullam unam fidem habent omnes illi christiani nec pro specie nec pro aggregato. Nec valet 20 hoc sophisma: Isti habent fidem, sed nullam fidem habent. Nec valet fingere fidem que creditur, quia talia negantur a sic describente, et illis positis inculte aggreditur in descripcione tam anxie elaborata. Nam multi christiani habent fidem valde peccatis obliquatam, tam 25 presciti quam predestinati, et multi simpliciter infideles habent fidem creditam valde rectam.

T 4 Quarto sequitur quod nec apostoli nec alii fideles erant de ecclesia, antequam fides fuit per Christum et apostolos divulgata et a sanctis patribus in consiliis generalibus declarata; quod fuit diu post ascensionem domini et mortem apostolorum. Nam nemo fuit de ecclesia catholica, antequam illa fuit, sed illa non fuit, antequam fuit ita quod illa est: sed cum non fuit ita quod illa

The mass of Christians never keeps the faith quite whole.

The apostles would be out of the Church, with all who lived before general Councils had declared the faith.

<sup>9.</sup> A A<sub>1</sub>: capite et membris. deest.

<sup>20.</sup> B: hoc solum: Isti.

<sup>10.</sup> A A<sub>1</sub>: et multo — ecclesie

21. A A<sub>1</sub>: fingere que creditur.

<sup>27.</sup> A in marg.: Argumenta contra quandam descripcionem ecclesie continue infra. (This is below 144<sup>a</sup> without mark of reference.)

29. In codd. plerumque: consiliis pro conciliis.

est, antequam dicta conscripcio sibi compeciit, sequitur <sup>144<sup>a</sup></sup> T quod tunc primo fuit ecclesia; quod esset valde inconveniens, primo quia Christus ex latere suo non formasset ecclesiam, secundo quia nulli fideles \* fuissent de <sup>144<sup>b</sup></sup> ecclesia ante consilia dicta generalia, et sic beatus 5 Stephanus et multi alii christiani fuissent mortui extra fidem ecclesie; tercio quia complentes prima consilia post ascensionem fecissent primo ecclesiam catholicam, quia posito quod essemus per diem ante prima consilia, post ascensionem foret nobis verum quod nondum <sup>10</sup> est ecclesia catholica, quia nondum verificata est descripcio.

Death and birth would be always making a new Church.

Quinto sequitur quod, ut generabuntur et morientur 5 fideles, erit nova et nova ecclesia catholica, et per consequens, forent plures quam mille ecclesie catho- <sup>15</sup> lice; quod est contra decretalem Bonifacii *Unam sanctam*. Et consequencia videtur ex hoc quod ut sic erunt nove et nove multitudines christianorum, et per consequens, non manebit per tot et tantas transmutaciones eadem ecclesia in numero, sicut patet querenti <sup>20</sup> diligenter quid foret illa ecclesia que sic continue remaneret.

The Church would include all the foreknown in present grace and exclude all predestinate who were in error.

Sexto sequitur quod omnes presciti in gratia forent <sup>6</sup> membra ecclesie catholice, et nulli predestinati dum erraverint in fide forent partes sancte matris ecclesie; <sup>25</sup> quorum primum videtur falsum de Scarioth et aliis hereticis, et secundum videtur fuisse falsum de David, Petro, Paulo et eis similibus pro tempore quo fuerunt infideles. Quorum utrumque est contra sanctorum sentencias et raciones factas superius. <sup>30</sup>

There would be no Church triumphant.

Septimo videtur quod non sit ecclesia triumphans, eo <sup>7</sup> quod in patria non habuit fidem ut dicitur. Et sic nulla multitudo erit perpetuo ecclesia sponsa Christi, vel aliter ecclesia ad sui perfectionem fiet non ecclesia; quod est contra scripturam et rationem. <sup>35</sup>

8. B: stetissent.  
32. A<sub>1</sub>: habent fidem.

15. 16. AA<sub>1</sub>: et per — catholice deest.

**T 8** Octavo videtur quod ecclesia catholica nullibi sit <sup>The Catholic Church would be nothing.</sup> <sub>144<sup>b</sup></sub> nec aliquam partem habet, cum nichil sit, et sic ecclesia Romana non foret dignior aut indignior quam ecclesia catholica.

**V** Istanas evidencias facio, ut dicatur seriose ad materiam <sup>These opinions really follow from the premises.</sup> et formam rationum, nullibi declinando a veritate de virtute sermonis, quia sentenciam quam ego exposui de ecclesia volo defendere de virtute sermonis, communiendo capciosissime sophiste et cuicunque fideli vel <sub>10</sub> infideli volenti quantumlibet protervire. Si autem ista descripcio non sit valida, ad quid ponitur pro cognoscenda sancta matre ecclesia?

**9** Nono videtur, supposita communi logica iam currente, <sup>There would be no single head to the Church.</sup> quod ecclesia universalis non sit aliquid, quia nec <sub>15</sub> substancia nec accidens, et per consequens, cum nulla sit pars universalis ecclesie, ipsa foret tam quantitative quam qualitative indivisibilis, et per consequens, nec dominus papa nec Romana ecclesia foret caput universalis ecclesie, eo quod non sequitur: Si ipse exercet <sub>20</sub> officium capitum in aliquos istorum, ergo in istos, quia pari evidencia diabolus foret caput eiusdem ecclesie et haberet quotlibet capita tam bona quam mala.

**10** Decimo et ultimo videtur quoad proprietates et <sup>The Church would lose all the attributes that Scripture assigns to her.</sup> <sub>144<sup>c</sup></sub> accidencia ecclesie quod ipsa non habet sexus distinctionem, virginitatem, etatem vel \* alia accidencia que fides scripture sibi attribuit, et per idem, non habet privilegium vel peccatum, temporalia vel regulam vivendi, cum non magis tendat ad unitatem quam membra diaboli, cum in illis sit pax quam Christus <sub>30</sub> Matthei X<sup>o</sup>, 34, dicit venire dissolvere. Istanas instancias pueriles contra rudimenta fidei oportet fidelem clare dissolvere, quia in principiis errorum oportet diligenter obstat, cum eorum admissio abducit in devium.

9. In codd. so<sup>te</sup>.  
31. A<sub>1</sub>: pluries contra.

19. B: ipse exercitet.

27. A<sub>1</sub>: temporale.

33. Ad cap. V. cf. Hus, De eccl. fol 205<sup>a<sup>b</sup></sup>.

## CAP. VI.

Sed adhuc instatur finaliter deducendo ad conformia <sup>144<sup>c</sup></sup>

A

<sup>1. We have to solve the difficulties that we have raised against our adversaries</sup> inconveniencia ad qualia adversarii deducuntur. Primo <sup>1</sup> enim videtur quod ecclesia tamquam monstrum habeat mille capita, et sic de aliis membris monstruose fabri- <sup>5</sup> catis, et sic foret simul virgo et corruptissima syna-  
that the Church is a monster, having a thousand heads, and that she is a virgin and a corrupt synagogue, and Christ's Church. goga et Christi ecclesia. Hic dicitur (ut sepe) negando assumptum; nam non sequitur: Ista capita sunt istius, demonstrando sanctam matrem ecclesiam, ergo sunt capita istius, nec sequitur: Ista sunt capita istorum <sup>10</sup> qui sunt ista ecclesia, ergo sunt capita huius ecclesie, quia sunt capita istorum singillatim. Et tamen nullum eorum est caput istorum. Ad hoc ergo quod sint a capita ecclesie, oportet quod ecclesia habeat illa omnia et singula tamquam eius capita. Cum enim caput <sup>15</sup> iuxta Aristotelem dicatur ad aliquid, patet sophistis quod non sequitur: Hoc caput, hic pater vel hoc mem- brum est huiusmodi, ergo est caput, pater vel mem- brum illius, nec sequitur: Hoc est caput naturale huius <sup>b</sup> capitanei, existentis caput date ecclesie, ergo hoc est <sup>20</sup> caput illius ecclesie. Non enim oportet equivocando in capite, si hoc sit caput capitatis, tunc hoc est caput cuiuscunque capitati ab illo capite, et correspondenter de aliis membris. Quilibet enim pars predestinati <sup>c</sup> potest dici pars corporis ecclesie, nullum tamen est <sup>25</sup> membrum ecclesie nisi persona predestinata, et omnis talis est membrum ecclesie sicut proporcionaliter dicendum est in humano corpore. Et patet quod ad noticiam illius materie de sancta matre ecclesia nedum oportet scire theologiam et iura canonica, sed omnino <sup>30</sup> logicam, phisicam et ethicam que omnes subserviunt

3. A in marg.: Prima obieccio. 7. A in marg.: Responsio.  
 12. singillatim: ita cod. A et B. A<sub>1</sub>: sigillatim. 16. B: de sophistis.  
 17. 18. B: membrum est huius. 28. A in marg.: Correlarium.

A 144<sup>c</sup> matri nostre. Sicut enim non sequitur: Pater in divinis generat, et ipse est natura divina, ergo ipsa generat, ita non sequitur: Ista persona capitatur istis capitibus, et ista persona est hec ecclesia, ergo hec ecclesia sic 5 capitatur. Nam ecclesia dicit abstractive multitudinem fidelium secundum rationem qua uniuntur in capite; ad quem sensum ecclesia non potest esse non ecclesia vel dampnari. Ecclesia ergo non est monstruose composita.

B 2 Sed quoad secundum, conceditur quod ecclesia est 2. The Church  
10 virgo, cum sit sponsa virginis Jesu Christi ex qua ut is a virgin, pol-  
vera matre spiritualiter procreamur, et sic est castissima luted now by sins of her members, but  
144<sup>a</sup> secundum se totam in patria; \* hic tamen, fornicando to be purified for final glory.  
cum adulterante diabolo et sic membris eius, multis  
15 criminibus parcialiter est corrupta (ut patet ex fide scripture Ezechielis XVIII<sup>9</sup>). Verumptamen nunquam recipitur ut sponsa beatifice amplexanda in dextera in lecto sponsi, antequam fuerit pura virgo omnimode sine ruga; Christus enim est sponsus virginitatis.

3 Et quantum ad tertium punctum, dicitur quod 3. Every synagogue that is a part of Holy  
20 omnis sinagoga que est pars sancte matris ecclesie Church is a Church.  
est ecclesia, non econtra. Et ideo tam crebro vocatur  
synagoga in veteri testamento ecclesia, sed non memini  
quod in novo testamento aliqua particularis ecclesia  
dicitur synagoga (cuius racio dicta est alibi). Secundo  
25 obicitur per hoc quod iuxta dicta sequitur eandem  
personam verbi esse filium, patrem et sponsum ecclesie;  
quod est contra leges tam nature quam ecclesie,  
cum nunquam desponsavit quis licite matrem suam. Hic dicitur concedendo conclusionem assumptam, cum  
30 Christus nedum despontat universalem ecclesiam sed  
desponsacione perpetua quodlibet membrum eius. Et  
quantum ad leges allegandas in contrarium, patet quod

9. A in marg.: Nota argumenta logica de materia capituli ecclesie. (Below 144<sup>c</sup> without mark of reference.) 13. B: sic deest. 15. A in marg.: Nota. 24. A in marg.: Secunda obieccio. Item est filius pater et sponsus ecclesie, puta Christus etc. 29. A in marg.: Responsio.

9. Conf. Hus, De ecclesia, Opp. tom. I, 198<sup>a</sup>.

There is no reason why such relations should not exist spiritually; loquuntur de contractu, de cognacione et despon-<sup>144<sup>a</sup> sacione carnali, non autem spirituali, sicut debemus loqui in proposito et eo debemus eam magis atten-dere, quo est preciosior, proprior et in scriptura sacra expressior.<sup>5</sup></sup>

Nam secundum illam omnes salvandi sunt filii Dei <sup>C</sup> et veri fratres ex utroque parente, ymo secundum logi-cam Christi rectissimam Mathei XII<sup>o</sup>, 50: *Quicunque filius regni voluntatem patris sui fecerit qui in celis est, ipse suus frater, soror et mater est.* Et sic sine <sup>10</sup> distinccione sexus spiritualis omnis christianus pre-destinatus, sive masculus sive femina, est frater, soror, mater et sponsa Christi. Ideo Canticorum V<sup>o</sup>, 1, dicitur as the Church is truly all the things that she ecclesie: *Veni in ortum meum soror mea sponsa.* <sup>15</sup> is called in Scripture. Ymo ecclesia est vere domus Dei, civitas regis iusticie, regnum celorum, ortus conclusus, fons signatus et alia que scriptura ad sensum mysticum sibi attribuit. Nam in spiritualibus eadem substancia habet in se sine repugnacia quotlibet raciones vere earum denom-i-naciones, ut exemplariter videre possumus quomodo <sup>20</sup> contrariorum species et intenciones sunt simul in medio et in mente. Et ille qui ignorat hoc est valde indispositus ad cognoscendum catholice illud celeste coniugium. Nam Ysaie XXVI<sup>o</sup>, 1, dicitur de Christo et sancta ecclesia: *Salvator ponetur in ea murus et 25 antemurale.* Christus enim secundum divinitatem inmediate complectitur sponsam suam, et secundum humanitatem qua minutus est paulominus ab angelis est antemurale, quia dux belli diro certamine superans hostes ecclesie, et sic de quotlibet rationibus quas omnes <sup>30</sup> apostolus I<sup>a</sup> Corinth. XV<sup>o</sup>, 28 compendiouse complecti-tur, dicens quod *Christus est omnia in omnibus.*

Unde \* ignari scripture divertunt ad tales pueriles <sup>145<sup>a</sup> instancias, quando aliunde deficiunt argumenta et dicunt quod scriptura nostra est impossibilis in tantum <sup>1</sup></sup>

24. Ysaie; Codd. Ysidorus. Correxi. 26. A in marg.: Christi respectus ad ecclesiam. 33. A in marg.: Duplex opinio.

D 14<sup>a</sup> quod quidam dicunt nullam esse ecclesiam catholicam,  
 quia non est dare universalia ex parte rei. Quidam  
 2 vero dicunt quod ecclesia est ecclesia, sed non est  
 aliquid sed aliqua, nec aliquod est membrum ecclesie,  
 5 et sic scriptura sacra de capite ecclesie, de anima eius  
 et de aliis eius membris est manifeste impossibilis. Et  
 sic videtur quod habent dicere communiter quod, sicut  
 ecclesia nichil est, ita nichil valet, et sic Christus foret  
 mercator stultissimus qui tradidit semet ipsum pro  
 10 dicta ecclesia et nimis illuderet christianis de sponsa-  
 libus, de privilegiis et de attributis ecclesie.

Some say that  
 the Catholic  
 Church (as an  
 universal) has  
 no real ex-  
 istence.

Nam si ecclesia non sit ens vel aliquid, tunc non est verum nec bonum, et cum nichil valet nisi proportionaliter ut est bonum, sequitur quod ecclesia  
 15 nichil valet. Sequitur enim secundum rudimenta discipline: Utrumque istorum est bonum, deducendo duas particulares ecclesias, ergo utrumque istorum est res aliqua, et sic mille res forent una res que, licet raciocinetur, vivat bene, male, exercens actus humanos, 20 subiectans accidencia velut substancia, tamen nichil est. Unde habet partes et est satis sensibilis, divisibilis et sic de aliis denominacionibus, sed nullum est caput vel membrum eius, nec aliquid est intra, extra vel pars ecclesie, cum nunquam incepit, incipit vel desinet.  
 25 Et sic nedum domus materiales non manebunt post ablacionem minime partis materialis per auram vel avem, et sic oporteret indies de novo consecrare ecclesias, sed et communitates, ut conventus, abbathie, atque religio deficerent continue et innovarentur, ut 30 quevis persona de talibus deficit, vel quomodolibet innovatur, et periret appropriacio temporalium, eo quod non superesset collegium cui temporalia sunt donata. Non enim iure hereditario carnali sed imita-

If the Church  
 is nothing it  
 cannot be good.  
 Any local  
 church may be  
 something and  
 so a thousand  
 somethings may  
 make up one  
 which, in spite  
 of all it does  
 and is, we are  
 to call nothing.

By similar  
 reasoning we  
 might conclude  
 a house or a  
 corporation has  
 no continuous  
 existence, since  
 the parts vary.

1. A A<sub>1</sub>: quidam diceret. 5. In codd.: scriptura sacra. 12. A in  
 marg.: Obieccio. 22. B: sed deest. 23. 24. B: vel partes.  
 24. B: vel delinet. 29. B: innovearuntur.

cione spirituali a qua forte degenerantur, debent tales <sup>145<sup>a</sup> D elemosinas vendicare.</sup>

**Objection:** Item, iuxta dicta totum genus humanum est unus <sup>E</sup>  
If a whole is  
all that its parts homo, divisus in duos homines, et uterque eorum  
are, man is at  
once the body habet Deum et dominum Jesum Christum pro capite,<sup>5</sup>  
of Christ and  
the body of the ergo uterque eorum est corpus domini, et per conse-  
devil.

quens, ille totus homo foret corpus domini et sic sine  
racione reprobaret Augustinus Ticonium de corpore  
domini bipertito. Nec est evidencia quod exercitus vel  
populus facit quidquid facit pars eius, quin per idem <sup>10</sup>  
ille magnus homo foret simul corpus Christi et corpus  
diaboli, salvatus et dampnatus, quia secundum partes,  
ergo etc.

**Answer:** Hic dicitur concedendo assumptum, cum non possunt  
Mankind is di-  
vided into two, esse plures quam duo homines, et ita conceditur quod <sup>15</sup>  
and in a sense  
they both have uterque istorum duorum hominum habet Deum pro  
God for their  
head, but only capite, \* non pro parte eius, sed principaliter extrin- <sup>145<sup>b</sup>  
one is the body  
of the Lord. secus influente, et sic unus eorum est corpus domini  
quod est sancta ecclesia, sed alter non est corpus  
domini, sed corpus diaboli. Et sic non sequitur: Hoc <sup>20</sup>  
corpus est domini, ergo hoc est corpus domini. Et  
hoc intendit Augustinus, III<sup>o</sup> De Doctrina Christiana,  
XXXII<sup>o</sup> cap., increpans Ticonium, quia vocavit presci-  
tos corpus dominicum. Non enim est totum corpus  
naturale corpus domini bipertitum, nisi utraque pars <sup>25</sup>  
fuerit corpus domini. Et cum Augustinus XXXII<sup>o</sup> post-  
quam ostendit quod Christus et corpus suum quod  
est ecclesia sunt una persona, increpat eum in secunda  
regula qua vocat totum genus hominum corpus domini  
bipartitum. *Non, inquit, sic debuit appellare. Non* <sup>30</sup>  
*enim revera domini corpus est quod cum ipso non*</sup>

2. B: elemosina. 3. A in marg.: Tercia obieccio. 14. A in  
marg.: Responsio. Totum genus humanum est unus homo divisus in duos  
homines et unus illorum est corpus domini et aliis est corpus diaboli.  
Contra Ticonium. 23. A in marg.: Augustinus contra Ticonium.

8. In tertio libro De Doctr. Christ. cap. XXXII. 22. Cf.  
Hus, De ecclesia, Opp. tom. I, 206<sup>b</sup>.

E<sup>145<sup>b</sup></sup>

erit in eternum, sed dicendum fuit de corpore domini vero atque permixto, aut vero atque simulato, quia non solum in eternum, verum eciam nunc ypocrite non cum illo esse dicendi sunt. Ecce quam plane 5 iste sanctus diffinit quod presciti non sunt de Christi ecclesia. Unde De Consecracione, d. II<sup>a</sup>, *Hoc sacramentum*, dicit canon quod per cibacionem eucaristie societatem vult intelligi corporis et membrorum quod est ecclesia in predestinatis. Et De Penitencia, 10 d. IV<sup>a</sup>, *Si ex bono*; et sepe infra habetur quod nemo est de regno Christi quod est ecclesia, nisi vere filius quem pater dedit sibi. De quo dicit Joh. III<sup>o</sup>, 16, quod oportet ut non pereat, sed habeat vitam eternam. Et sic multi sunt in ecclesia qui vocantur filii nuncu- 15 patim qui non sunt de ecclesia.

F Conceditur ergo quod homo qui est humanum genus Mankind is not the Church.  
est partim prescitus et partim predestinatus, et sic tempore suo partim salvatus et partim dampnatus, sed ille non est ecclesia, quamvis faciat quidquid facit 20 aliquis homo, quia ad unitatem requiritur unitas capitis, sed ut dicit apostolus II<sup>a</sup> Cor. VI<sup>o</sup>, 15. *Que convencio Christi ad Belial?* Non ergo sunt duo capita ex equo vel subordinata, cum secundum apostolum que a Deo sunt ordinata, sunt. Et sic homo humani 25 generis est corpus naturale sed non corpus ecclesie propter diversitatem contrarietatis capitum et equivocationem ordinacionis divine ad gloriam et ad penam.

Et patet quid concedi debeat et quid negari in ista Mankind does  
30 materia. Nam concedi debet quod homo generis humani whatever each of its parts does,  
facit quidquid aliqua eius pars facit, et simul est

6. A in marg.: Presciti non sunt de Christi ecclesia.  
codd.: que communicacio. Correxi e II Cor. VI, 15.

22. In

6. Decreti III. pars, De Consecracione dist. II, cap. LXIII: Hunc cibum et potum societatem vult intelligi. 10. Decreti II. pars, causa XXXIII, quest. III, dist. IV, cap. VIII. 24. Rom. XIII, 1.

but it is not the beatus in celo et dampnatus in inferno, et est ambe <sup>145<sup>b</sup> F  
body of the Lord or the body of the devil.</sup>

iste ecclesie sed neutra illarum, et corpus illud secundum se totum est domini, sed non est corpus domini nec est corpus diaboli, cum totum integrale non est eius

A whole is not its part, but its parts. pars quantitativa sed est eius partes quantitative, et 5 sic est collectim corpus domini et corpus diaboli.

It is a slander on the Church to say that the reprobate form part of her. Unde videtur mihi quod illi non minus heretice quam blasphemie\* scandalizant sanctam matrem ecclesie <sup>145<sup>c</sup></sup>

siam qui dicunt quod habet ut partes componencia tot membra diaboli, quia indubie tunc foret turpis-<sup>10</sup>  
sima et a Deo maxime odita, quia secundum magnam partem. Et cum Canticorum IV<sup>o</sup>, 7, de illa dicitur: *Tota pulchra es amica mea et macula non est in te,* et apostolus Eph. V<sup>o</sup>, 27, dicit *illam esse ecclesiam, non habentem maculam neque rugam,* et illud dicit <sup>15</sup> decretum (ut patet in fine XIII cap.): cum ergo nullus debet dubitare quin omnia ista loquuntur de sancta matre ecclesia, manifestum videtur quod illa non habet in sui compositionem aliquod membrum diaboli, sed sicut prudens paterfamilias non adoptat in filium <sup>20</sup> quem scit perdere patrem suum, sic de Deo, quia iuxta apostolum, *si ordinaret filios, et heredes.* Cum ergo iuxta decreta ille cadit in heresim qui aliter exponit scripturam sacram quam spiritus sanctus flagitat, sicut et ille qui imponit tantum vicium sancte Romane <sup>25</sup> ecclesie, et indubie scandalum tale redundaret in Dei blasphemiam, quomodo rogo foret gratus matri ecclesie vel spenso suo qui imponeret eis tantam calumpniā? Nonne Exodi XXI<sup>o</sup>, 17 cap., precipitur lege sponsi: *Qui maledixerit patri vel matri moriatur?* Non ergo <sup>30</sup> imponamus matri nostre malediccionem et heresim cuiusmodi necessario est singulus prescitorum.

14. A A<sub>1</sub> illam esse: sequitur lacuna; ecclesiam: deest. 15. B: sicut dicit. 20-22. A A<sub>1</sub>: in — ordinaret deest. B: quem sit. 29. A: Nonne eodem XXI. A<sub>1</sub> corr. in marg. 30. A<sub>1</sub> in marg. add.: morte, ut Exod. XXI, 17.

**G** 145<sup>o</sup> Sed instatur quod, sicut omnes partes predestinorum sunt partes ecclesie, ita omnia capita predestinorum sunt ecclesie capita, et sic caput aggregatum foret caput ecclesie. Hic dicitur (ut supra tetigi) quod illud probabiliter concedi potest de capite naturali et, intelligendo ecclesiam personaliter ut per accidens vel contingenter, est ecclesia, cum partes quantitative predestinati ordinantur ad beatitudinem. Sed locuti sumus communiter equivoce de capite, ut est persona regens capitaliter; 10 quod est Christo proprium quoad totam ecclesiam.

Quarto arguitur per hoc quod iuxta dicta ecclesia foret per totum tempus veteris testamenti acephala, eo quod non potest habere caput nisi Christum, sed tunc non habuit Christum caput, ergo tunc non habuit caput. Et 15 per idem videtur sequi quod eadem ecclesia fuit pro tempore clementi quotlibet membra sua, quia pro nullo instanti fuit nisi fideles qui tunc fuerunt. Unde in exemplo tacto in fine secundi argumenti videtur quod non manet eadem domus, quacunque parte ablata vel noviter 20 veniente, quia per idem ablata iterum tanta et alia noviter veniente, et sic qualibet parte domus corrupta et una secundum se totam noviter generata, maneret eadem domus, sicut est de domo ecclesie.

**H** Hic sunt tres difficultates. Prima, utrum Christus fuit 25 ante incarnationem, quia certum est quod eternaliter fuit verbum Dei et semper caput ecclesie. Sed videtur non fuisse caput eius intrinsecum antequam fuit homo.

Ad illud autem videtur dicendum iuxta sepe dicta quod Christus in primo instanti mundi fuit sponsus 30 ecclesie predestinacione, in confirmatione autem angelorum dedit dotem parti spose et sic in confir-

4. The Church  
of the O. T.  
would have been  
headless, since  
Christ was not  
then its head.

Christ before  
his incarnation  
was not intrin-  
sically head of  
the Church,

but he was  
always head by  
predestination.

1. A in marg.: Nota; replicacio. 4. A in marg.: Responsio.  
Omnia predestinorum capita sunt capita ecclesie. 11. A in marg.:  
Quarta obiecicio. 21. A: corrupta. 22. A A<sub>1</sub>: manet.  
25. A in marg.: Responsio. Prima difficultas. B in marg.: Utrum Christus  
fuit ante incarnationem. 30. A in marg.: Christus in primo instanti  
mundi fuit sponsus ecclesie.

30. Cf. Hus, *De ecclesia*, Opp. tom I, 198<sup>a</sup>.

macione Abel iusti et aliorum sanctorum usque ad 145<sup>c</sup> H incarnacionem, manente continue eadem desponsacione, cum Cesar semper Augustus continue auget

In the incarnation he made second nuptials, creando quandam reginam partem tocius ecclesie que 5 quadam proprietate dicitur ecclesia christiana. Tunc enim dux et legifer noster familiarius alloquens sponsam suam (ut dicit apostolus Hebr. I<sup>o</sup>) per assumptionem humanitatis inducit arma nostra et ut gigas superavit hostes ecclesie, redimens partem sponse incareratam 10 et docens aliam quomodo sequeretur eius vestigia. Unde tota doctrina christiana stat in ista oracione ecclesie qua rogamus sponsum per adventum eius in carnem, ut doceat nos terrena despicere et amare celestia. Despicere, id est, in affecione postponere. Ille 15 enim despicit temporalia qui a summa sede anime ipsa abicit et facit ipsa intencionis celestium abiectissime ministrare. Et bene foret sibi qui perfecte didicerit istam regulam religionis, tunc enim foret in recta via sequendi sponsum et assumptionem iuven- 20 culam in regnum celorum.

At the last advent the Lamb will make marriage consummate and the whole Church will be crowned as Queen.

Tercio vero in ultimo adventu faciet agnus nupcias consummatas, coronando et confirmando reginam integrum que est una columba et universalis ecclesia, non pars alterius ecclesie (ut patet Apoc. XXI<sup>o</sup>). Et 25 super ista consideracione dependet magna pars sensus scripture et servitii ecclesie. Nam ex fide erit una totalis ecclesia glorificata post diem iudicii, et illa secundum magnam partem est modo sponsa in celo, in purgatorio et in mundo. Ideo illa est continue una 30 universalis et sancta mater ecclesia, et illa est quam

4. A in marg.: Christus in incarnatione originavit ecclesiam christianam.  
 8. A in marg.: Nupcie Christi per incarnationem. 12. B in marg.:  
 Tota doctrina christiana stat in una oracione. 15. B: preponere.  
 22. A in marg.: Nupcie consumacionis. B: nupcias consumptas. 25. B:  
 Moralium XXI.

3. Cf. Wyclif's De Benedicta Incarnatione cap. V, pag. 67.

I 145<sup>o</sup> debent leges intelligere et omnis christianus reverenter intendere; illa, inquam, figurata est in Salomone et templo, ut canit ecclesia. Frustra namque ordinaretur vel legeretur quod Salomon haberet tot reginas, tot concubinas et tot adolescentulas, nisi ut figurando Christum significet nobis suum coniugium cum spiritibus celestibus, tam angelis quam animabus, quam cum adolescentibus viantibus; ex quibus omnibus componitur una columba que est universalis ecclesia, 10 eadem que coronabitur in patria, quia aliter foret continue alia et alia universalis ecclesia. Frustra eciam ordinaretur et legeretur construccio templi Salomonis (de quo III<sup>o</sup> Reg. VI<sup>o</sup> cap.) ad figurandum Christum et ecclesiam, que est *templum suum* (ut dicit apostolus I<sup>a</sup> Cor. III<sup>o</sup> 17). Sicut enim fuerunt tres partes templi: prima in quam totum vulgus et alienigene intraverunt, quam sacerdotes in tempore Christi negotacionibus occuparunt (ut patet Matthei XXI<sup>o</sup>, 12). Et illa signat militarem ecclesiam in qua sunt eciam alienigene ut 20 presciti. Secunda vero fuit corpus ecclesie populo Israhelitico deputata, signans perfecciores pure Israhelitas a rugis in purgatorio depurandos. Tercia vero fuit sancta sanctorum in quam soli sacerdotes intrarunt solemniter semel in anno. Et illa signat triumphantes, 25 ut exponit apostolus Hebr. IX<sup>o</sup>, 11: *Christus assistens pontifex* etc. Sic, inquam, tota fabrica templi signat universalem ecclesiam iuxta fidem. Unde istum articulum fidei tenentur \* episcopi docere inferiores sacerdotes et populum, quia aliter ignorarent usum servii ecclesie ad cuius noticiam obligantur, et specialiter illum articulum fidei *ecclesiam sanctam catholicam* quem omnis catholicus debet scire.

4. A: regninas; A in marg.: Concubine, regine, adolescentule Salomonis. 13. A: III Reg. VI cap. 15. A in marg.: Distincio templi Salomonis ad ecclesiam. 16. A: primam in; B in marg. man. rec.: Templi partes tres. 16. A: alienigene. 23. Codd.: qua;

3. Vide supra pag. 97 l. 5. 4. Cant. VI, 7.

A good bishop remains after death patron of Unde ego credo quod, quicunque episcopus vere his (local) Church. Et patet quod Christus semper est caput ecclesie.<sup>146<sup>a</sup> K presidet in particulari ecclesia, remanet post mortem suam caput vel patronus eiusdem ecclesie. Quamvis enim moriatur in corpore, procurat tamen in spiritu pro subditis eciam fervencius quam in via, et post diem iudicii habebit quandam preeminenciam et illuminacionem, sicut in angelis longe alterius rationis quam prepositura viancium. Ideo rogamus, ut sanctos episcopos semper habeamus patronos in celis. Sed illi non contendebant circa primatus, adulterantes scripturam sacram, ut populus astringatur in via credere quod ipsi sunt capita sancte matris ecclesie.</sup>

A difficulty: Whether before the incarnation posito quod essemus ante incarnationem, quod verbum a the Word was est homo Christus Jesus. Et videtur quod sic, nam the man Christ Jesus. Yes; for he was so both secundum rectam philosophiam et logicam creatura ideally and potentially. Secunda difficultas logica est, utrum debet concedi, esse ydeale in verbo quam esse potenciale in causis secundis. Cum ergo ante incarnationem fuit illa sancta massa materialis in patribus, quam postmodum assumpsit de virgine, et spiritus habuit esse in humana specie, videtur quod totus Christus habuit humanitus esse potenciale, et sic esse. Confirmatur secundo ex hoc quod sacerdos conficiens in sancto triduo vere conficeret corpus Christi, sicut dicunt doctores concorditer, in tantum quod hoc foret tunc verum "hoc est corpus Christi" (ut recitavi in tractatu De Incarnatione); quare ergo non foret verum ante incarnationem quod verbum est Christus, cum tunc habet corpus quod post unit sibi, sicut est de corpore suo pro triduo?

Confirmation: In the three days the body to which he was afterwards united was his.

1. A in marg.: Conclusio. 4. A: est (in red ink) suam est caput.  
 7. B: quandam primiciam. 14. A in marg.: Secunda difficultas. Utrum verbum est homo Christus Jesus ante incarnationem. B in marg. man. rec.: Ante incarnationem verbum est homo Christus Jesus. 21. B: missa. 32. B in marg. man. rec.: In triduo.

**L**e Tercio confirmatur ex hoc quod ecclesia foret  
 146<sup>a</sup> aliter acephala, cum tunc non haberet caput intrin-  
 secum sicut post, et cum non potest habere taliter  
 nisi unum caput, videtur quod Christus ante incar-  
 nacionem fuit caput sponse sue intrinsecum, quia aliter  
 vel haberet duo capita vel idem foret caput extrin-  
 secum et caput intrinsecum. Et ad illud sonant quot-  
 libet scripture (ut allegavi alias de beato Jeronymo  
 in quadam epistola ad Paulum et Eustochium).

Confirmation:  
 Otherwise the  
 Church must  
 have been  
 headless.

10 Hic dicitur quod patribus veteris testamenti fuit  
 hec vera: verbum est homo Christus Jesus. Ipsi enim  
 secundum sanctos habuerunt eandem fidem quam nos  
 habemus. Ideo sicut nos credimus creacionem mundi,  
 carnis resurreccionem et vitam eternam, hoc est, quod  
 15 Deus tempore suo creat mundum, quod mortui resur-  
 gent, et quod beati vivunt eternaliter post diem iudicii,  
 ita utraque ecclesia credit incarnationem, scilicet quod  
 Christus pro suo tempore incarnatur. Et sic propo-  
 sicio nostra: Christus est homo, foret in signo utro-  
 20 bique vera, non quia tunc est quod Christus est homo,  
 sed quia verum est quod Christus est homo pro  
 suo tempore. Nec video quod Christus est homo  
 146<sup>b</sup> pro illo tempore, cum tunc compo\*neretur ex corpore  
 et anima quam assumeret pro illo tempore, et potis-  
 25 sime foret primus Adam secundum materiam et non  
 secundum raciones seminales, qualiter apostolus dicit  
*Levi fuisse in lumbis Abrahe*, et qualiter Anselmus  
 dicit: *Omnes nos fuisse Adam*, sed limitatum est ad  
 existenciam individuam humanitatis Christi.

Reply.  
 The fathers of  
 the O. T. be-  
 lieved in the  
 incarnation,

so far that  
 Christ would  
 be man in due  
 time.

30 Et ad primam instanciam dicitur quod non sequitur:  
 a Hoc eternaliter fuit et hoc est iste homo, ergo iste  
 homo eternaliter fuit, deducendo pure creaturam.

10. A in marg.: Responsio.  
 resurgunt.

15. A A<sub>1</sub>: deus deest.

15. B:

26. Ep. Pauli ad Hebr. VII, 5. 27. Anselmi, De conceptu  
 virginali et originali peccato cap. XI. (Opp. ed. Gerberon, pag. 101.)

We must be  
careful to dis-  
tinguish be-  
tween potential  
and actual  
being.

Conceditur tamen de Christo quod ipse eternaliter fuit <sup>146<sup>b</sup> L  
Deus; nec sequitur: Si iste homo habet esse potenciale  
in causis secundis, ergo iste homo est pro eadem  
mensura, quia tunc omne individuum quod posset esse  
foret, et sic esse in potentia est distrahens. Vel con- 5  
cesso quod Christus habet esse creatum pro mensura  
data, quod est, esse cause secunde, tamen tunc non  
habet esse Christi, quia tunc haberet existenciam huma-  
nitus singularem.</sup>

Christ assu-  
med the human  
body with the  
soul. He had  
the soul in the  
three days <sup>but</sup>  
not in O. T.  
times.

Et sic respondetur ad secundam instanciam con- b  
cedendo assumptum, cum Christus fuit in triduo tam  
corpus quam anima, sed cum Christus non assumit  
corpus ypostaticae nisi mediante anima, patet, cum non  
dum creata est anima Christi pro tempore veteris testa-  
menti, non pro illo tempore est Christus, nec sufficit <sup>15</sup>  
ad esse individuum esse specificum, quia tunc omnes  
effectus absolute necessario evenirent.

The Church  
would not be  
headless, for  
the word was  
always its head,  
but in another  
way since the  
incarnation.

Ad tertium negatur assumptum, cum ecclesia semper  
fuit capitata per verbum quod mansit perpetue eadem  
persona et sic idem caput post et ante. Conceditur <sup>20</sup>  
tamen quod post illas nupcias celebratas in utero  
virginis, quando Christus fuit murus et antemurale  
sponse sue, fuit caput rationis duplicitis et duplicitis nature  
et sic simul caput intrinsecum et caput extrinsecum  
eiusdem ecclesie. Et sic ad auctoritates potest dici (ut <sup>25</sup>  
alias) quod Christus est pro tempore veteris testa-  
menti nedum secundum deitatem sed secundum causas  
secundas, et sic possunt ipsi dici christiani.

Tertia difficultas naturalis est, quomodo manet idem **M**  
corpus inanimatum aliis partibus corruptis continue <sup>30</sup>  
generatis. Sed ad illud dictum est alias quod est dare  
corpus successivum tam continue quam interpolate, et  
ita est de domo materiali, sive ecclesia, sic quod  
existente secundum totam aliquam fuit illa que per-

1. B: Concedit.      5. B: esse in persona.      spe<sup>cum</sup>; A B: speculum.

16. In cod. A,  
29. A in marg.: Tertia difficultas.

M<sup>146<sup>b</sup> mansit in principio, adhuc manet; et est eadem domus successiva que fuit a principio usque in finem; sicut posito quod ignis incipiat partibiliter generari et cum hoc corrumpi, tunc ignis successivus mensurat secundum 5 partes utrumque motum, et sic corrumpitur inanimatum ad corrupcionem tocius et manet continue, dum corrumpitur. Et si queratur, quando consecrande forent ecclesie, dicitur quod ille est ritus humanitus introductus, ideo non est vis de tali consecracione 10 assistente sanctitate persone incolentis. Istam autem materiam relinquo aliis.</sup>

Sed quinto arguitur, probando sequi ex dictis omnem honorem et obedienciam inpendendam prelato confundi et omnem exaccionem corporalis debiti, cum 146<sup>c</sup> deficeret probacio \* predestinacionis vel sanctitatis, et illud secundum rationem foret fundamentum talia vendicandi.

Hic negatur assumptum, quia (ut patet alibi) operibus debet credi, nec licet prelato aspirare ad lucrum vel 20 honores illis dimissis, quia ut sic redderet se indignum illis lucris atque honoribus. Unde oraremus omnes, ut ecclesia sicut in suis primitivis attendat pure fructuoso operi sine ambicione temporalis commodi vel honoris. Modo vero ad tantum invalescebat oppositum quod 25 de clero nostro potest dici illud Ysaie III<sup>o</sup>, 12: *Populum meum exactores sui spoliaverunt et mulieres dominante sunt eius.* Et sequitur: *Popule meus qui beatum te dicunt, ipsi te decipiunt.* Nam qui olim erant rectores anime, iam perversi sunt in exactores pecunie; qui 30 olim zelabant pro honore divino contempto honore mundano, modo econtra lege Dei et per consequens honore eius postposito, preponderantes tradiciones

Objection:  
We should not  
know to whom  
to pay honour  
or even debt.

Answer:  
As to honouring  
prelates we  
must judge  
them by their  
works.

Prevailing  
abuses.

|                        |                                    |                 |
|------------------------|------------------------------------|-----------------|
| 6. A: ad corrupcionem. | 6. A in marg.: Nota.               | 12. A in        |
| marg.: Quinta obieccio | 18. A in marg.: Responsio.         | 20. A in        |
| marg.: Nota processum. | 22. B: attendat deest.             | 25. A in        |
| marg.: Is. Illa.       | 29. A A <sub>1</sub> : sunt deest. | 31. A in marg.: |
| Avaricia cleri.        |                                    |                 |

humanas nimis dediti sunt mundo, qui olim dediti <sup>146°</sup> M sunt ministerio apostolico, contempto temporali lucro, modo econtra totaliter inhiant temporali comodo, insolencia mundana et ocio introducto. Et tum extorta sunt nomina: Nam qui olim nominarunt se a Deo <sup>5</sup> vocatos apostolos, hodie contendunt se permissione divina ab homine nude electos; qui olim nominarunt se servos domini Jesu Christi, hodie retorquent, ut nominentur domini reverendissimi et patres beatissimi, et (quod est summus gradus ypocrisis) vocant se servos <sup>10</sup> servorum Dei, licet sint in opere, et per consequens, in nomine reali servi precipui patris mendacii et mendacissima membra diaboli. Et sic necesse est iuxta propheciam scripture ut pervertantur <sup>1</sup> mendacio et ypocrisi singuli non electi. *Tales autem*, ut docet <sup>15</sup> Augustinus in libro De Vita Christiana, *non sunt vera-citer christiani*.

A cure is wanted for the evils of extortion which infest the Church.

Unde si quis zelans pro profectu sancte matris N ecclesie, habens in animo scintillam virtutis constancie, posset dicere quod tyriaca est contra exactores huius- <sup>20</sup> modi, extorquentes sine recompensa plus debita bona pauperum sancte matris ecclesie ex titulo quod sunt membra principalia eiusdem matris sine macula vel ruga, qui possunt temptationibus et tribulacionibus adversantium concuti sed non superari a membris <sup>25</sup> diaboli vel submergi, ut dicunt iura canonica de sancta matre ecclesia: ideo ex ore proprio debent potentes mundi ab eis requirere quod ostendant secundum eadem iura procuratorum sufficiens in fructu operis quod sunt illi quibus bona sancte matris ecclesie <sup>30</sup> sunt debita vel donata, quia dist. XL<sup>a</sup> scribitur: *Non sanctorum filii sunt qui tenent loca sanctorum, sed*

i. Sumus in codd. Correxii. 8. B: extorquent ut vocentur. 9. A in marg.: papa. 30. B: quod sint. 31. A in marg.: Dist. XL. Hic nota contra sanctitatem pape.

16. cap. VI, comp. Aug. Opp. Append. in tom. VI, pag. 186.  
31. Decr. I pars, dist. XL, cap. II: *Non est facile.*

**N** 146<sup>o</sup> *qui exercent opera eorum.* Et ista tyriaca obtunderet cauterium rubiginosum diaboli quod non gracia sanacionis sed gracia spoliationis apponitur membris Christi. Conceditur ergo quod tam honor quam 5 stipendum sunt impendenda Christi sacerdotibus, sed 146<sup>a</sup> oportet eos ex operibus dare \* probabilem evidenciam quod sunt tales, cum nemo contra conscientiam daret bona sancte matris ecclesie membris diaboli; nam secundum leges humanas qui dat pseudoprocuratori 10 debitum creditoris, tenetur in penam negligencie, et si perdiderit datum creditori tribuere quod est suum. Multo plus creditor matris sue, et specialiter si negligit discernere utrum exactor sit fidelis procurator sancte matris ecclesie, quod iudicabit secundum opera et 15 regulas scripture. Nam liquido constat fidelibus quod decime, oblaciones et alie private elemosine debentur sancte matri ecclesie. Qua fronte ergo excommunicaret infructuosus operibus evangelicis subiectos simplices, nisi dent sibi bona sancte matris ecclesie, cum sit 20 evidens ipsum non esse de illa, sed in illa, tamquam eius hostem precipuum et ypocrisi atque mendaciis eius infidelissimum proditorem. De isto inferius.

We ought to  
see that we pay  
dues only to  
those who claim  
them rightly.

**O** Sexto arguitur contra dicta in ratione secunda; Objection: videtur enim, si Christus despousavit matrem ecclesiam If Christ was a son of the Church he was 25 cuius fuit filius, quod filius foret senior matre sua, older than his mother. sicut est honorabilior, melior et formalior quam est illa, et sic ydemptificaret sibi omne membrum ecclesie (ut sepe innuitur in sanctis doctoribus et scriptura).

Hic dicitur quod Christus despousavit matrem suam Answer: His mother was 30 que est totalis ecclesia non secundum se totam, sed the Synagogue, secundum synagogam ex qua Christus secundum carnem prodiit, et sic reliquit patrem et matrem (ut sancti doctores exponunt dictum suum Matthei XIX<sup>o</sup>, 5)

12. Creditor; fortasse debitor legendum. 13. B: est fidelis. 23. A in marg.: Sexta obieccio. 25. B: sua deest. 26. A<sub>1</sub>: formosior pro: formalior. 29. A in marg.: Nota bene. Responsio: Christus despousavit sibi matrem suam ecclesiam non secundum se totam.

*et adhesit uxori sue, sed illud dictum oportet sane* <sup>146<sup>a</sup>O</sup>

intelligi. Nam Christus assumens illud quod prius non erat non perdidit vel desiit esse illud quod erat, quia manet absolute necessario eternaliter plenus Deus, sed reliquit assumendo humanitatem esse solum Deus,<sup>5</sup> cum fuit humanitas que est aliud quam deitas. Et sic ubi prius fuit summe beatus cum patre stante illa beatitudine cum patre assumpsit miseriam frater-

which he left for nam condicionis humane, et sic reliquit matrem syna-<sup>10</sup>  
the "Church of the Gentiles". gogam, non deserendo membra predestinata in veteri

testamento, sed cum eis assumendo *ecclesiam gencium*, (ut docet Apostolus Romanorum IX<sup>o</sup>, 24). Verum tamen multos carnaliter Iudeos reliquit tamquam ineptos ad fabricam sancte matris ecclesie et secundum dotem novam adhesit uxori sue que fit plurimum ex gentibus, et <sup>15</sup> sic honorat matrem ecclesiam tamquam ipso priorem et superiorem, eo quod est duarum naturarum creatarum utraque. Et secundum corpus erat subditus parentibus suis carnalibus, ergo multo magis parentibus suis spiritualibus, hoc est, sibi et sancte matri ecclesie.<sup>20</sup> Sicut enim tam secundum corpus quam animam erat subditus trinitati, sic secundum corpus erat subditus sibi secundum animam.\* Verum tamen videtur quod <sup>147<sup>a</sup> non sit senior quam universalis ecclesia sed econtra, cum ipsa sit coetanea cum mundo et senium dicit <sup>25</sup> rei mortalis periodum naturalem. Sed est antiquior quam creatura alia, cum sit antiquus dierum, et sic est honorabilior et melior quam mater ecclesia, proporcionaliter ut deitas excedit creaturam.</sup>

Christ's humanity is the form (i. e. the organic principle) of the Church. P

Sed difficultas est, utrum Christus secundum huma-

nitatem sit forma ecclesie. Et videtur mihi quod sic;

nam sicut forma vivificat et movet corpus ad actus

1. 2. A A<sub>1</sub>: sane intelligere. 2. A in marg.: De incarnatione.  
 5. A: assumendo. 12. A B: Romanorum; IX. deest; in codd. lacuna. 25. B: ut ita sit. 27. A in marg.: Differencia inter senium et antiquitatem. 30. B in marg. man. rec.: Utrum Christus secundum humanitatem sit forma ecclesie. A in marg.: Dubium.

P 147<sup>a</sup> suos, limitans sibi et partibus suis crementum et alia accidentia naturalia, sic se habet nedum divinitas Christi extrinsecus sed humanitas eius intrinsecus ad sanctam matrem ecclesiam; unde blasphemum est 5 cogitare quod subest potestati humane posse celebrare divorcium inter Christum et matrem suam, sicut carnaliter ymaginamur de defectu in carnali coniugio. Ecclesia enim est virgo spiritualiter intelligendo sicut tota multitudo celestium civium agnum sequencium (ut 10 dicitur Apocalyps. XIV<sup>o</sup>, 1), unde tales virgines possunt post corrupcionem recuperare virginitatem, sicut non contingit de virginitate carnali, quamvis semper possunt esse virgines. Nam eo ipso, quo predestinatus habet celibatum, recipiens a sponso ecclesie semen fidei, 15 gignendo filium Dei, est virgo, sponsa Christi, et per consequens, soror et frater eius germanus, et per idem, mater eius, cum gignit Christum spiritualiter ex semine sponsi in anima conversa ad Christum. Et istam materiam pulchre tangit decretum ex doctrina Augustini, 20 ut patet XXVII<sup>a</sup> q. prima: *Nupciarum*, ubi dicitur quod *ecclesia tota virgo est, cum Apostolus II<sup>a</sup>. Corinthiorum XI<sup>o</sup>, 2 dicit: Aptavi vos uni viro virginem castam exhibere Christo.* Et ab illo viro cum vivit perpetuo, non licet recedere spiritualiter fornicando, ideo con- 25 iugatus manet spiritualiter virgo.

Q Sed dubium est tactum in quarto argumento de unitate numerali ecclesie, utrum Christus et quodlibet membrum ecclesie sit eadem ecclesia in numero, et videtur quod 1 sic ex triplici conveniencia numerali. Primo, inquam, 30 videtur quod quantumcunque partem anima hominis adequate actuaverit, quantumcunque materia cor-

Christ and  
every one of  
his members  
make up one  
Church.

7. A in marg.: Sponsa Christi. 14. B: sponso semen fidei gignendi. 21. A B: II Cor. X. A in marg. corr. Cor. XI. 24. 25. B: idem coniugatus. 26. A in marg.: Dubium. A B in marg.: Utrum Christus et quodlibet membrum ecclesie sit eadem ecclesia in (A: deest) numero (B manu rec.). 30. B: anima deest.

porea varietur, manet continue idem homo, ut hic <sup>147<sup>a</sup> Q  
supponitur. Quare ergo non sic de homine ecclesie  
cuius forma est Christus manens in eternum? Secun- 2  
dum exemplum naturale est quod anima cuicunque  
membro copulata fuerit remanet tam anima quam 5  
membrum eadem persona hominis. Quare ergo non  
sic de Christo et ecclesia, sic quod quodlibet membrum  
eius sit Christus, ut sonant multe auctoritates? Tercio 3  
videtur quod sicut Christus mansit eadem persona in  
numero pro tempore mortis sue, tam in sepulchro 10  
mortuus quam in inferno vivus, ita videtur eandem  
personam ecclesie disiunctive regnante in celo et  
peregrinantem in mundo, et sic Christus assumpsit  
ypostatice personam ecclesie peregrinantis in beata  
virgine. 15</sup>

We must be  
careful to under-  
stand rightly  
what is unity  
of person.

Hic oportet prudenter intelligere unitatem persone  
quam sancti exprimunt ex \* scriptura, ut patet de <sup>147<sup>b</sup>  
octo generibus unitatum quas exprimit beatus Bern-  
hardus, ut recitatur in proximo capitulo in respon-  
sione ad tertium argumentum. Et tunc loquendo ad  
sensem doctorum concedenda videtur sentencia cuius- 20  
libet horum trium argumentorum. Nam primo con-  
cedi potest quod manet continue eadem ecclesia que  
est collectum omnes predestinati et singillatim singuli,  
ac singulus eorundem omnes uniti in Christo capite,  
sed tunc oportet intelligere personam ut caput, basim 25  
tocius compositi et quodlibet membrum suum con-  
fuse tamquam absorptum in Christo absconditum, sic  
quod ecclesia Christi dicat Christum cum quocunque  
fideli sibi incorporatum. Si enim papa dicitur  
ecclesia propter virtutem quam influit in ecclesiam, <sup>30</sup></sup>

11. Hic verbum omissum esse videtur. 16. A in marg.: Re-  
sponsio. Nota quomodo omnia membra Christi sunt Christus cum corre-  
spondenciis. (Above 147<sup>a</sup> without mark of reference.)

18. Cf. above pag. 109.

**Q** 147<sup>b</sup> ut dicitur XXIV<sup>a</sup>, q. prima: *Quodcunque, et VII<sup>a</sup>, q. prima Scire debes*, multo magis primus papa admirabilis dominus Jesus Christus.

**R** Iterum, si procedentes carnaliter ab Adam primo dicuntur fuisse ipse in quo originaliter peccaverunt, multo evidencius descendentes a secundo Adam dicentur fore secundus Adam in quo finaliter requiescent. Nam semen fidei quod est veritas est magis communicativum quam semen corporeum. Iterum, si combustibile vel ignibile ut lignum, carbo vel ferrum dicitur post ignitionem vulgariter esse ignis, cum alium ignem non percipimus hic nobiscum, multo magis spiritualiter comedimus a Christo et plene digestus ab eo usque ad quartam digestionem que est glorificatio; ille ergo cui vivere Christus est, sicut sunt omnes sancti qui vivunt Deum: manifestum videtur ad hunc sensum quod sunt vita eorum que Christus est.

The predestinate may be truly said to be Christ.

1 Et patet quomodo verum est quod benefaciendo vel persequendo membra Christi, ut sic, taliter respicitur ipse Christus (ut patet Matthei XXV<sup>o</sup>, et Act. IX<sup>o</sup>, 5).  
 2 Patet secundo quod martyres nunquam possent sustinuisse tot passiones et fecisse tot mirabilia nisi per incorporantem et assimilantem membra capiti loquenter et operantem in eis dominum Jesum Christum.  
 3 Et patet tertio causa quare Christus precepit suis declinare a mundo et sensibilibus et proicere totam scienciam, curam et affectionem in ipsum, quia aliter non assimilantur sibi, quia nichil plus obstat assimilacioni cordi, capiti et corpori ecclesie quod est Christus, quam mundana affeccio. Ipse enim sepe in evangelio vocatur regnum celorum, corpus quod sequuntur aquile, et vita omnibus ipsum viventibus. Et patet

To gain this unity with Christ we must throw away all worldly affections.

1. A in marg.: Papa quomodo dicitur ecclesia.  
 16. Deum: hic aliquot verba excidisse videntur.

4. B: ab: deest.  
 28. 29. B: assimilantur... assimulacioni.

1. Comp. Decreti sec. pars, causa XXIV, q. 1, c. VI, et causa VII, q. 1, c. VII. 15. Philipp. I, 21.

quomodo dicendum est ad secundam rationem et <sup>147<sup>b</sup> R terciam, concedendo sentenciam catholicam, in qua manuducunt, et cavendo diligenter ab errore intellectus et scandalum auditorii. Posset enim seductus credere quod omnis christianus foret idem personaliter cum Christo secundum corpus et animam, ita quod non forent dispare persone essentie vel nature, quod foret nimis erroneous.</sup>

This oneness with his members does not take from Christ's separate personality as head.      Unde ne darem scandalum scole, \* distuli istam <sup>147<sup>c</sup> S sentenciam. Aliquis enim est participative Christus ut <sup>10</sup> sicut membrum eius, et aliquis personaliter ut solum ipsum caput, et illi qui non capiunt istam distinctionem, non capiunt sensum huius scripture: *Qui adheret Deo, unus spiritus est*, et quomodo vinculum caritatis vel gracie est forcium quam vinculum naturale, ut dicit Augustinus in libro De Vera Religione XCI<sup>o</sup>, et tactum est cap. proximo in soluzione tertii argumenti. Et patet quomodo intelligendi sunt auctores sancti, concedentes istam sentenciam, ut Augustinus, Crisostomus et Bernardus cum aliis qui <sup>20</sup> sapiunt Deum et legem scripture. Et patet secundo <sup>b</sup> quomodo tolli debent argumenta sophistica in ista materia, ut hii instant, si beati singuli sunt persona Christi, tunc sunt personaliter ipse Christus, et sic tantum Christus est homo, et omnis homo est omnis <sup>25</sup> homo, cum aliis arguiciis multipliciter in materia de trinitate. Sed hii non considerant quod multa possunt esse eadem persona communicative, participative vel secundum esse intelligibile, licet non personaliter, et patet quod consequentie multiplicate non procedunt. <sup>30</sup></sup>

Ultimo patet quod non est repugnancia in <sup>c</sup> T equivoce concedentibus et negantibus eandem propo-

3. B in marg.: Error intellectus et scandalum sunt cavenda.  
9. A in marg.: Christus duplice dicitur.      12. A B: Salomon.  
A<sub>1</sub> corr. in marg.: solum.      17. B: de una religione.      21. A in  
marg.: Contra dicta.      27 B: Sed hiis.

14. I Cor. VI, 17.      17 Cf. above pag. 109.

T<sup>147°</sup> sicionem sensibilem, ut unus catholice negat quod ipse est Christus, sicut fecit Baptista, quia non fuit personaliter ipse Christus, et aliis concedit quod omnis qui Christum induit est Christus (ut patet de 5 sanctis predictis). Unde captandum est auditorium cui sic varie est loquendum, nec videtur esse concedendum quod omnis christianus sit Deus, licet omnis res sit Deus, et omnis substancia secundum esse intelligibile est Deus (ut patet in materia De Ideis), ut 10 omnis homo est idem Christo, quia eadem species, et Christus est deitas, et tamen non est idem deitati.

Et ista sententia tangitur in decretis, De Consecracione, d. II<sup>a</sup>. *Quia passus, ubi Augustinus dicit quod Christus in eucaristia commendavit corpus suum quod eciam fecit nosmet ipsos.* Nec aliter digne accipimus quoad beatitudinem, nisi simus predestinati ad corpus eius, ut vivamus in eternum (ut exponit Augustinus super Joh. in omelia). Glosa ergo sic distinguit: *Non, inquit, fecit nos corpus suum quod natum est de virgine 15 et sumitur in altari, sed corpus suum spirituale quod est ecclesia.* Et illa unio est pure res huius sacramenti (ut dicam alibi). Videtur tamen planius dicendum et modo loquendi sanctorum conformius quod idem est corpus in numero quod est ecclesia, 20 et corpus in sacramento ac natum de virgine, cum sit ipse Christus. Aliter tamen est Christus ipsum corpus quia personaliter, et aliter christianus quia sacramentaliter, unus proprie et aliis participative; et sic credo ego propheticam Christi intelligi

13. B in marg. man. rec.: Unio Christi cum ecclesia est res pure sacramenti. 26. B in marg.: Corpus est Christus personaliter.  
21. B in marg.: Christianus sacramentaliter et participative.

13. Non extat ap. Augustinum, et est fortasse ab ipso Beda ad I Cor. 10 collectum ex tract. 26, 27, Aug. in Joan., vide notam (455) Friedbergii ad Decr. III, p. De Consec. c. XXXVI. (Corp. iur. can. I, 1326.)

Matth. XXIV<sup>o</sup>, 5: *Multi venient in nomine meo, dicentes 147<sup>c</sup> T  
quia ego sum Christus, et multos seducent.* Non enim reor aliquem christianum vel pseudoapostolum dicere quod ipse est Christus personaliter, sed sacramentaliter per incorporacionem in corpus Christi mysticum; nam 5 Ephesiorum V<sup>o</sup>, 27, scribitur: *Dico autem sacramentum magnum in Christo et ecclesia.* Illa autem pretensio solum nuncupative \* ecclesiasticorum seducit plurimos. 147<sup>d</sup>

Objection:  
Difficulties in  
the doctrine of  
predestination.

Septimo et ultimo arguitur contra dicta de gratia V predestinacionis que est insolubile ligamentum membrorum ecclesie. Mirum namque videtur multis quomodo aliquod accidens absolutum non potest perdi, quomodo ipsum stat cum mortali, et quomodo ipsa semper rectificat verum dominium, sic quod verum dominium stet cum mortali sicut stat cum prescito 15 ad tempus iustificacio.

Answer:  
It is involved  
in Bradwardine's doctrine  
of God's unchangeable-  
ness in love or hate.

Hic dicitur quod quicunque posuerit sentenciam doctoris profundi in correlario XXIII<sup>i</sup> cap., libri primi, scilicet quod Deus non potest quicquam noviter diligere vel odire nec vicissim aliquid odire vel diligere 20 plus vel minus. Quicunque, inquam, illud concesserit habet ponere gratiam predestinacionis ad sensum expositum.

Unde non credo quemquam posse falsificare hoc fundamentum, quia in dubio si est falsum est summe 25 hereticum. Nam dato quod Deus quemquam predestinavit, sicut oportet ex fide scripture concedere Rom. VIII<sup>o</sup>, 30, de quadruplici gradu assimilacionis membrorum ecclesie, scilicet *vocatione, predestinacione,*

1. A: Matth. XXIV deest et hab. lacunam. 6. A: V deest.  
8. A<sub>1</sub> false: ecclesiasticorum sacramentorum. 9. A in marg.: VII.  
obieccio. 12. B in marg. man. alt.: Gracia predestinacionis non potest perdi. Stat cum mortali. 13. B: ipsa non; A<sub>1</sub> habet: ipsum. Sed rectius A: ipsa (scil. gratia). 16. A<sub>1</sub> B: iustificato. 17. A in marg.: Responsio, utrum predestinacio stat in eodem cum mortali. (Above 147<sup>d</sup> without mark of reference.) 18. In codd.: XXXII; vide supra pag. 79. 24. A in marg.: De predestinacione.

18. sc. Bradwardini v. supra pag. 79.

V<sup>147<sup>a</sup>*iustificacione et glorificacione*, patet quod est dare correspondenter ad predestinacionem Dei eternam unam predestinacionem passivam que incepit sicut incepit esse, quod iste est predestinatus. Et illa predestinatio cum sit precipuum donum Dei gratissime datum, cum nemo potest mereri suam predestinacionem, eo quod non potest inesse nisi insit primo instanti predestinati, 5 ideo patet ex communi sermone dicto de gracia quod illa predestinatio est gracia precipua, sed dicitur ad aliquid, sicut sciencia, meritum et multa talia que vocantur qualitates. Nulla enim qualitas est res abso-luta, potens per se existere, et sic conceditur quod non potest perdi, cum sit fundamentum glorificationi vel beatitudini, que nec eciā potest perdi.</sup>

Nam si alterum istorum perditur, ipsum fuit, et si unquam fuit, cum non potest esse accidenter predestinatio vel beatitudo, ipsum semper erit, et per consequens, non perditur, 10 ideo si perditur, non perditur; et patet ad primum mirum.

Predestination  
is God's chief  
gift, and from  
its nature it  
cannot be  
given at all  
unless carried  
to fulfilment.

X Quo ad secundum dicitur, cum nemo dubitat quin multi predestinati peccarunt mortaliter, tam peccato originali quam actuali, ut patet de David, Petro et Paulo, et predestinatio non potest perdi iuxta dicta, manifestum est quod gracia predestinacionis stat cum peccato mortali, 25 verumptamen repugnat peccato in spiritum sanctum, sicut gracia presciti secundum presentem iusticiam repugnat dampnacioni, licet aggregatum ex illa gracia et presciencia inferat necessario dampnacionem (ut patet XXXIII<sup>a</sup>, q. quarta, *Vasis ire*, et capitulo sequenti 30 ex testimonio Augustini). Unde concedendum est quod Deus infinitum plus diligit Petrum quoad mores eciā dum negat eum, quam diligit Scarioth dum est

The predesti-nate may sin  
mortally,

5. B: principium domini. 7. A: nisi nisi. 27. A: repungnat.  
28. A A<sub>1</sub>: patet deest.

29. Decr. II. pars, Causa XXIII, q. IV, c. XXIII.

in gracia, quia cum necessario semper eque diligit,<sup>147<sup>a</sup></sup>

X

semper diligit Petrum ad beatitudinem, cum scit eum finaliter converti, Scarioth autem semper diligit ad penam perpetuam, cum eternaliter videt omnia preterita vel futura sibi presencia, ut hic supponitur.<sup>5</sup>

Et patet quod gracia predestinacionis quam quidam<sup>1</sup> vocant graciā prevenientem est quantumlibet melior quam gracia nude secundum presentem iusticiam quam quidam vocant \* graciā comitantem. Sed<sup>2</sup> <sup>148<sup>a</sup></sup> optima est gracia qua homo finaliter perseverat, que dicit ad confirmationem et gloriam quam quidam vocant graciā consumantem. Et iste gracie sunt<sup>3</sup> naturarum disparium, cum preter bonitatem supernaturalem dicunt relacionem ad mercedem. Nec est negandum quin prescitus habet graciā prevenientem,<sup>15</sup> concomitantem et eciam consumantem opus aliquod bonum, sicut predestinatus habet graciā secundum presentem iusticiam. Sed sic contendens equivocat gratis eciam in signis nec effugiet, volens concordare in principiis fidei de modo diligendi Dei et methaphysica de quiditate gratie, quin proporcionaliter ut

Grace is not a thing but a quality by which man is pleasing to God.

Deus diligit hominem est ipse gratus Deo, et proporcionaliter habet graciā, non quod illa gracia sit res, que posset per se existere, ut grosse et heretice concepit Pelagius, sed quod gracia sit qualitas spiritualis vel denominatio qua quis est formaliter gratus Deo. Et patet quod homo potest esse episcopus, dominus et minister ecclesie, eciam prescitus, existens in gracia secundum presentem iusticiam, sed homo non est cum hoc membrum sancte matris ecclesie. Unde sicut heres<sup>20</sup> parvulus caret dominio, dum tamen tempore suo sit

2. B: ad peccatum.      4. A in marg.: Nota de gracia triplici, B in marg. man. alt.: Gracia predestinacionis preveniens.      10. B in marg.: comitantem.      16. B in marg.: Consumantem.      21. A in marg.: Quid est gracia.      21. B: ut deus — habet deest.      28. B: et prescitus.      31. B: tempore — alio deest.

1. Cf. Hus, De ecclesia, Opp. tom. I, 200<sup>a</sup>.

X 148<sup>a</sup> dominus omnium, sic predestinatus in mortali caret dominio, dum tamen alio tempore habet dominium, cum Deus eternaliter vult quod illud habeat pro suo tempore.

Y Et si queratur, quare repugnat dominium in predestinato peccante mortaliter, dicitur quod ipse est tunc expers iusticie et cuiuscunque virtutis moralis, et per consequens, expers dominii quod oportet fundari in iusticia morali. Habet tamen iusticiam naturalem ad membra et omne quod placet Deo ut habeat, sicut et habet prescitus, et supra hoc habet iusticiam in predestinacione fundatam quam ad tempus obscurat piaculo. Unde non audeo dicere quod omnis peccans mortaliter non sit tunc membrum ecclesie, sicut videtur decretum dicere De Consecracione, d. I, *Ecclesia*, quia tunc esset tanta vel maior ambiguitas de prelatis, utrum sint membra ecclesie, sicut est de eis, ponendo solum predestinatos esse membra ecclesie, quia suspicionem probabilem habemus de mortali, qualem non habemus quod prepositi sunt presciti, et periret obedientia prelatis, cum non sic debemus honorare membra diaboli nec dare eis elemosinam, cum scimus quod egenis membris Christi est debita; sic enim vacaret beneficium intrusoris cotidie tam de iure quam de facto, et sic contra testimonia sanctorum nimis perturbaretur ecclesia. Alia autem sunt dubia concernencia ecclesiam que patent alibi, ut quod Christus existens humanitus fons vivus plenus gracie est quantumlibet melior moraliter quam totum residuum corpus ecclesie, cum gratia unionis sit alterius rationis quam gratia posteris derivata.

A predestinate man sinning mortally, forfeits his dominion for the time.

5. A in marg.: Nota. 15. A in marg.: Utrum omnis peccans mortaliter non sit tunc membrum ecclesie. B in marg.: Episcopus in mortali non est protunc membrum ecclesie. 18. 19. A habet rasuram: suspi . . . bilem. 30. B: cum: deest.

## CAP. VII.

As commanded by the king, we give our honest opinion on the case laid before us. Convenimus ex mandato domini regis ad dicendum 148<sup>a</sup> A secundum videre nostrum veritatem in casu nobis

opinion on the case laid before us. ad exposito ad honorem Dei, ad profectum ecclesie et 5 ad stabilimentum prosperum regni nostri, et hec tria in tractatu nostro se invicem consequuntur. Casus autem nobis expositus in compendio fuit iste: Duo viri armorum, homines \* legii regis nostri fuerunt 148<sup>b</sup> inobedientes regi et legibus suis, et per consequens 10 regno, in redempcioне unius captivi Hyspaniensis, filii comitis de Dene in cuius custodia et redempcioне rex noster secundum leges suas debuit habere precipuum interesse. Unde quia noluerunt reddere regi nostro captivi custodiam per quem captivum regnum 15 redimeret multos milites suos in Hispania captivatos, mandati sunt per regem et regnum tuciori regis carcere mancipari. Sed secundo superaddentes inobedience priori exierunt contra mandatum regis violente de carcere et prostrato custode carceris intrarunt septa 20 Westmonasterii, in quibus vendicarunt omnino eximi a subieccione regis ex illius ecclesie libertate. Et tertio,

2. B: ad dicendam. 4. D (Codex Dublin.): et stabilimentum. 6. A in marg.: Casus. 9. B: fuerint. 21. 22. A A<sub>1</sub> B: exui a.

1. The Continuation of the Eulogium Historiarum gives an account agreeing with Wyclif: Ipsi timentes perdere redempcionem sui prisonarii noluerunt ipsum producere ad domini regis mandatum. Rex per concilium eius obiecit eis quod ipsi fecerunt carcerem in domibus suis infra regnum suum contra suum mandatum et voluntatem; et misit eos ad turrim Londonie. Ipsi vero prostrato eorum custode fugierunt ad Westmonasterium.

Constabularius turris venit, ut eos reduceret et Johannes Haule resistens interfactus fuit . . . tamen Ricardus Shakille ibat cum eo. Eul. Hist. III, 342 comp. Rolls of Parlament vol. III, pag. 10<sup>a</sup>, 50<sup>b</sup>, 51<sup>a</sup>.

A 14<sup>b</sup> minando quod exirent de terra nostra coniuncti nostris capitalibus inimicis, dicuntur arma sibi parasse, literas salvi conductus ab hostibus procurasse et consilium domini nostri regis tamquam falsum publice difidasse.

5 Istis suppositis cum multis aliis que nunc esset The question is whether it was nimis longum disserere, queritur utrum licet regi et lawful to take certain prisoners out of regno suo in casu isto facere ut dicti captivi de West- sanctuary at monasterio extrahantur. Et dicunt canoniste et civiliste Westminster. tam regni nostri quam imperii quod, supposita veri- 10 tate casus, non obstante quocunque privilegio West- monasterii licet eos extrahere. Theologi autem dicunt concorditer quod, supposita veritate casus expositi, licet eos extrahere, servando tamen eos in vita et membris incolumes. In isto autem articulo intendo condicio- 15 naliter ex suppositione veritatis casus narrati procedere, Taking the case stated as true, it was lawful for three reasons: et nec invasionem occisi nec suam occisionem propter ignoranciam occulte circumstancie comprobare.

B Quibus suppositis conclusio theologorum suadetur i. God's law as tripliciter. Pro primo arguento suppono primo legem Ex. XXI, 14. 20 domini Exodi XXI<sup>o</sup> capitulo, 14, datam Moysi: *Si quis de industria occiderit proximum suum et per insidias, ab altari meo evellas eum, ut occidatur, ubi notatur primo ex natura condicionalis quod lex ista debet esse perpetua. Secundo notatur quod mora talis 25 in sanctuario non debet esse ex aliquo privilegio perpetuo constipata, ideo dicit evellas eum. Tercio notatur quod summus gradus sanctitatis loci non debet aliquem talem in immunitate ecclesiastica conservare, cum ab altari qui est locus dignissimus ecclesie talis homicida 30 evelli debeat.*

Secundo supponatur factum sapientis regis Salomonis III<sup>o</sup> Regum 2<sup>o</sup> cap., ubi fecit occidi Joab ad cornu Solomon with Joab.

i. A A<sub>1</sub>: convicti (coniucti). 4. A in marg.: Utrum licet in casu infra posito invadere monasterium. 6. A in marg.: Questio. 8. A in marg.: Responsio legistarum. 11. A in marg.: Responsia theologorum. 15. A A<sub>1</sub> B: casus deest. 22. A in marg.: Duplex suppositione. 23. D: natura conditionali 31. B: Salomonis — in thabernaculo deest.

2. The precedent of Solomon with Joab.

altaris in tabernaculo domini, non obstante quod <sup>148<sup>b</sup> B in exercitu patris sui David plus aliis militibus labo-  
ravit. Cuius occisionis doctores triplicem causam eliciunt  
ex scriptura. Primo, quia occidit Abner et Amasan  
tempore pacis ex vulpina industria, et tunc non gau-<sup>5</sup>  
deret immunitate ecclesie ex lege iam proximo alle-  
gata. Secundo, quia conspiravit cum Adonia et Abiathar  
contra regem. Et tertio precipue, quia rex timuit sibi  
quod Joab superstes in regno pacem populi pertur-  
baret. Ideo subditur: *David autem et semini<sup>10</sup>  
eius et domui et trono eius \* sit pax in eternum* <sup>148<sup>c</sup>  
*a domino.*</sup></sup>

3. because of  
danger to the  
realm.

Ex istis tertio sic arguitur ex lege Dei quam non  
est fas homini inpugnare, licet nedum de altari Dei  
propter timorem perturbationis regni fugitivum ad <sup>15</sup>  
occidendum extrahere, sed ibidem eum occidere, ut  
patet ex dictis; sed infinitum minus esset fugitivum  
salvum in vita et membris extrahere; ergo, posita  
vehementi suspicione regis et sui consilii de prodicione  
vel perturbacione regni per tales fugitivos futura, licet <sup>20</sup>  
eos secundum formam predictam extrahere et in tuta  
custodia conservare.

O. T. preced-  
ents are valid,  
or there is no  
authority for  
tithe.

Nec valet dicere quod lex antiqua non obligat homines  
legis nove, tum quia super ista lege veteri fundant  
leges ecclesie iura sua, ut patet de quattuor qui non <sup>25</sup>  
gaudebunt immunitate ecclesie, non licet ergo destruere  
principia legis ecclesie, tum quia arguitur ex legis  
divine iusticia per locum a maiori facti nostri iu-  
sticia, tum eciam quia tunc non remaneret nobis eccl-  
esiasticis titulus decimas vendicandi, cum non ex lege <sup>30</sup>  
nova sed veteri autorizatur nobis solucio decimarum.

|              |                                                         |                                     |                              |
|--------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------|
| 4. D: Prima. | 13. D: Ex istis tribus. A in marg.: Prima<br>responsio. | 16. B in marg.: iubet occidere.     | 23. A in marg.:<br>Ficticia. |
|              | 26. D: qui nunc gaudebunt.                              | 26. 27. B: distrahere<br>principia. | 28. B: facti ut nostri.      |
|              |                                                         |                                     | 29. 30. D: ecclesiasticus.   |

**C** 148<sup>c</sup> Nec valet secundo quod Joab commisit peccata<sup>2</sup>. In this case  
gravia, que plus movebant quam suspicio de per- there are the  
turbacione futura, tum quia sic est in casu nostro same grounds  
de superba eorum inobedienza, tum eciam quia for action as in  
5 certum videtur ex textu quod timor perturbacionis  
regni Salomonis fuit causa occidendi Joab precipua,  
quia ignoravit si priora crimina sint dimissa; ideo  
punicio quattuor personarum de quibus ibi fit mentio fuit  
precipue ad pacificandum in posterum regnum suum.

10 **N**ec valet tertio dicere quod expectaretur quousque probata<sup>3</sup> 3. It is unsafe  
fuerit regni perturbacio sive prodicio, quia illa to wait until  
probacio foret nimis diutina contra prudenciam pre- treason is com-  
vendi regno pericula; sed hoc videtur probabile quod pleted.  
non inferretur eis lesio corporalis, antequam culpa eorum  
15 fuerit notoria vel secundum leges patrie probata legi-  
time. Aliud enim est dampnare hominem de reatu et  
aliud ad tutelam regni servare ipsum vehementer  
suspectum in salva custodia.

Quarta ficticia qua dicitur Salomonem in proposito<sup>4</sup>. Solomon's  
20 illicite iudicasse non habet colorem, cum sic diceretur act is approved  
by Scripture.  
de opere legitimo aliorum quos sequimur ex aucto-  
ritate scripture. Cum enim scriptura tantum commendat  
sapienciam suam et non reprobat sed multipli muni-  
cione approbat illud factum, videtur ex sufficiencia  
25 scripture quod fuit factum legitimum. Sic enim sup-  
ponunt leges humane bonitatem persone quousque pro-  
betur contrarium; immo omnes leges humane approbant  
iudicis inferioris iudicium quousque eius iniusticia  
convincatur.

**D** Secundo principaliter arguitur sic ad idem: Videtur  
quod quilibet legius homo regis Anglie tenetur tantum

1. A in marg.: Ficticia. 4. A B: superbia. 6. B in marg.  
man. rec.: Absque completa investigacione suspicionis est occidendum.  
7. 8. B: Ideo punicio. 10. A in marg.: Ficticia. 11. 12. D: illa  
paracio. 12. D: diutina que excluderet prudenciam. 14. In  
codd.: inferreretur. 19. A in marg.: Ficticia. 22. A B: tante  
commendat. 26. D: bonitates persone quousque probatur. 30. B:  
Tercio principaliter. A in marg.: Secunda responsio.

2. The King's vel plus obedire sibi, sicut monachus abbatii in qui-<sup>148c</sup> D  
 subjects should obey him in buscunque que non sunt contraria legi Dei, sed mo-  
 everything not contrary to nachus tenetur virtute obediencie et sub pena carceris  
 God's law. obedire abbatii in hiis que non sunt \* contraria legi<sup>148d</sup>  
 Dei: ergo multo magis ad tantam obedienciam tenetur<sup>5</sup>  
 quilibet Anglicus suo regi specialiter in necessariis  
 regimini regni sui. Ex quo sequitur quod servientes  
 regis de sua privata familia tenentur parere sibi et suo  
 sapienti consilio in huiusmodi licitis et honestis; sed  
 mandatum est per regem et dictum consilium (sicut<sup>10</sup>  
 narratur) ut ad pacificandum regnum extrahant a  
 Westmonasterio inobedientiarios predictos; ergo cum  
 mandatum hoc vergit ad necessitatem regiminis regni  
 sui, non obvians sed consonans legi Dei, sequitur  
 quod dicti subditi tenentur in hoc parere monitis<sup>15</sup>  
 regis sui. Assumptum patet ex hoc quod obligacio regi  
 est maior, cura regiminis regni est necessario et pena  
 delinquencium in regem est ex scriptura fundabilior.  
 Nam beatus Petrus precipit christianis quod *sint  
 subiecti regibus* I<sup>a</sup> Petri II<sup>o</sup>, 13, et Apostolus precipit<sup>20</sup>  
 Rom. XIII<sup>o</sup>, I et Heb. XIII<sup>o</sup>, 17, Christi discipulis  
*obedire prepositis*, immo in veteri lege, quia Semei  
 egressus est extra Jerusalem contra monita regis sui,  
 ideo ex precepto sapientis Salomonis iustissime est  
 occisus. Patet historia III<sup>o</sup> Reg. II<sup>o</sup> cap. Non autem<sup>25</sup>  
 inveniuntur tante evidencie ex scriptura quod mona-  
 chus sub tanta pena parere debet abbatii in monitis  
 preter fidem.

This command Quod autem preceptum regis in hac parte non E  
 was not so con- obviat legi Dei nec veris privilegiis Westmonasterii 30  
 trary to the law of God. sic ostendo: Scrutetur homo totam scripturam et  
 non inveniet quod pro debito, pro occisione iniusta,

6. D: specialiter deest. A in marg.: Nota de obediencia ad regem  
 continue infra. (Above 148d without mark of reference.) 12. D: su-  
 pradicatos. 13. D: mandatum huiusmodi. 23. D: egressus fuit.  
 32. D: debito et pro occisione iniusta nimis generaliter.

**E** 148<sup>a</sup> immo generaliter pro quocunque peccato debet pro- God's law pro-  
fugus habere refugium, quia tunc Deus foveret pro- vides no refuge  
ditorem proprium in suo crimine; quod non potest. for debtors or  
criminals.

Unde Deuteronomii XIX<sup>o</sup> et Josue XX<sup>o</sup>, ubi datur 5 lex profugorum et constituuntur civitates refugii, limitatur quod solum occidentes nescii et inmunes criminis debent ibi habere refugium, *ne a cognacione occisi effundatur sanguis innoxius*, nec habitabant ibi perpetuo, sed Levite habebant custodiam sex civitatum 10 refugii, nec acceptarent nisi insontes qui a casu preter intentum fratrem suum occiderint; illi autem non exibant civitatem nisi ad purgandum se in loco occisionis quod ignoranter occiderint fratrem suum usque ad mortem summi pontificis. Tunc enim redirent 15 libere in domum propriam extra civitatem refugii; patet ista lex Numeri XXXV<sup>o</sup> et Josue XX<sup>o</sup>. Si ergo in tota lege nova et veteri (ubi diffuse tangitur ista materia) non limitatur locus refugii nisi insontibus qui casualiter fratrem suum occiderint, que foret in 20 christianis ceca presumpcio sub colore pietatis defendere hostes Dei, regis et regni?

**F** Per hec patet responsio ad argumentum quod fundatur in privilegio concesso a rege monasterio supradicto.

**E** 149<sup>a</sup> Supponitur \* autem quod habeat privilegium sub isto tenore verborum quod liceat sibi tueri quoscun- It is said that Westminster has a privilege to shelter all criminals.  
que fugitivos ex quacunque causa, eciā in causa lese regie maiestatis, adhuc totum istud est generalis concessio sed secundum leges hominum in generali 30 concessione principis nunquam veniet speciale, nisi quod concederetur a principe in casu quo fuerit parti-

1. A in marg.: Nota de refugiis profugorum insoncum iniusti occidentis nullus est locus refugii. 3. D: quod esse non potest. 4. B: Josue X. 6. A B: quod soli; B: occidentes vestigii et. 22. D: Per hoc. 25. 26. D: habet privilegium sub isto colore. 26. A: teneri.

8. Deut. XIX, 10.

Such a privilege culariter explicatum. Cum ergo non sit in potestate <sup>149°</sup> F does not go beyond the ex-principis concedere quod vergeret ad Dei iniuriam, plicit intentions of the granter, ad destrucionem regni sui, ad enervacionem regalie et legum per quas regeret regnum suum, patet quod illud suppositum in casu nobis exposito non inclu- 5 ditur in illo privilegio generali. Quid queso foret magis ad Dei iniuriam quam facere domum suam speluncam latronum? aut quid foret magis destruc-  
 or the grant would be inval-  
 id as injurious to God and the kingdom.  
 tivum regnorum quam protegere in nidis ad hoc deputatis hostes Dei ecclesie atque regni. Ecclesiastici 10 X<sup>o</sup>, 8 scribitur: *Regnum de gente in gentem transfer- tur propter iniusticias, iniurias, contumelias et diversos dolos.* Cum ergo secundum sanctos qui emendare potest et negligit absque dubio participem criminis ut sic se constituit, ideo patet quam patenter mina- 15 retur ruinam regno talis erroris tolerancia sive de- fensio. Unde alias ostensum est quod monasterium, habens facultatem ad defendendum proditores Dei, cuiusmodi sunt singuli criminosi, non habet ut sic privilegium, sed pocius corruptelam. Unde sicut monti 20 Ethne non sonat in privilegium quod includat ultra alios montes ignem suimet consumptivum, sic nec dicto monasterio foret privilegium facultas fovendi pro- ditorem Dei tam sui quam totius Anglie destructivum.

All royal grants must be for the good of the people,

Item, nec regi licet privilegium tale concedere nec G sacerdoti suo accipere nisi ex titulo elemosine vel misericordie et ad augendum in populo caritatem, sed constat quod non est elemosina vel opus miseri- cordie dare abbathie licenciam, ut sustineat perpetuo debitorem, ne unquam satisfaciat, vel quod voluptuose 30 vivendo aliena consumat, quo usque factus fuerit inpo- tens ad solvendum. Cum enim secundum Augustinum non dimititur peccatum, nisi restituatur ablatum,

5. D: istud.

10. II. D: Eccl. XX.

II. A B: transferetur.

15. D: ideo deest.

26. D: Iterum nec.

31. D: factus sit.

**G** 149<sup>a</sup> patet quod licenciare ad hoc foret licenciare hominem ad peccandum, quod Deus non potest, et per consequens non continetur sub opere misericordie privilegium tale concedere, nec tenderet ad augmentum amicicie 5 vel caritatis in populo communi commune ius de satisfaccione debitoris precludere. Et patet tam ex parte donatoris quam receptoris quod ad tale privilegium est indisposicio utrobique. Nec moveat quod ex tali privilegio quandoque bonum contigeret, ut 10 puta debitoris depredati misericors expectacio vel 149<sup>b</sup> aliter criminosi ex tutela refugii finalis \* conversio, quia Deus non posset permittere peccatum fieri, nisi exinde occasionaliter bonum contigeret. Ideo absit, dicit Apostolus, *ut faciamus mala, ut bona eveniant.*

15 Docto igitur quod libertas talis sonaret in caritatem et elemosinam, posset concedi singulariter illi loco if privileged even if granted must be taken conditionally. in privilegium sub ista condicione quam necesse est in omni donacione legitima habere tacitam vel expressam. Unde videtur quod prelati nostri debent humiliter 20 pulsare dominos, ut tales errores nostre ecclesie previe corrigantur, antequam invadant hostes forinsecus, quia ex testimonis Christi Matth. X<sup>o</sup>, 36 *nulli plus infestant matrem ecclesiam quam eius domestici inimici.*

**H** Tercio principaliter arguitur sic ad idem de iure 25 nature: *Frustra invocat legis auxilium qui offendit in eam,* sed dicti fugitiivi rebellando offenderunt in legem Dei, ecclesie et in legem regni: ergo iustum est pro tempore sue obstinacie quod careant in omnibus istis legis suffragio. Maior autem capitur ut regula per se 30 nota in iure canonico et demonstrari potest ex fide evangelii Matthei V<sup>o</sup>, 25, ubi Christus precipit: *Esto consciens adversario tuo cito, dum es in via cum eo, ne forte adversarius tuus tradat te iudici et iudex*

but the grant claimed would be simply a license to sin.

Therefore the privilege even if granted must be taken conditionally.

3. He who breaks the law cannot claim its help.

5. D: communi deest. 6. B: ut patet. 20. 21. D: ecclesie pri-vilegiate. 24. A in marg.: Tertia responsio.

*tradat te ministro et in carcerem mittaris, ubi secun-* <sup>149<sup>b</sup> H  
*dum expositionem beati Augustini oportet intelligere*  
*legem Dei adversantem cuilibet peccatori, quia nisi*  
*sibi consenserit hic in via, accusabit eum in finali*  
*iudicio cum demonibus detrudendum. Si ergo lex 5*  
*Dei mitissima non potest non adversari suo offendenti,*  
*quia tunc sequeretur quod falsitatis malicia supereret*  
*veritatem, manifestum videtur quod omnis alia lex*  
*secundaria non excusat sed accusat, non iuvat sed*  
*reprobatur, stante obstinacia offenderis. Dicti autem 10*  
*fugitivi iuxta nobis exposita offenderunt in legem Dei*  
*ex inobedientia suis prepositis, offenderant insuper in*  
*legem ecclesie ratione multiplici, quia (ut dicunt docti*  
*in illis iuribus) inobedientes mandatis suorum principi- 15*  
*pum committunt quoddam genus sacrilegii, et cum 15*  
*inobedientes remanserint legi Dei de obediendo legibus*  
*regis sui, que lex iusta illos protegeret? Et insuper*  
*secundum quod informati sumus occisus erat primus*  
*invasor et ecclesie pollutor. Quomodo ergo lex liber- 20*  
*tatis illius ecclesie defenderet tam ingratum et ille-*  
*gitimum eius pollutorem excommunicatum de iure?*  
*Non enim palliari potest defensio arrestati legitime*  
*et intenti salvari in vita et membris, ut invadat contra*  
*legem Anglie suos legitimos arrestantes. Cum enim*  
*arrestacio et occisio sunt contraria, patet quod miles 25*  
*arrestans sine extraccione gladii vel cultelli non ostendit*  
*occiso necessitatem se defendendi sed pocius legitime*  
*paciendi; et patet ex facto multiplici, supposita veri- 30*  
*tate narrati, quod \* erant inobedientes patriis legibus* <sup>149<sup>c</sup>  
*pro qua inobedientia continuanda querebant subter-*</sup></sup>

2. A in marg.: Augustinus. 5. B: detradendum. 5. 6. A A<sub>1</sub>:  
 lex Dei iustissima. A in marg.: Lex Dei est noster adversarius. D: non  
 potest adversari. 8. D: lex contraria. 12. offenderant: codd.  
 A B D. A<sub>1</sub> corr.: offenderunt. 15. D: committant. 25. D:  
 occisio et arrestacio. 26. 27. A A<sub>1</sub> vel cultelli — defendendi deest. B  
 se: deest. 29. A A: erant deest.

2. Aug. Sermo IX, De Decem Chordis cap. III, Opp. tom V, 49,  
 Serm. CCLI, cap. VIII, Opp. tom. V, 1037.

These fugitives  
were offenders  
against the law  
of God and the  
Church;

and the man  
slain was the  
first to fight in  
the Church.

H<sup>149°</sup> fugia dicti loci. Que queso maior inobedientia regi There can be  
nostro quam nolle tractari secundum leges suas, sed no greater dis-  
proprias leges proponere secundum quas et non se- obedience than  
cundum alias velint tractari, et illis, non regni legibus, to withdraw  
5 obedere? Revera sic hostes crudelissimi depopulantes oneself from the  
regnum offerrent regnolis quod si velint consentire law.  
legibus quas illi volunt statuere concordabunt, sed non  
exinde gauderent privilegiis regni nostri. Mirum itaque  
foret quod rex et regnum tales hostes intra se defen-  
10 derent. Idem enim foret contradicere legibus regis per  
quas regeret regnum suum et contradicere regalie, cum  
rex non foret rex nisi propter preeminenciam et offi-  
cium legis sue.

I Ideo dicit beatus Gregorius quod *qui diligit regem*  
15 *diligit eius legem* et demonstrari potest ex illo Johanni-  
nis XIV<sup>o</sup>, 23. *Si quis diligit me, sermonem meum  
servabit;* idem enim est Deum diligere et sermo-  
nem vel legem eius servare, et sic indubie est de rege.  
Unde inobedientia legibus est radix tocius nequicie.  
20 Exhinc enim ceciderunt angeli de celo, expulsus  
fuit Adam de paradiſo et breviter sine contumacia  
que est inobedientia non recte denunciatur heresis  
vel excommunicatio; nec est possibile regnum dissolvi  
nisi ex inobedientia legi sue. Si enim maior pars  
25 regni nostri vel prope nollet stare legibus regni nostri, The realm can-  
not stand if the Church protects  
sed sparsim acciperet munitionem ecclesie commo-  
vendo sedicionem in populo, pretendendo utrobique  
libertatem ecclesie, quomodo staret regnum? Et si non  
licet regi talem hostem domesticum de castris ecclesie  
30 sue extrahere, quomodo liceret in regno non tantum  
subiecto ecclesias Dei invadere et remissius proditores  
vel hostes occidere? Nam ubi est maior falsitas atque  
iniuria coloracion, ibi est pena iustior.

2. D: nolle tractare. 9. 10. defenderet in codd. 11. A in marg.: Legi regis esse inobedientem nocet multum. (Above 149° without mark of reference.) 14. A in marg.: Gregorius. 15. D: demonstrare. 17. A B: enim deest. 22. D: non rite. 29. D: liceret.

The refugees  
had renounced  
their allegiance.

Ex istis colligitur, supposita veritate informacionis,<sup>149° K</sup> quod dicti duo profugi post tantam inobedientiam non sunt homines legii regis nostri, nam idem est derelinquere dominum et derelinquere legem suam; sed ipsi patenter dereliquerant legem regis, cum invaserant<sup>5</sup> citantem ad standum legi regni, volentes cum hoc rege invito incolere terram suam. Ideo omne suffragium privilegii regis tenentur amittere, et cum in eadem dampnacione sint omnes qui fovent aut favent iniuriam dicte cause in contemptum regis et regni, et specialiter<sup>10</sup> hii qui sub pena excommunicacionis ad defensionem legum regni et regalie regis specialiter sunt iurati, patet quante illi forisfaciunt contra regem.

It is an offence to excommunicate the King's ministers sine examinacione diligentie delicti, et<sup>15</sup> servants without careful enquiry.

Ex quibus videtur quod publice excommunicantes specialiter si iurati sunt legem ipsam defendere, offendunt nimum. Nam Gen. XVIII<sup>o</sup>, 20, 21, dicit omni- sciens ad dandum exemplum iudicibus, quomodo diligenter examinent causam, antequam ferant iudicium: *Clamor, inquit, Sodomorum multiplicatus est; descendam et video utrum clamorem opere compleverint \**<sup>149d</sup> *an non est ita ut sciām.* Nec sufficit notorietas substanciali facti, sed oportet quod sit notorium qualitate; quia notum est quod excommunicans propter operacionem legitimam iniuriatur excommunicato excommunicando se ipsum.

Persons in authority are not to be condemned for wrong done by their subordinates without their consent.

Nec est color excommunicare capitaneos operacionis<sup>L</sup> legitime propter hoc quod preter eorum consensum, auctorisationem vel occasionem datam aliquis de comitiva fecit opus indebitum, quia sic Christus foret<sup>30</sup> excommunicandus pro facto Scarioth, et quilibet dux exercitus pro quocunque facinore commisso a persona sui exercitus et (quod evidencius est) quilibet prelatus

|                                        |                                                     |                                              |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 1. A in marg: Conclusio.<br>invicto.   | 3. B D: regis deest.<br>9. D: sunt omnes.           | 7. B: rege.<br>9. 10. D: favent dicti cause. |
| 14. A in marg.: Conclusio.<br>propter. | 24. D: notandum. B: excommunicatus<br>30. D: facit. | 32. A A B <sub>1</sub> : quocunque deest.    |

**L** 149<sup>a</sup> pro quocunque scelere subditi sui gregis; que si essent vera tolleretur a prelatis potestas excommunicandi subiectos, cum non licet excommunicato excommunicare quemquam, ymmo cum ut sic sit hereticus, non licet sibi ministrare aliqua sacramenta. Nec cadit excusacio quod prelatus non excommunicat, sed denunciat tales excommunicatos de iure, quia talis denunciacione est defamacio minimis; et ve illi qui taliter scandalizat fratrem suum.

**1** Est autem excommunicacio iniusta tripliciter: Primo quando sacerdos ex rancore et zelo vindicte excommunicat subditum licet reum. Secundo quando prelatus pocius pro temporalibus quam pro amore et correctione subditi eum excommunicat, licet excommunicandus fuerit bono modo. Et tertio quando indiscretamente excommunicat subditum propter factum legitimum. Talis autem excommunicator videtur plus polluere sanctam ecclesiam quam corporaliter occidens hominem ad altare; pro quo notandum quod corporalis pollucio videtur esse excommunicacioni impertinens, nisi de quanto sapit peccatum, tum quia pollucio per sputum vel alia pondera nature foret turpior quam pollucio per semen vel sanguinem, tum eciam quia illa pollucio deletur per locionem corpoream.

**M** Ex istis videtur, cum iniuste excommunicans fratrem suum (quantum in eo est) occidit animam et virtutes, sed corporalis homicida non occidit ut sic nisi corpus solummodo, sequitur quod, sicut anima excedit corpus, sic occisio in animam perpetrata excedit in malicia occisionem corporis. Ex quo videtur, cum peccatum non potest subiectari in lapide vel edificio corporali, quod locus per se non polluit suos incolas, sed

10. A in marg.: Tripliciter facit excommunicacio iniusta. B in marg.  
man. alt.: Excommunicacio tripliciter. 15. A in marg.: Nota; De  
excommunicacione persone vel loci. (Above 140<sup>a</sup> without mark of re-  
ference.) A A<sub>1</sub>: fuerit deest. 24. D: corporalem. Ex istis videtur,  
quod. 28. A B: solo modo. 32. D: p<sup>e</sup> = persone; recte: p se.

Excommunicatio is unjust:  
1. if inflicted  
from spite,  
2. from avarice;

Unjust excom-  
munication is  
worse than  
murder.

econtra, cum II<sup>o</sup> Machab. V<sup>o</sup>, 19, scribitur: *Non propter 149<sup>a</sup> M locum gentem, sed propter gentem locum dominus elegit.* Et patet quod pollucio loci non impediret racionaliter cultum Dei, nisi de quanto horrorem incuteret ex peccato, et cum maius peccatum maiorem horrorem 5 incuteret, sequitur quod peccatum gravius commissum in sanctuario pocius retraheret a divino servitio. Nec aliud volunt leges ecclesie debite intellecte. Non enim licet clericu Christi cecari in stulticia phariseica (de qua Matthei XV<sup>o</sup>), plus appreciando locionem corporalem ex 10 pluri horrore sordis corporee quam locionem spiritualem a sorde anime, cum secundum diffinicionem Christi, *que exeunt a corde interioris hominis, hec sunt que preponderanter coinquinant hominem.* Eta hic miratur tota ecclesia laycalis quare clerus excommuni- 15 cat cum tanta instancia et fervore pro suo \* debito 150<sup>a</sup> corporali, vel pro sensibili privilegio ex tradicionibus hominum introducto; clericos autem non sic excomunicant pro rependendo debito spirituali, cum tamen peccatum sit infinitum gravius et debitum illud quo- 20 ad Deum sit obligacius. Plus eciam foret ad privilegium et iustificacionem ecclesie quod prevaricatores mandati Dei per censuras ecclesie sint correcti quam quod omnes ritus humani legi Christi superadditi sint quantumcunque multipliciter regulariter ac solemniter observati. 25

Recoleremus siquidem quod propter preponderan- N ciam ritus phariseici legi Dei destructure sunt Jeru- salem et Judea (ut patet Matthei XV<sup>o</sup> et Luce XIX<sup>o</sup>). Recoleremus eciam quomodo privilegium est lex pri- vata ad commodum privilegiati concessa a principe, 30

1. A B: I. Mach. D. Mach. VI. 4. B: honorem incuteret. 5. D: cum magis. 5. B: honorem D: errorem. 11. A: quam correxit e: quando. 13. B: exemit. 15. A in marg.: Nota tres miraculose questiones laicales a, b, c. (Below 149<sup>a</sup> without mark of reference.) 17. D: sensuali. 18. D: non excommunicant; non alia manu in marg. ad- ditum. 23. D: censure in textu, corr. in marg.: censuras. 26. D: recoleremus propter; A: propter deest. 27. D: distincte.

10. Matth. XV, 18—20.

Men want to know why the wicked clergy are not excommunicated.

N<sup>o</sup> 150<sup>a</sup> et per consequens foret clero magnum privilegium quod adiutorio dominorum temporalium foret exoneratus ab istis ceremoniis humanitus introductis, propinquius sequendo Christum pure secundum regulas primevas a Christo traditas. In hoc enim habemus supra laycos privilegium singulare. Mirantur insuper The rules as to relations with excommunicated persons are bad. seculares quomodo non licet eis communicare cum excommunicato a sacerdote pro questu suo vel excellencia seculari, et hoc sub pena excommunicacionis maioris, licet autem communicare cum gravius excommunicatis a Deo sine inferencia tante pene, ut patet de simoniacis, de sacerdote fornicario et eius amasia. Ymmo licet cardinales tamquam heretici vel scismatici sint divisi a capite, tamen dicimus seculares excommunicatissimos, si ab eis subtrahant elemosinas suas que sunt bona pauperum, licet iniustissime peius predonibus occupent aliena. Licet autem (ut inquiunt in Westmonasterio) communicare cum excommunicato quoad Deum ratione iniuste detencionis debiti vel iniuste occisionis proximi, eciam sustinendo eum in sua malicia, sed laicis non licet communicare cum minus excommunicatis ab eis pro bonis ecclesie. Talia autem multa deliramenta finguntur per que layci mendaciter illuduntur; licet enim falsitates ficte quandoque prosunt per accidens, subditos a facinore deterrendo, absit tamen christianum contra fidem scripture uti istis fallaciis pro hoc fine.

**O** 1 Notum est enim ex fide scripture quod nemo ad sui dampnum excommunicatur, nisi ratione delicti proprii excommunicatus fuerit quoad Deum. Notum est iterum quod nemo propter corporalem communicationem cum excommunicato incurrit periculum, nisi sit particeps criminis cum eodem. Et notum est tertio quod infinitum periculosius est communicare culpabiliter cum excommunicato a Deo, qui solum ex-

No such relation is dangerous except a share in the crime.

4. B: sequendo exemplum.

14. D: in capite.

communicat pro mortali, quam communicare nude <sup>150<sup>a</sup> O corporaliter cum excommunicato solum ab homine.</sup>

The Prelates' privilege of imprisoning ex-communicated persons should be taken away,

Tercio miratur secularis ecclesia quod clerus instat erga brachium seculare, ut omnes excommunicati sui per quadraginta dies, rema\* nentes a prelatis quos ipsi <sup>150<sup>b</sup> signaverint non soluti, mancipentur carceri seculari, quoisque secundum eorum arbitrium satisfecerint, quantumcunque sophistice sint ligati. Non enim meretur eorum ingratitudo tale subsidium, cum regula iuris divini sentenciat quod *privilegium indultum* <sup>10</sup> *tenetur amittere qui sibi concessa abutitur potestate.* Abusus ergo tendens ad enervacionem regni et bonum privatum bono communi preponderans meretur ablacionem privilegii sic abusi.</sup>

Et iterum videtur clerum tam leviter et incircum-P specte excommunicantem involvere seculares in sua excommunicacione erronea, cum ex eorum ducatu sepe per talem excommunicacionem pretensam puniunt innocentes, et per consequens, cum nec tenentur <sup>20</sup> credere quod eorum quelibet excommunicatio sit iusta, nec ex fide scripture vel ratione tenentur obediire clero or allowed only in ista incarcereacione servili, videtur ex timore peccati after lay trial. consensus quod non debent ante legitimam examinacionem cause et forme excommunicacionis punicioni <sup>25</sup> huiusmodi consentire. Cum enim racio scripture sacre sit optimus legum interpres, patet quod adiutorium promissum a principibus in hac parte debet intelligi cum condicione quod talis incarcereacio sit de numero operum elemosine pro quibus punientes sunt in finali <sup>30</sup> iudicio premiandi. Sed scrutetur fidelis evangelium Matthei XXV<sup>o</sup> et videat si incarcereacio excommunicatorum iniuste in aliquo operum misericordie sit contenta. Nec ignorancia excusat simpliciter ne peccetur, cum Paulus ex ignorancia veritatis scripture commisit blasphemiam, <sup>35</sup>

1. D: pro mortalibus.      3. D: quomodo clerus.  
marg.: Brachium seculare.      7. D: satisfecerunt.

4. A in  
25. B: puni-

cionis.      35. A in marg.: Ignorancia non excusat.

Proptera 150<sup>b</sup>(ut patet I<sup>a</sup> Thymothei I<sup>o</sup>). Nec dicat aliquis quod Anglia processit prospere, quando ecclesia habuit talia privilegia sic defensa, quia audacter assero quod non exinde promeruit, sed sicut iniquitas Amorreorum 5 fuit in congregari per CCCC<sup>tos</sup> annos et amplius (ut patet Gen. XV<sup>o</sup>); ex cuius cremento finaliter sunt de-structi: sic timendum est de gente Anglie, nisi clerus redeat ad spiritualem humilitatem, ut olim, cum clerus 10 ut anima et secularis ut corpus debent concorditer constituere virum unum; quod non potest fieri nisi ex mutua observancia legis Christi. Sepe enim in pruritu prosperitatis mundane est populus insensibiliter quoad Deum amplius peioratus.

Lay rulers must, however, be reminded of their duties to the Church.

Hortandi tamen sunt domini seculares ne arguendo 15 per locum ab insufficienti similitudine auferant vera privilegia ecclesie propter cupidinem temporalium vel vindictam. Hortandi sunt secundo ne ex invidia vel alia causa pretergrediente caritatis regulas sit fugitivo 150<sup>c</sup> culpa imposita vel \* prodicionis suspicio palliata. Et 20 hortandi sunt tertio ne alicubi et specialiter infra septa ecclesie sanguinem effundant innoxium, sed honorent sanctam matrem ecclesiam secundum regulas quas Christus sibi instituit; ad que omnia oportet omnino consulere sensum catholicum scripturarum.

## CAP. VIII.

A Quia sciencia secundum philosophos gaudet extra-neis ac sciencie de sancta matre ecclesia sit nimis extraneus infamis casus qui contigit nuper in Anglia et in Roma, ideo gracia declaracionis fidei et caven-30 dorum errorum ecclesie restat parumper disgredi circa

Digression on the shameful event which has lately happened in England and in Rome.

4. B: exinde proverant (sic).      13. A A<sub>1</sub>: peioratur.      14. A in  
marg.: Nota bonas hortaciones.      20. D: ne aliter.      20. 21. D:  
infra cepta. A A<sub>1</sub> B: Christus deest.      24. A in marg. verba tsche-  
chica: Nu zbohem mylym potahnym dale. Id est: Age, cum Deo caro  
(materiam) porro tractabo.

Three postulates: 1. The quiditatem of the quam, ex supradictis supponatur predicta sentencia 150<sup>e</sup> Church as already explained.

ista, primo supponendo tria per ordinem. Primo, in-1 A speculative nec practice quicquam cognoscere nec meritorie debite conversari, si sit omnino destituta ab eius noticia. Nam iuxta dicta XV<sup>i</sup> cap. theologus foret nimis inscius rationum scripture et fidei orthodoxe qui omnino ignoraret quiditatem sancte matris ecclesie. Nec dubito quin deest decretistis, legistis et philosophis fructuosa speculacio qui omnino ignorant quid sit sancta mater ecclesia. Nam omnes leges humane sunt finaliter ad defendendum iusticiam huius matris et purgandum eam ab erroribus quibus pro tempore vie temptationum adversitatibus implicatur. 15 Cum ergo finis inponit maximam necessitatem operibus, ex II<sup>o</sup> Phisicorum manifestum est quod oportet omnes doctores speculativos statuere matrem nostram ut regulam ad tractatum speculabilium mensurandum, et per idem nemo intendit praxi laudabili, nisi in quantum 20 tenderet ad honorem vel commodum huius matris; nec dubium quin nemo viat meritorie secundum beneplacitum sponsi ecclesie, nisi de quanto operatur ad honorem et commodum sponse sue. Et hinc precipitur in primo mandato secunde tabule quod fidelis honoret patrem 25 et matrem, quod indubie principaliter intelligitur de Christo et sua ecclesia. Nec honorat eam vel diligit fideliter quam non noscit. Ideo necesse est, ut omnis fidelis det operam ad cognoscendum direccius matrem suam.

2. That we abstain from all falsehood. Secundo supponitur quod procedatur in isto tractatu sine duplicitate mendacii. Nam mendacium est 25.—29. Cf. supra pag. 1.

1. B in marg. man. alt.: Posteriora prius dicit. A in marg.: Tres suppositiones. (Below 150<sup>e</sup> without mark of reference.) 12. A in marg.: Racio: Necessaria est noticia de sancta matre ecclesia.

16. Cf. Arist. Φυσικῆς ἀκροάσεως B. 2. Opp. tom. I, 194.

25.—29. Cf. supra pag. 1.

A 150<sup>e</sup> honorent meretricem secum adulteram tamquam reginam et matrem fidelium sponsam Christi. Unde istam sentenciam de quiditate sancte matris ecclesie oportet ut fundamentum supponere, ut sciatur qui procurant 5 pro eius veris privilegiis et qui degenerant, in quo 150<sup>a</sup> consistit verum privilegium \* ac edificacio ecclesie et in quo stat eius oppositum secundum fidem scripture, et de congruitate status moderni in comparacione ad florem etatis ecclesie iuxta modum loquendi scripture.

B Sed in ista materia sunt quidam moderni doctores approbantes mendacium et dicentes quod veritates tales scripture non sunt dicende tum propter perturbationem ecclesie, tum eciā propter scelera que hostes ecclesie ex eorum audacia perpetrarent. Unde 15 arguitur et tenetur quod doctores vocati ex mandato domini regis et iurati ad dicendum veritatem de casu qui nuper contigit in Westmonasterio ad honorem Dei, ad utilitatem ecclesie et ad expurgacionem errorum in regno, ut exinde stet constancius in virtute, 20 mentiri debuerant propter duo: primo pro fama for the sake of sua servanda qui actenus reputati sunt hostes ecclesie; quilibet autem debet diligencius servare famam propriam quam famam alienam pro qua in casu mentiri est licitum. Secundo debuerant mentiri ad conser- 25 vandum privilegia ecclesie que essent aliter destructa, veritate detecta dominis temporalibus et patronis. Cum autem dicta privilegia sint prestanceria quam vita hominis pro qua servanda licitum est mentiri, multo magis debuerunt mentiri pro illis privilegiis conservandis.

Some doctors  
say that it is right  
to give false  
opinions in such  
a case,

1 Quantum ad principium illius sentencie patet ex tractatu De Mendacio quod est cuilibet fidi testabile ut hereticum et blasphemum. Nam si aliquod mendacium sit meritorium et aliquod superhabundans

for the sake of  
one's own repu-  
tation,

or to maintain  
the privileges of  
the Church.

1. B: honorent meretricium. 5. B: quod eius veris. 14. A  
in marg.: Opinio. 22. B in marg.: Fame causa licet mentiri. B:  
quibus autem debet. 24. Codd.: debuerunt. 30. A in marg.:  
Responsio. Contra sentenciam que dicit licitum est mentiri.

This would  
make lying a  
virtue,

in mente ultra quam oportet, aliquod autem in 150<sup>a</sup> B extenso deficiente apud eum qui ex cauterizata conscientia nimis parce mentitur, sequitur quod habitus mendacii inter hec duo extrema tenens medium foret virtus. Patet consequentia ex diffinizione virtutis posita II<sup>o</sup> Eth. VI<sup>o</sup>, cap.: *Virtus est habitus electivus in medietate consistens quoad nos determinatus ratione.* Hoc tamen abhorret gentilis philosophus Aristoteles, cum IV<sup>o</sup> Ethicorum, C. IV<sup>o</sup>, tractans de virtute veridici et duplice vicio falsidici, ita scribit: *Per se 10 autem mendacium pravum et fugiendum, verum autem et bonum laudabile.*

Item, cum omnis virtus sit de genere tertii boni 2 C maximi, descendens desursum a patre luminum qua virtute nemo abuti potest (ut sepe meminit beatus 15 Augustinus), sequitur quod omnis virtus mendacii sit a Deo, et cum omnis pater et auctor virtutis sit autonomatice virtuosus, sequitur quod Deus, pater and God a liar. et auctor mendacii, sit summe mendax, sicut Christus secundum humanitatem foret homo mendacissimus 20 potens esse, et per consequens, nullus fidelis dubitat esse blasphemum, cum Manichei blasfemi dixerunt micius quod non Deus bonus, sed Deus malus sit origo et principium talis mali.

Nec dubium quin non sit dare virtutem in homine, 25 quin eius ydea vel exemplar sit in Deo et Deus virtute supra genus est taliter virtuosus, ut non posset exemplare \* iusticiam, misericordiam, pacientiam, liberalitatem, et sic de et aliis, nisi ipse foret summe iustus, misericors, paciens et liberalis, et sic de principiis cuiuscunque 30 generis virtutis. Et sic antecedenter ad virtutem mendacii

6. In codd.: II. Eth. V. 27. A in marg.: Nota quod Deus est virtuosus.

9. Vide Trialogum lib. III, cap. I (ed. Lechler, pag. 128). Cf. Arist. Eth. Nic. II, VI, graece, Opp. II, 1106; latine, Opp. III, 544. 17. Aug. Retract. lib. I, Cap. IX; De Lib. Arbit. II, cap. XIX. Opp. I, 13, 607.

**C** 15<sup>a</sup> oportet Deum esse summe mendacem. Non enim est fingendum quomodo pertinencius denominaret habitus mendacii subiectum suum quam mendax, cum mentiri sit opus virtutis.

3 Item, suppono ex fide scripture quod Deus dicit quicquid creatura aliqua bene dicit; patet ex hoc quod omnis creatura ut sic est organum Dei principalius dicentis quam sua fistula, iuxta modum loquendi Psalmi LXXXIV<sup>i</sup>, 9: *Audiam quid loquatur in me dominus Deus*. Et Apostolus II<sup>a</sup>, Corinthiorum XIII<sup>o</sup>, 3: *An experimentum queritis eius qui in me loquitur Christus*. Ex quibus cum veris sequitur quod tam trinitas quam Christus humanitus facit in omni christiano mendace quocunque mendacium vir-  
15 tuosum, et cum virtuosum non sit distrahens sed pocius viciosum, sequitur quod Deus simpliciter facit mendacium, et cum dicit falsum eadem intencione qua christianus pie menciens, sequitur quod Deus principalissime mentitur et per consequens mendax  
20 est, ut pater eius, ut Christus dicit Johannis VIII<sup>o</sup>, 44 de ipso diabolo. Cum enim Deus illo modo mendacium loquitur, ex propriis loquitur, cum sit fons et origo mendacii, et ita cum dicit angelis veritatem in verbo, nobis menciendo foret duplex animo, et forent  
25 in eo *est et non* contra Apostolum II<sup>a</sup>, Cor. I<sup>o</sup>, 17.

Ymo, cum ipse sit omnis veritas, negando veritatem virtute mendacii, se ipsum negare posset, contra Apostolum II<sup>a</sup>, Thymotei II<sup>o</sup>, 13, et foret racione mendacis principii cateclismus tocius fidei christiane. Cum  
30 enim Deus mentiri potest iuxta sic opinantes nec potest habere denominacionem virtutis, nisi habeat ipsam in summo et quodam modo infinite, sequitur ex infinitate sue mendacitatis immense quod in tota fide sue scripture potuit totam ecclesiam decepisse

So the whole Christian faith would fall to pieces.

10. A A, II. deest. 12. veris; ita codd. 18. B: pie incuciens. 20. A in marg.: Arguitur quod Deus non potest mentiri. 22. B sit deest. 25. A: Cor. I. A<sub>1</sub>; I. Cor. I. 28. In Codd.: Thymotei II. 33. B: et mense-

dolose. Aliter enim esset dare finem sue mendacitatis <sup>151<sup>a</sup> C  
immense, usque ad quem et non ultra potuit dece-  
pisce; quod credo non dabitur, cum dicitur commu-  
niter quod sit infinitum misericors sed finite solum  
modo miserator. . . . . <sup>5</sup></sup>

No worse doctrine was ever propounded than this, that we ought to lie to the King's Council.

Quantum ad illas duas evidencias quod debuisse- D  
mus mentiri contra iuramentum nostrum tam pium  
atque legitimum coram consilio regis nostri, Deum  
contestor et numina quod inter omnes doctrinas vel  
consilia que audivi non occurrit mihi aliquod diffi- 10  
cilius aut detestabilius. Ideo videtur mihi quod minus  
male potuit fuisse dictum ad partem quam publice  
sic in scolis, nam sic menciens manifeste incurrisset  
periurium et infamiam quam vitabat, et ita conclu-  
sisset culpabiliter, secundum metam redargucionis <sup>15</sup>  
maxime sibi ipsi. Ideo minus malum est sine dampno  
anime pacienter pati detracções et scandala, quam  
menciendo et per consequens iniuriando toti univer-  
sitati create, offendere dominum veritatis. Non enim

No case can be imagined in which it is lawful to lie. ymaginari potest casus nec inveniri ficticia in quo <sup>20</sup>  
vel qua licitum est mentiri, immo crescente menda-  
cio eciam in clero plus solito esset opus doctoris  
proferre de thesauro scripture \* raciones et sanctorum <sup>151<sup>b</sup>  
testimonia in detestacionem mendacii et non fovere men-  
daciū mendaciis allegacionum et sophisticis argumentis. <sup>25</sup>  
Ego quippe horrerem introducere scolam istam tamquam  
doctor mendacii, cum ex fragilitate nimis proni sumus  
ad hoc sine abduccione peregrina per scienciam men-  
ciendi; doctor itaque, docens quod licitum est mentiri,  
inperfecte procedit, nisi doceat quomodo licitum est <sup>30</sup>  
mentiri, et per consequens, nisi doceat quomodo  
debemus mentiri, et sic secundum scolam mendacii  
foret laudabile mentiri fingendo false doctores extra-</sup>

5. B in marg. man. alt.: Misericors est Deus infinite, sed finite est  
miserator. 8. B in marg. man. alt.: Jurat. 17. A in marg.:  
Conclusio. 20. B in marg. man. alt.: Nota de non committendo  
mendacio. 23. A: thezauro; sic et in sequentibus.

Dicitur 151<sup>b</sup> neos et dicta sanctorum doctorum pro ista sententia coloranda. Sed quis crederet tali scole? Et dico The false doctrine is supported by false quotation. mendaciis allegacionum, quia allegatum est contra me dictum Augustini, super illo Psalmi V<sup>i</sup>, 7: *Perdes omnes qui loquuntur mendacium, sub hac forma: Multa, inquit, videntur pro salute aut commodo alicuius non malicia, sed benignitate mendacia: quale fuit illarum obstetricum in Exodo que Pharaoni falsum renunciaverunt, ut infantes filiorum Israel non negarentur, sed eciam ista non in re, sed in dolo laudantur.* Et hic notant allegantes hanc formam verborum quomodo aliquis est pius dolus quo licet nobis proximum menciendo decipere. Sed ego respexi multos libros Augustini in quibus dicit concorditer quod iste obstetrics in isto mendacio peccaverunt, licet peccatum fuerit Hebreis proficuum, unde cum nullum bonum sit irremuneratum, Deus pro pietate quam habuerant fecit eas taliter premiari. Unde Magister Historiarum super Exodi cap. III<sup>o</sup> quod sic incipit: *De indole obstetricum, sic loquitur: Quia timuerunt Deum, edificavit illis domos, id est, locupletavit eas, cum essent pauperes, vel fecundarvit eas, cum essent steriles.* Augustinus vero dicit obstetrics venialiter peccasse, Gregorius vero videtur velle quod mortaliter; dicit enim quod *merces benignitatis earum non potuit in eterna vita retribui, sed pro culpa mendacii in terrenam compensacionem declinata est.*

4. A in marg.: Augustinus. Nota. Pro mendacio obstetricum in Exodo et contra. B in marg. man. alt.: De obstetricum mendacio. 9. In codd. non deest. Correxi ex Aug. In psalm. V. Opp. IV, p. 18. 10. Verba Augustini l. c.: Sed eciam ista non re, sed indole laudantur. 19. Exodi cap. seq. lacuna in codd.; addidi e hist. scol. Petri Comestoris. A in marg.: Magister historiarum. 20. Ap. Petrum Com. non de indole sed de dolo leges.

18. Vide Petri Comest. hist. libri Exodi cap. III. (Ed, Argentina 1515, fol. e, 3.) De Petro Com. Cf. Wyclif's Pol. Works II, pag. 454. 24. Moralium lib. XVIII, cap. III, Opp. tom. I, pag. 559.

Unde in textu originalis beati Augustini inveni sic <sup>151<sup>b</sup> E scriptum: *ista non re, sed inde laudantur.* Nec dubium quin sic habent libri correcti, tum quia magnus ille doctor Petrus Comestor intitulat capitulum suum *De inde obstetricum*, et sic loquitur <sup>5</sup> sanctus Thomas secunda secunde q. CX<sup>a</sup>; tum secundo quia tunc textus Augustini diceret non in re, sed in dolo laudantur, nunc autem dicitur *non re, sed inde laudantur*; tum tercio quia dato hoc textu sic per verso adhuc militat in oppositum pervertentis, cum <sup>10</sup> textus dicit quod non laudantur re. Certum est tamen quod in re fecerunt bonum opus de genere, quod fuisset virtuosum, si fuisset non infectum mendacio. Unde econtra est sentencia Augustini quod <sup>15</sup> obstetrices laudantur in re vel opere, non autem in dolo quo regem mendaciter fefellerunt. Unde inveni in margine originalis beati Augustini sic scriptum: *indolem vocat profectum; \* sicut enim est corporalnis indoles corporaliter crescentium, sic est spiritualis indoles spiritualiter proficiencium.* Vult ergo <sup>20</sup></sup>

Augustine does not praise the Egyptian midwives for lying. Augustinus dicere quod ista verba mendacia obstetricum non laudantur in re mendacii, sed in profectu vel fructu qui exinde provenit crescencie Hebreorum. Est ergo sentencia Augustini quod Deus non posset sinere peccatum fieri, nisi exinde bonum proveniat; <sup>25</sup> unde propter bonum exinde occasionaliter proveniens vocatur peccatum Ade a beato Gregorio necessarium atque felix. Et dicitur a beato Augustino expediens; unde XIV<sup>o</sup>, De Civitate Dei, cap. XIII<sup>o</sup>, sic scribit: *Audeo dicere superbis esse utile cadere in aliquod aper-<sup>30</sup> tum manifestumque peccatum, unde sibi displiceant qui iam sibi placendo ceciderant. Salubrious enim*

8. 9. B: nunc — laudantur: deest.

30. A in marg.: Nota Augustinum,

quod utile est in casu peccare.

2. Aug. ut supra, Opp. tom. IV, p. 18. 6. Thomas Aq. Opp. (Ed. Venet. 1774) tom. IV, p. 30. 29. Aug. l. c. Opp. VII, pag. 366 A.

**E** 151<sup>o</sup> Petrus sibi displicuit quando flevit, quam sibi placuit quando presumpsit. Sed per se notum est theologis quod non exinde peccandum est, quod bonum ex gratia Dei exinde proveniat. Unde credo quod peccatum publicum doctorum quo manifeste approbat mendacium ut virtutem, et mendax allegacio originalium, ut mendacio pallient dictum suum, vertetur ex gratia Dei illis in commodum, dum tamen in isto se corrigant et recognoscentes defectum suum humiliter resipiscant. Quis rogo aliter caperet eos in testimonium vel allegacioni eorum crederet, dum dicerent quod privatum commodum meritorum sit mentiri; revera nescio que opinio redderet hominem plus infamem.

**F** Quantum ad secundam evidenciam quod propter salvanda privilegia ecclesie sicut in casu qui nuper contigit meritorum sit mentiri, manifestum est quod dogma illud inficiendo privilegia redderet procuratorem ecclesie nimis suspectum; cum enim omne privilegium vel libertas sit fundatum in veritate que est sponsus ecclesie, manifestum est quod professione veritatis et non mendacii veritati oppositi defenderetur, dicente eadem veritate Joh. VIII<sup>o</sup>, 31, 32: *Si vos manseritis in sermone meo, vere discipuli mei eritis, et vos cognoscetis veritatem, et veritas liberabit vos.*

Ex quibus patet cum fide scripture quod, de quanto orator ecclesie declinat a sermone Dei qui est veritas in verba mendacii que sunt sermones diaboli, ut sic se ipsum inhabilitat ad privilegia et libertates ecclesie procurandum; nam nulla talia dantur nisi per sponsum ecclesie, veritatem que odit omne mendacium. Ideo dicit Joh. VIII<sup>o</sup>, 34: *Omnis qui facit peccatum servus est peccati.* Nec dubium quin omnis faciens mendacium ut sic peccat, ideo mendacium est pessimum medium ad procurandum bona ecclesie. Nam mentitor ut sic offendit in naturam divinam a qua

4. A in marg.: Conclusio.

11. 12. A, add.: quod propter privatum.

16. A: sint in casu.

omne bonum profluit sponse Christi, et ut sic offendit <sup>151<sup>c</sup> F in totam ecclesiam, quia contra hoc mandatum domini: *Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium*, Exod. XX<sup>o</sup>, 16, iniuriatur ut sic sancte matri ecclesie: ideo absit ecclesiam expetere huiusmodi 5 oratorem. Nam secundum Augustinum super Psalmum V<sup>um</sup>: *Si hoc dicitur quod est, verum dicitur*, et ut sic ad eum qui est acceditur; *si autem hoc dicitur quod non est, mendacium fit* et a veritate receditur. Ideo dicit propheta: *Perdes omnes \* qui loquuntur 151<sup>d</sup> mendacium*. Unde ne quis arbitretur perfectum et spiritualem hominem pro ista temporali vita in cuius morte non occiditur anima, sive sua sive alterius, debere mentiri, non inmerito in alio loco scriptum est: *Os quod mentitur occidit animam.* <sup>15</sup></sup>

Ex quo patet quod pro tota universalis ecclesia salvanda G nullus sapiens mentiretur, nam cum omne mendacium sit peccatum contra naturam, eo quod tota natura fuit pure in veritate sine mendacio primitus instituta, quis procuraret pro bono ecclesie per verba mendacia? Nonne 1 domini seculares audientes quod per dogma falsum, quia per mendacium, sit privilegium ecclesie defendendum, ex naturali lumine statim convincerent quod totum privilegium sit mendax et frivolum quod indiget sic fulciri mendaciis? Nonne iterum audientes doctorem 2 ecclesie dogmatizare publice quod privilegia ecclesie sunt per mendacia impetranda, suspicarentur probabiliter quod tota suggestio qua impetrantur bona ecclesie sit mendax et falsa, et per consequens, omnia illa bona forent ex defectu fundamenti stabilis 30 auferenda? Nonne tertio credens ecclesiam sic privi- 3

and throw  
doubt on all  
her rights and  
privileges.

6. A in marg.: Augustinus.      8. Aug. l. c.: Si enim hoc dicitur quod est, verum dicitur, si autem hoc dicitur quod non est, mendacium est.      23. B.: ex natura lumine.      23. B: convinceret. Rectius: convincerentur.

7. Aug. l. c. Opp. IV, p. I, p. 18.      9. Psalm. V, 7.  
16. Sap. I, 11.

**G** 15<sup>a</sup> legiatam approbare mendacia diffideret quod ecclesia illa recipiens ex titulo elemosine a seculari principe bona huiusmodi sub condicione quod rependat spirituale suffragium, mentiretur in defraudando a promisso 5 suffragio. Ideo ista opinio foret pessima ad bona ecclesie fideliter procurandum. Et eadem est consideracio de causis civilibus, quod impossibile est ut mendacia illas vel contenciones aliquas legitime promoverent. Consideremus ergo quod Christus incurrebat apud 10 sacerdotes, phariseos et scribas appareniam diffamacionis, maxime ex hoc quod detegendo veritatem et reprobando eorum vicia purgavit ecclesiam et ut sic aquisivit sibi nomen quod est super omne nomen, superans quamlibet famam mundi. Sic nos christiani 15 debemus tenere veritatem et privilegia ecclesie Christi defendere quantum sufficimus nec curare de fama alia, nisi de quanto adicitur ex virtute.

Christ spoke truth without regard to his reputation.

**H** Sed tertio notandum pro ulteriori declaracione privilegiorum ecclesie quod privilegium est privata 20 lex, concessa a principe ad commodum ecclesie vel persone. Unde (si non fallor) omnis bona lex temporalis vel humanitus adinventa pro utilitate ecclesie vocari potest privilegium ecclesie, cum omnis talis lex sit privata quoad tempus et populum. Unde 25 quod legiste vocant talia iura communia non obest quin sint privata, quia in communitate legum est dare quotlibet gradus, et lex privata potest crescere in communitate quoad tempus, locum et personam. Lex autem caritatis quam omnis homo debet semper 30 et ubique tenere est ius communissimum sicut alie leges condicionales quas ipsa implicat. Addo etiam distinctionem ecclesie vel persone, quia si tantum esset una creatura rationalis privilegiata, tunc non privilegiaretur ecclesia. Privilegium ergo est specialis licen-

All laws made for the benefit of the Church may be called privileges, as being in some degree private laws.

The universal law is that of charity.

18. A<sub>1</sub> Sed ulterius. 19. A in marg : Quid est privilegium?  
 22. A. in marg.: Omnis lex humanitus adinventa utilis est privilegium.  
 25. A<sub>1</sub>: quod iuriste. 32. distinctim in codd.

cia creature utendi utibili vel fruendi fruibili, et illud <sup>151<sup>a</sup> H  
speciale vel privatum licere est lex, ut patet in com-  
muni sermone de lege.</sup>

Only a creature  
can have privi-  
lege;

Ex istis patet primo non equivocantibus quod i  
proprietates que naturaliter competit trinitati non i  
sunt earum privilegia, cum omne privilegium \* princi- <sup>152<sup>a</sup>  
paliter ab extrinseco pro utilitate inest privilegiato,  
et sic solum creatura rationalis est capax privilegii.</sup>

a true privilege  
must really  
benefit the  
grantee:

Patet secundo quod privilegiante aut privilegiato <sup>2</sup>  
decepto in credendo privilegium vergere privilegiando <sup>10</sup>  
ad commodum, dum tamen concessum privilegiando  
cedat ad dampnum tamquam utilitati sue contrarium,  
non est privilegium sed pocius corruptela. Patet ex  
hoc quod privilegium (in quantum huiusmodi) est bonum  
utile, ut non est privilegium infidelibus quod liberati <sup>15</sup>  
a iusticia exonerati sunt a iugo domini et effrenes ad  
peccandum subiecti iugo diaboli, nisi forte equivoce-  
tur, vocando privilegium quodlibet privans legem.

Consequently  
there is no pri-  
vilege except  
what is granted  
by Christ.

Tercio sequitur quod non est aliquod privilegium, <sup>3</sup>  
nisi quod princeps pacis concederit, caput univer- <sup>20</sup>  
salis ecclesie, dominus Jesus Christus. Patet ex hoc  
quod non potest esse bonum ecclesie, nisi primo  
venerit per derivacionem a capite. Si enim primas  
privatus concedit aliquid et Deus illud non concedit,  
tunc vel oportet concedere quod Deus non prevenit <sup>25</sup>  
ipsum in agendo, et per consequens non est causa  
essencialis cuiuslibet creature, vel aliter quod non  
est bonum vel rationale quod privilegiatus illud  
habeat, quia si esset sapiencia Dei, eternaliter ordi-  
naret ut habeat, et cum clemencia spiritus sancti <sup>30</sup>  
graciouse illud donaret; cum Johannis XV<sup>o</sup>, 5, 4, dicit  
caput: *Sine me nichil potestis facere, sicut palmes*  
*non potest facere fructum, nisi manserit in vite, sic*

1. B: et fruendi. Codd.: usibili.

in marg.: Nota de privilegiis ecclesie continue infra (Above 152<sup>a</sup> without  
mark of reference).

2. A A<sub>1</sub> patet deest.

15. B: ut deest.

7. A

16. A: et ss. (literae ss.  
extinct.).

28. Rationale sive racionabile; codd.: racio<sup>16</sup>.

I 152<sup>a</sup> enim privilegium concessum domesticis non est ratum, dum tamen ab essenciali patrefamilias omnipotente et omnisciente indultum non fuerit et optenta eius licencia confirmatum.

**K** Ex istis colligitur quod summum privilegium concessum christiano pro via foret quod, exproprietarie vivendo, Christo similius foret anterior in exercitu christiano. Patet primo sic: Iuxta proximum corellarium nullum est privilegium nisi concessum a Christo, ipse autem non potest concedere maius privilegium quam plus assimilando subditum sibi ipsi, ergo etc. Unde Matthei XVIII<sup>o</sup>, 1, quando discipuli quesierunt a Christo: *Quis putas maior est in regno celorum, ipse advocans parvulum sine malicia statuit eum in medio illorum dixitque re et sermone quod qui sic plus se humiliaverit hic maior est in ecclesia militante.*

2 Item, cuicunque militi pro statu milicie foret aptacius quod armatus decencius et adiutus specialius ponatur in acie belli, ubi forcior est conflictus, in hoc enim consistit militaris strenuitas. Sed ut dicitur Job VII<sup>o</sup>, 1: *Milicia est tota vita hominis super terram, et iuxta Apostolum Eph. VI<sup>o</sup>, 12: Non est nobis collectacio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritualia nequicie.* Ideo patet quod, quanto quis fuerit sic positus anterius in dicto exercitu, indultum est sibi privilegium eo maius quo amplius coronabitur. Et patet ista sententia de matre filiorum Zebedei que ex instigacione filiorum petebat privilegium a Christo, ut hii sederent in regno suo unus ad dexteram et alias ad sinistram (ut patet Matthei XX<sup>o</sup>, 22). Sed pueri petentes \* illud implicite audierunt divinum responsum: *Nescitis quid petatis. Potestis bibere calicem quem ego bibiturus sum?*

5. A in marg.: Prima conclusio.  
optacius. 18. A A<sub>1</sub>: specialiter.  
Zebei. 33. A: Noscitis.

7. A: anteterior.  
28. B: patet ex ista.

17. A:  
29. A:

Instance of the  
mother of Zebedee's  
children.

Quo concesso concessit eis privilegium consequenter: <sup>152<sup>b</sup> **K**  
*Calicem, inquit, meum bibetis, sedere autem ad dexteram meam vel sinistram non est meum dare vobis,*  
*sed quibus paratum est a patre meo.*</sup>

Super quo Crisostomus, Omelia XXXV<sup>o</sup> Operis In- **M** perfecti, notat primo quod diabolus qui seduxit primum a virum per feminam movit ut dicti apostoli seducentur per feminam. Notat secundo quomodo Christus <sup>b</sup> dirigens sermonem ad illos discipulos docet quod illi ex ceca presumpcione atque superba primatum culpa- <sup>10</sup> biliter pecierunt, aliter enim non direxisset omni- sciens increpativum sermonem ad illos discipulos dimissa femina procurante: *Nescitis, inquit, quid petatis.* Ideo dicit Cristostomus: *O error salutaris qui tocius mundi solvit errorem. Si enim apostoli non sic errassent, unde nos cognoscere poteramus quod non omne quod videtur bonum desiderare bonum est?* Cum enim scimus quod aliud est opus bonum et aliud primatus honoris. *Et opus quidem bonum desiderare bonum est, primatum autem honoris vanitas est.* <sup>20</sup>

Primacy is to be  
desired in la-  
bour, not in  
honour.

Tercio notandum quod sive apostoli errore seducti pecierunt primatum in regno temporali sive in regno celorum, sicut videtur ex textu convinci, stulta fuit eorum peticio, cum debuerunt laborem certaminis humiliiter petivisse, et ad hoc sine iactancia primatus honor <sup>25</sup> beatitudinis secutus fuisset; honor enim fugientem se sequitur et refugit affectantem. Unde dicit Crisostomus: *Desiderium primatus ex iactancia nascitur cordis;* *qui, inquit, humilis est indignorem se aliis arbitra-*

1. B: concessit illis privilegium in.      5. A in marg.: Chrisostomus.  
 M. Litera L. deest in cod. ib. In codd. Omelia XXVIII.      9. B: illos  
 deest.      10. superba scil. presumpcione.      16. In codd.: poterimus.  
 Corr. ex Op. Imperf. l. c.      17. In codd.: omne bonum. Correxii e  
 textu Operis Imp.      19. In codd.: Et opus quidem desiderare bonum est.  
 Correxii e textu Operis Imperfecti. l. c.      27. A in marg.: Crisostomus.

5. Opus Imperf. in Matthaeum Hom. XXXV, l. c., CLII. E.  
 Cf. Richardi Armachau, Defensio curatorum, Goldast, Monarchia  
 tom. II, pars II, pag. 1403.

**M** 152<sup>b</sup> *tur iuxta apostolicum preceptum: Alter alterum existimans superiorem.* Et hec racio (ut tactum est superius), quare membra ecclesie et gradus quibus Deus ipsos diligit sunt nobis abscondita.

**d** Quarto notandum quod Christus videns alienum spiritum in cordibus templi sui, non more conqui-  
rencium castra sua corporalia, disruptit muros castri,  
sed hostem expulit alliciens eos ad humilitatem qua  
ipsimet superent tyrannum qui eos turpiter superavit.

**N** *Potestis, inquit, bibere calicem quem ego babiturus sum?* Ex qua interrogacione mulcente docemur, primo quod oportet victoriam esse voluntariam, si debet esse meritoria, ideo querit Christus ab eis modeste, si possunt pati voluntarie instar sui. Secundo docen-  
15 tur ceteri apostoli non indignari contra duos fratres, cum dominus eorum, contra quem principaliter usur-  
pata fuit iniuria, tam urbane optulit eis idem medium  
quo ipse meruit dignitatem. Tercio docentur omnes  
christiani quod pati propter iusticiam sit necessarium  
20 cuilibet volenti beatifice premiari, cum dominus in-  
cessit per summum gradum illius medii; ideo vocat  
Christus hoc singulariter suum calicem.

**e** Quinto docemur quomodo Christus non potest suis deficere in concedendo privilegia, et consequenter mercedem ex eorum usu sequentem, cum statim post humilem consensum fraternum quo dixerunt possumus, statim concessit: *calicem quidem meum*  
152<sup>c</sup> *bibetis*, ubi non \* licet fideli ambigere quin concessit duobus fratribus quos prius gratificavit privilegium  
30 singulare. Si enim terreni patres neverunt bona data dare filiis suis, quanto plus pater primus post tam gloriosam victoriam quam per alios fecit in principem huius mundi? Lex ergo privata quam princeps pacis, et per consequens tocius ecclesie  
35 concessit hiis fratribus ad commodum eorum maxi-

Christ's treat-  
ment of his  
disciples' am-  
bition.

9. A A<sub>1</sub>: turpiter superant.

26. A A<sub>1</sub>: assensum.

rum quod possint regnum celorum rapere armis<sup>152° N</sup>  
suis, fuit privilegium singulare.

Two kinds of martyrdom. Et ex isto eliciunt doctores quod est dare duplex o  
genus martirii, scilicet affeccione et corporali passione;  
cum beatus Evangelista non fuit sic passus corpora-5  
liter usque ad mortem ut Jacobus, sed uterque iuxta  
vocem predicti Christi veridicam bibit calicem passionis.

Lesson of humility. Sexto docentur omnes fideles et specialiter prelati f  
non pompare vel alta sapere de gradus excellencia  
vel primatu, cum Christus coniungit: *Sedere autem* <sup>10</sup>  
*ad dexteram vel ad sinistram non est meum dare vobis, sed quibus paratum est a patre meo.* Quamvis enim Christus sit omnipotens et eiusdem auctoritatis et operacionis cum patre, pater ex se et ipse per se, tamen Christus more suo loquens humanitus <sup>15</sup>  
prefert patrem, dicens quod nullum membrum ecclesie habebit mansionem in celo, nisi qui ex auctoritate patris eternaliter inscribitur libro vite; quod licet eleccione eterna sit factum per filium, quia tamen discipuli considerarunt Christum secundum humanitatem, <sup>20</sup>  
ideo univocando cum eis fuit pertinens Christum vere atque humiliter ostendere minoritatem suam secundum humanitatem, cum non sit menciendum propter devacionem.

Unde ad pacificandum discipulos et instruendum <sup>25</sup>  
eos quale privilegium et prioritatem eligerent, dicit quod qui voluerit inter eos prior vel maior fieri in celis, oportet quod sit servus humilior atque diligenter hic in terris (ut alias ostendi modo opposito) quoad primatum vel honorem seculi. Ideo dicit <sup>30</sup>  
Crisostomus: *Fructum humilitatis posuit primatum*

3. A in marg.: Martir < affeccione  
passione corporali. B in marg. man. alt.:  
Martirium. 9. A in marg.: humilitas. B in marg. man. alt.: Pri-  
matus est fructus humilitatis. 19. tamen; tum in codd. 23. B  
in marg. man. alt.: Menciendum non est in causa devacionis. 30. A  
in marg.: Crisostomus.

**O** 152<sup>a</sup> celestem, ut quicunque desiderat primatum celestem, sequatur hic humilitatem celestem; quicunque autem desiderant primatum in terra invenient confusionem in celo. Ergo, inquit, iam non sit inter servos Christi 5 de primatu certamen, nec festinet unusquisque eorum quomodo alio maior appareat, sed quomodo omnibus inferior videatur. Et ista doctrina sufficeret toti ecclesie ad eleccionem privilegii vel primatus, nec est possibile quod vere pacificetur ecclesia, antequam ista 10 regula practice sit edocta.

**P** Ex istis elicetur quod nullum est verum privilegium ecclesie, nisi de quanto fundatur, docetur vel elicetur ex scriptura. Patet sic: Omnis lex utilis sancte matris ecclesie docetur explicite vel implicite in scriptura, 152<sup>a</sup> omne privilegium est huiusmodi ex dictis: \* ergo conclusio. Confirmatur ex sepe dictis: Omnis veritas est in scriptura sacra, omne privilegium est veritas quia lex, ergo conclusio. Unde Augustinus, II<sup>o</sup> De Doctrina Christiana, in fine: *Quicquid homo extra scripturam sacram didicerit, si noxiū est ibi dampnatur, si utile est ibi invenitur;* et idem dicit epistola quarta ad Volusianum (ut alibi diffuse exposui). Sequitur ergo, si quis quidquid utile extra scripturam sacram didicerit, ibi invenitur, omne privilegium concessum 25 in cartis vel bullis est quiddam utile (ut patet ex diffinizione), ergo omne privilegium ecclesie est in scriptura sacra; ideo cum illa sit maioris auctoritatis et acceptionis quam bulle vel carte (ut dixi alias), ille ut plurimum in clero superfluent. Nam illis ablationis inniteretur privilegiatus ministerio ecclesie quod est per se causa privilegii, et non sic confideret in

The Church has  
no true privi-  
lege except what  
is founded in  
Scripture.

4. B inter deest. 13. A in marg.: Honor scripture, quia omnis veritas in ea continetur. 16. A in marg.: Secunda conclusio.  
18. A in marg.: Augustinus. 23. B: si quis est, quis est, quid utile.  
28. B: acceptacionis; A in marg.: Correlarium.

18. cap. XLII. Opp. III, 1, 44. Epistolam ad Vol. vid. Opp. II, 395.

Corruptions of cartis dimisso officio. Talis enim securitas confundit <sup>152<sup>d</sup></sup>

the Church.

ecclesiam, cum telis sophisticis super equivocatione que est ypocrisy et mendacium, diabolus et membra sua concludunt ecclesie. Quis queso non decipitur hodie in adherendo parti ecclesie malignancium et colendo ipsam ut membrum ecclesie? Quis insuper a non aspirat ad fastum seculi vel primatum vel privilegium, cum tamen sit sceleratissima corruptela, in tantum quod sepe incidimus in illud ve propheticum Ysaie V<sup>o</sup>, 20: *Ve qui dicitis bonum malum et malum bonum.* Nonne diligencia nostra ostendit quod plus b appreciamus cartas et privilegia humana quam scripturam sacram et privilegia que Christus suis instituit? Et indubie ut sic cadimus a quibuscumque veris privilegiis per abusum, quia iuxta beatum Gregorium <sup>15</sup> (et ponitur in decretis XI<sup>a</sup>, q. III. *Privilegium*) *privilegium debet amittere qui sua abutitur potestate.* Cum ergo omne rationabile vel utile ecclesie Christi prius ab ipso conceditur et in carta vel libro suo inscribitur, patet quod scrutinio illius libri et condicioni sub qua privilegavit debemus primo attendere. Non enim sequitur: Datus potentatus seculi concessit hoc ut privilegium date ecclesie, ergo hoc est rationabile sive verum. Ideo oportet ultra concessionem scrutari regulam per quam racio privilegii <sup>25</sup> debeat iudicari.

A case as to  
privilege.

Esto, inquam, quod Petrus potentatus seculi concedat Q privilegium Westmonasterio sub hac forma quod qui-cunque quantumcumque maleficus intraverit septa sua habebit immunitatem omnimodam, sic tamen quod <sup>30</sup> in prima conclusione in qua post introitum a prepo-

1. A in marg.: Conclusio. 4. ecclesie? Fortasse legendum: confundunt ecclesiam. 8. B: Cum tamen scit. 15. A in marg.: Conclusio. 20. 21. In codd.: Condicione. 22. A in marg.: De privilegiis monasteriorum et ecclesiarum. (Below 152<sup>d</sup> without mark of reference.) 27. A in marg.: Casus.

16. Dec. sec. pars, causa XI, q. III, c. LXIII.

Q<sup>152<sup>a</sup> sito loci sibi opponitur dicat verum. Casus autem videtur possibilis et honestus, cum pro mendacio et pro quoque scelere posset uti privilegio ad hoc sibi donato, ut dicitur; ergo multo magis pro confessione 5 humili veritatis. Pono insuper quod Petrus maleficus intrans Westmonasterium pro immunitate habenda sit primo interrogatus a preposito Westmonasterii si habebit immunitatem in dicta ecclesia et pono quod 153<sup>a</sup> Petrus conscius sibi ex dignitate contracta \* de crimine 10 dicat desperando de venia vel vere reputando se dignum morte temporali, quod non habebit immunitatem in dicta ecclesia; tunc isto casu deducto ad placitum, patet quod ex casu et aliis circumstanciis positis et ponendis utraque pars contradictionis sequitur, ut 15 noverunt sophiste in materia insolubilium. Et revera quilibet intrans limina ecclesie, ut foveatur in crimine, incidit culpabilius in materia insolubili cuiusmodi est peccatum, quam sequitur Petrum incidere. Unde ego nescio aliter solvere nec credo alium quemquam 20 scire, nisi quod dictum vocatum privilegium non est privilegium, quia non est fundabile in scriptura; et ita generaliter omnis lex privata non fundabilis in scriptura non est privilegium, quia non cedit ad utilitatem ecclesie, cum (ut dicit Augustinus) *quicquid 25 utile est ibi invenitur*. Et si claudit contradictionem quod hoc sit privilegium, multo magis omnis casus in quo ponitur dari privilegium loco, ut quicunque intraverit cum quoque crimen, gaudeat immunitate date ecclesie; illud enim est impossibile plus 30 elongatum ab apparenzia quam precedens. Cum multi intrant sanctuarium cum illo peccato, ratione cuius tenentur amittere libertatem, ymo cum principium Gregorii sit verum quod omnis et specialiter prescri-</sup>

The West-  
minster privi-  
lege is a false  
one.

9. A<sub>1</sub> corriger vult: ex gravitate contracta. 13. A A<sub>1</sub>: casu et deest. 17. In materia involubili: superfluum esse et e marg. in tex-  
tum incidisse videtur. 18. B: peccatum incidere. 23. A in  
marg.: Conclusio. 28. 30. B: immunitate — elongatum deest.

tus *privilegium tenetur amittere qui sua abutitur*<sup>153<sup>a</sup> Q  
*potestate*, et omnis criminosis ut sic sua abutitur  
*potestate*, cum ratione mortalis peccati inficientis abu-  
*titur bonis nature: sequitur quod omnis criminose*  
*intrans septa ecclesie tenetur ut sic privilegiis ecclesie*<sup>5</sup>  
*pro illo tempore non gaudere*. Et hoc est notum illis  
*qui sciunt quod quicquid criminosis fecerit ratione*  
*peccati infidentis peccat mortaliter*. Fundet ergo homo  
*racionabilitatem privilegii ex scriptura et aliter nichil*  
*valet*. Illa autem *privilegia que debemus magis atten-*<sup>10</sup>  
*dere plus reluent in speculo scripture, et minus*  
*necessaria plus confuse, quia Deus qui non potuit in*  
*privilegiis et scriptis ipsa testantibus sponse sue de-*  
*ficeret, scivit quod palea plus diverteret ad terrena*  
*quam celestia, ideo ut gradus notificacionis scripture*<sup>15</sup>  
*sit nobis pro regula, expressit privilegia spiritualia de*  
*corporalibus que adducerentur confusam adiciens dis-*  
*ciplinam*.</sup>

Divestment of  
all temporal  
possession  
would be the  
greatest privi-  
lege the Church  
could have.

Ex istis tercio colligitur quod summum *privilegium R*  
*pro statu vie foret ecclesiam esse exoneratam pos-*<sup>20</sup>  
*sesione civili temporalium, currendo libere post*  
*Christum in evangelica paupertate*. Patet ex duabus  
*conclusionibus precedentibus, nam ut sic disponitur*  
*fidelis Christo similius et paracius ad conquirendum*  
*regnum celorum*. Unde et hoc *privilegium notatur*<sup>25</sup>  
*in ecclesia expressius, alcius et crebrius carioribus*  
*Christi discipulis (ut patet Mathei X<sup>o</sup>, Luce XIV<sup>o</sup> et*  
*I<sup>a</sup>, Thymotei VI<sup>o</sup>); ad hoc enim copiosius sequebantur*  
*bona gracie*. Confirmatur primo sic: *Christus posuit a*  
*vicarios suos in maxima libertate et privilegio in hoc*<sup>30</sup>  
*quod regulam illam iniunxit singulariter suis apostolis,*  
*ergo conclusio*. Non enim licet negare quin *Christus*  
*privilegiavit suum collegium, cum dedit eis leges sin-*

4. A<sub>1</sub> corrigere vult: *criminosis*.      4. A in marg: *Responsio*.      8. A  
 in marg.: *Nota*.      15. A A<sub>1</sub>: *Non ut*.      17. A A<sub>1</sub>: *adicerentur*.  
 19. A in marg.: *Tertia conclusio*.      22. A in marg.: *Responsio*. *Pau-*  
*pertas cleri*.

R<sup>153<sup>b</sup></sup>

gulares, ut consilia evangelica \* ad maximam utilitatem sui atque ecclesie, sicut patet ex indole que inde provenerat. Ergo ex diffinizione privilegii in hoc privilegiavit suam ecclesiam.

**b** Confirmatur secundo: Ille status est perfectissimus, Poverty is the most perfect ut patet in VI<sup>o</sup> decretalium, cap. *Exit qui seminat*, per state, therefore Nicolaum III., et omne ponere viatorem in statu tam alto to be placed in it. est proporcionaliter privilegiare ipsum, ergo conclusio.

Si enim dare bona fortune que sunt abiectissima sit 10 privilegiare datarium, multo magis dare sibi bona gracie.

**c** Item, quicunque vians exoneratus fuerit sarcina temporalium, ad propinquius, paracius atque laudabilius sequendum *hymnulum cervorum* salientem in montibus, ut sic est privilegiatus uberior, sed sic fuit 15 de apostolis renunciantibus quoad civilitatem omnibus bonis suis, ergo conclusio. Non enim negabit fidelis quin *possessio talis temporalium sit pondus anime*, ut docet beatus Gregorius XXXI<sup>o</sup> Moralium (sicut declaravi XII<sup>o</sup> cap. huius). Unde apostoli vere reputarunt eis magnum privilegium, quod exonerati fuerunt a ministerio cotidiano in mensis fidelium (ut patet Actorum VI<sup>o</sup>), ergo multo magis exonerare eos a statu a seculari plus abiecto. In hoc enim consistit excellencia status cleri super dominos seculares (ut hic supponitur), 25 non autem in caractere ordinis, cum stat cum illo servitus abiectissima (ut patet de Scarioth), sed in hoc quod deputati sunt ut milites plus strenui ad plus meritorie peragendum bella domini et conquirendum regnum celorum. Nam Matthei V<sup>o</sup>, 3 dicitur: *Beati pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnum celorum.*

5. A in marg.: Optimum privilegium ecclesie est paupertas cleri. (Above 153<sup>b</sup> without mark of reference.) 7. 8. alto est: alto ut in codd. 11. A in marg.: Sequela Christi. 18. A in marg.: Gregorius. XII. cap. rectius: III. 22. B: a deest. 28. B: belli domini et conquirendo.

7. Lib. V. tit. XII, cap. III. 13. Cant. II, 17. 18. cap. XIII. Opp. tom. I, 1006. Vide supra pag. 50—54.

Christ, who gives poverty, is far greater than Caesar, who gives riches. Item, proporcionaliter ut dominus est potencior, e s  
privilegia pociora, sed iste condiciones autonomicae reperte sunt in Christo in comparacione ad Cesarem, ergo et privilegiacio proporcionaliter correspondens.<sup>5</sup> Nemo ergo dicet quod Cesar plus privilegiavit ecclesiam quam dominus Jesus Christus, nec licet fingere quin Christus fuit potencior ad donandum eis temporalia, sicut et apostoli potuerunt ea copiosius receperisse, ut patet in vitis eorum. Unde Symon magus voluit deditse Petro multam pecuniam pro privilegio apostolico (ut patet Act. VIII<sup>o</sup>), et indubie foret melius quam quantalibet pecunia vel omnia temporalia huius mundi. Nos ergo non erimus magis degeneres dicto Symone, plus appreciantes privilegium Cesaris quam privilegium domini Jesu Christi.

Nec valet dicere quod ista privilegia dicuntur equivoce et ideo non sunt comparabilia, nam Deus est melior diabolo, bona gracie sunt meliora bonis fortune, et iuxta sanctos melius est seculariter carere temporibus quam habere. Si ergo ista tam disperaria sunt comparabilia in bono analogo, a pari vel maiori bona minus disperaria.

Et preter hoc aliqua temporalia donavit Deus suis que quoad quantitatem et modum habendi sunt comparabilia dono Cesaris vel alterius domini secularis; in hoc ergo quod dicta privilegia dicuntur tam equivoce, oportet concedere quod unum infinitum excedit reliquum in perfectione, sicut spiritus excedit naturam corpoream.\*

All privileges come from Christ directly or indirectly.

Item, iuxta hic dicta in correlariis descripcionis privilegii, nemo potest dare privilegium, nisi Christus principaliter illud dederit, et cum non decet dominum dare per servum donum perfectius quam ipse dat

<sup>153c</sup>

3. B: autonomicae.      17. A in marg.: Responso.      23. sc.  
sunt comparabilia.      31. A in marg.: Nota hoc argumentum.

**S** 153<sup>e</sup> singulariter per se ipsum, sequitur quod privilegium datum appropriate per Christum excedit privilegium quod ipse dedit per Constantimum, potissime cum vindetur privilegia illa fuisse contraria. Ergo uno existente bono aliud saperet in parte maliciam venenosam, et per consequens, non foret privilegium pocius quam fuisset, quod filiorum Zebedei unus sedisset ad dexteram Christi et alius ad sinistram in regno temporali.

4 Confirmatur ex sepe dictis, privilegium est filium patrisfamilias domus poni in loco digniori ad premium et in loco tuciori ad evadendum periculum, nec fas est dubitare quin Christus vocavit apostolos suos ad talem locum, in quo eciam secundum quandam prerogativam fuit Baptista, dicente Christo Matthei XI<sup>o</sup>, 11:

15 *Inter natos mulierum qui ceciderant per peccatum non surrexit maior Johanne Baptista.* Cum ergo hec diffinizio Christi necessario sit vera, patet quod nec Petrus nec aliis citra Christum fuit maior Baptista quoad Deum, cuius majoritas non attenditur penes 20 possessionem secularem, cum Baptista fuit citra Christum pauperrimus, sed penes gradum evangelice paupertatis que consistit in vera humiliacione et in meritoria penalitate et in ecclesie edificacione. In hoc ergo fuit Baptista positus securius ad cavendum per 25 culum et alcios ad querendum premium. Cum ergo quicunque status sit alcior quem Deus plus acceptat, sequitur quod status in quo Christus posuit apostolos et docuit ecclesiam sit status alcior statu secularis glorie in quo positi sunt Christi vicarii et dotati per 30 Cesarem.

**T** Nec valet dicere quod ille status fuit tunc perfeccior, It is futile to say that the state of poverty was more perfect, but is so no longer.  
nunc autem status iste est perfeccior, tum quia fructus status ostendit oppositum de intricacione et detimento ecclesie, tum eciam quia racio fidei scripture contra-

20, 21. A Λι: possessionem -- penes deest. 31. A in marg.: Responsio. 33. A in marg.: Correlarium. Ablacio temporalium nota supra.

Poverty is nearer to the state of innocence. dicit, nam lex consiliorum est perpetua, non habens <sup>153<sup>c</sup></sup> T

contrarium, cum ponit hominem in statu, statui utriusque innocentie propinquiori, statum autem magnitudinis secularis oportet deserere propter eius repugnanciam statui beatitudinis. Quomodo ergo non est alio 5 statu imperfeccior, cum respicit magnitudinem temporalem quam oportet deserere, alias autem magnitudinem virtutis quam oportet semper habere? Ex istis colligitur quod domini temporales possent maxime

Hence rulers may relieve the clergy of useless wealth. zelando pro privilegiis ecclesie exonerare clerum <sup>10</sup> suum ab occupacione temporalium que sunt preter necessaria ad faciendum opus evangelicum; nam possent

sic faciendo reducere ecclesiam cleri ad perfecciorem statum ex dictis, sed cum impossibile sit hominem posse facere bonum de genere, nisi posset facere illud <sup>15</sup> bene, sequitur quod domini temporales possent facere illud bene. Absit, inquam, credere quod status in quo a Cesar posuit clerum non posset solvi licite propter habitudinem sacerdotum Christi ad globum temporalium. Et cum status in quo Christus posuit clerum <sup>20</sup> suum dissolvi posset licite propter imperfectionem habitudinis vite eorum ad paupertatem evangelicam et alia carismata in quibus Christus dotavit ecclesiam, nonne foret suspectum verbum, accusans proprietarios <sup>b</sup> de \* affecione inordinata temporalibus, dicendo quod <sup>153<sup>a</sup></sup> lex Dei et eius consilium sunt temporalia sub dispensacione cadencia, sed non ordinacio Cesaris quoad e donacionem temporalium? Numquid credimus quod excommunicatio vel maledictionis interpretacio plus ligat dissolventem ordinacionem dominorum temporalium, <sup>30</sup> quam excommunicatio Christi, Johannis et Pauli ligat dissolventem Christi consilium? Nonne dicit Paulus Galat. I<sup>o</sup>, 9: *Si quis aliud evangelizaverit preter illud quod evangelizatum est, anathema sit*, et cum ipse

14. Dno verba: sicut patet (sicut patet ex dictis) huic loco deesse videntur. 16. A A<sub>1</sub>: possunt facere. 32, B: consilium Christi.

T153<sup>a</sup> instruxit coapostolum Thymoteum I<sup>a</sup> Thymotei VI<sup>o</sup>, 8: *Habentes ergo alimenta et quibus tegamur ad hiis contenti simus?* Numquid est contrarium isti contentioni aspirari inordinate ad habendum perpetuo et 5 indissolubiliter quantumlibet seculariter dominium?

V10 Nonne dicit beatus Gregorius (ut recitavi superius, III<sup>o</sup> cap.) quod *labor querendi et defendendi temporalia et dolor amittendi eadem, si superat laborem et dolorem circa bona spiritualia quesita vel perdita, 15 indicat terrenorum affectionem inordinate in animo presidere?* Nonne beatus Augustinus in libro De Vera Religione, XCII<sup>o</sup> cap., dicit idem? Ubi postquam ostenderat quid est adherere Deo et quibus profluit affluencia temporalium etc., respondet: *Cum, inquit, mutabilem 20 bonorum adest copia, non eis confidit, sed cum subtrahuntur, agnoscit utrum eum non ceperint, quia plerumque cum assunt nobis, putamus quod non ea diligimus, sed cum abesse ceperint, invenimus qui simus; hoc enim sine amore nostro aderat quod sine 25 dolore discedit.* Si ergo clerus aliquis sit mundo deditus quod plus dolet pro amissione temporalium quam virtutis, plus insistit circa acquisitionem vel defensionem eorum quam boni spiritualis, ut sic inhabilitat se ad habendum hec temporalia et per consequens dignificat se ut perdat illa. Nec est ille cui hec sunt donata qui in isto animo finaliter perseverat, quia est membrum diaboli et non pars ecclesie (ut patet in solutione VI<sup>i</sup> argumenti de VI<sup>o</sup> cap. huius). Nam vera religio stat in recta dilectione beatorum, ut in libro De Vera

Opinions of  
Gregory

6. A in marg.: Gregorius; XII. cap. recte. III. 7. Codd. 12<sup>o</sup> cap.  
Correxi. 11. A in marg. Amor temporalium occultus quomodo indi-  
catur. 12. A in marg.: Augustinus. Pomny, glossa tschechica:  
Memento. 12. A: ostenderit. 15. A in marg.: Nota. In codd.:  
non eis confidit. Corr. ex Aug. l. c. 16. In codd.: separant corr.  
e textu Augustini. 25. A in marg.: Conclusio.

6. V. supra pag. 52—54. 12. Aug. cap. XCII, libri De  
Vera Relig. Opp. I, pag. 781. 28. V. supra pag. 136—138.

Religione XCIII.: *Et hec est perfecta iusticia qua 153<sup>a</sup> v  
pocius pociora et minus minora diligimus.* Vana ergo est religio facientis oppositum, privilegium ciresorum inectorum puris certantibus est medicinaliter removendum. 5

## CAP. IX.

Objection: Privilege is generally understood of worldly things.

Sed contra dicta arguitur sic: Videtur enim primo A quod equivocatur in nomine privilegii, cum communitas non vocat privilegium nisi excellenciam quam habet una persona super aliam quoad mundum. 10

Hic dicitur quod illud assumptum indicat sic vocantes terrena diligere, et despicer vel odire celestia, quia voluntas trahit intellectum ad affectuosius cogitandum et nominandum rem cui magis infigitur: ad quem sensum dicitur Joh. III<sup>o</sup>, 31: *Qui de terra est 15 de terra loquitur.* Et hinc apostoli et sancti priores reputarunt ista terrena *ut stercore*, sicut patet in dictis et factis eorum et exprimit Apostolus Philipp. III<sup>o</sup> cap. Ergo quod communitas sic loquitur et attendit, non nisi accusat ipsam perversam a Deo et verificat 20 dictum Evangeliste \* I<sup>a</sup> Johannis V<sup>o</sup>, 19: *Totus mundus 154<sup>a</sup> in maligno positus est* et dictum Christi Matthei XII<sup>o</sup>, 34: *Ex abundancia cordis os loquitur.* Ideo debemus attendere qualiter secundum regulas fidei est loquendum: cum autem privilegium sonat in maiori- 25 tatem prerogativam vel preeminenciam creature, manifestum est quod partes ecclesie tam militantis quam triumphantis sunt privilegiate a Deo. Ideo dicunt sancti doctores communiter quod Christus et mater sua habuerunt singularia privilegia super alios, et ita 30 de apostolis et aliis beatis, quilibet habet dispariter

1. B: religione quoque. in codd.: est hec; corr. e textu Aug.  
6. Cap. IX; A: Tit. vacat in A; solum in marg. ib. Prima obieccio. A:  
sic deest; B: primo deest. 11. A in marg.: Responsio. 19. B:  
attendant. 23. A: habuncia. 31. B: quibus habet.

A 154<sup>a</sup> donum suum, ut manifestavit Apostolus. I<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup>, 4, dicens quod *divisiones graciarum sunt*. Notet ergo fidelis rationem privilegii et videbit quod principaliter sit in donis spiritualibus a Deo appropriate collatis, 5 unde, si argumentum factum moveret, diceret conse- It might as well  
quenter quod nulla est lex, possessio vel dominium be said that law  
nisi de bonis temporalibus, quia de illis principaliter and possession  
apply only to earthly goods.  
vel precise loquitur communitas, in tantum quod statim  
audio de bonis, applicant ad mundi divicias; et locuto  
10 de episcopatu, rectoria vel alio nomine prelacie, statim  
applicant ad dotem temporalem dimissa consideracione  
de officio; et ita de aliis. Non sic autem in primitiva Such is not the  
ecclesia vel scriptura sacra; ideo postponendo vicio- language of the  
sam consuetudinem debemus loqui conformiter sanctis primitive  
Church.  
15 doctoribus. Non enim reperi rem in scriptura sacra  
vocatam sub nomine privilegii, sed doctores et usus  
ecclesie vocant eam sic communiter, ut patet de sancto  
Evangelista, de sancto Petro et Romana ecclesia. Et  
patet quod innitendo pure modo loquendi vulgari  
20 totus conventus Christi non foret privilegiatus sub  
aliquo gradu, nisi forte fingatur quod Scarioth fuit  
privilegiatus in hoc quod Deus permisit eum portare  
loculos, et sic introductum esset privilegium in ecclesiam  
cum superbia ex contencione circa maioritatem et  
25 secularem obedienciam quam Christus nitebatur in  
suis destruere. Non ergo concedendum est quod solus  
dominus temporalis privilegiavit, edificavit vel dotavit  
ecclesiam, cum ecclesia canit quod Christus privilegio  
amoris Johannem dilexit apostolum; et idem est de  
30 quolibet singulari dono Dei, ut patet ex descripcione  
privilegii. Unde non expressius posset quis ostendere se  
iuste perditurum privilegium per abusum quam negando  
Christi privilegia vel preponderando privilegia terrena.

5. A. in marg.: Privilegium debet esse in donis spiritualibus. (Above  
154<sup>a</sup> without mark of reference) 11. A A<sub>1</sub>: temporalium. 19. B:  
quod deest. 20. 22. B: sub aliquo — privilegiatus deest. 26. B:  
suis defervere. 29. A in marg.: Conclusio.

The Church  
ought not to  
insist on earthly  
privileges such  
as exemptions  
and endow-  
ments.

Secundo videtur quod non licet clero insistere circa <sup>154<sup>a</sup> B  
privilegia terrena cuiusmodi videntur esse exempciones,  
prerogative, proprietates et seculares dominaciones,  
cum videntur repugnare privilegiis Christi que non  
licet amittere. <sup>5</sup></sup>

Exemptions are  
bad in kind,  
although they  
may sometimes  
serve a good  
purpose.

Hic dicitur, primo quantum ad exempciones quod,  
licet videantur esse male de genere, tamen contingit  
subditum bene uti illis sicut et aliis actibus malis  
de genere; est enim contra regulas ecclesie triumphantis  
quod quis sit exemptus, ne superior illuminet inferiorem, <sup>10</sup>  
et ita contra regulas nature est quod subditus sit <sup>\* 154<sup>b</sup> \*  
exemptus, ne ducatur vel corrigatur per superiorem  
in casu quo deviet vel delinquat. Unde videtur idem  
inpetrare oppositum et luciferine querere licenciam ad  
peccandum; diaboli enim exempti sunt a tali regimine <sup>15</sup>  
et (ut ego credo) a privilegiacione, quia nulla excelen-  
tia quam habent cedit dampnatis ad bonum utile,  
sed econtra beati sunt summe privilegiati, in tantum  
quod nullum privilegium vie valet homini, nisi de  
quanto preparat ad querendum privilegium regni. Quia <sup>20</sup>  
tamen contingit prepositos ecclesie esse ceciores ducendis  
vel inniti in visitacione fastui vel questui plus quam  
correccioni, ideo expedit per accidens a talibus tem-  
poralis exempcio. Non autem debet talis esse perpetua  
nisi cognito quod perpetuo erit prepositus deses, in- <sup>25</sup>  
scius vel avarus, quia aliter (ut recitat Lincolniensis)</sup>

Good prelates  
ought not to be  
hampered by  
them.

hoc inconveniens sequeretur quod quantumlibet bonus  
pastor videns exemptum strangulare oves, pro quibus  
reddet rationem in die iudicii, non audebit propter  
exempcionem pape exagitare vel exterrere lupos mor- <sup>30</sup>  
dentes tam nequiter oves suas. Hoc autem non potest  
dici privilegium sed rete diabolicum. Unde privilegium  
foret eximi a iurisdiccione talis pape, si fuerit qui

1. A in marg.: Secunda obieccio.  
Nota contra exempciones continue infra.  
deest. 26. A in marg.: Lincolniensis.

6. A in marg.: Responsio:  
22, 24. B: plus — exempcio:  
31. B: potest deest.

B<sup>154<sup>b</sup></sup>

propter pecuniam et casum particularem, in minori parte etiam ob defectum sui contingentem, statuerit exemptionem talem ut legem perpetuam. Nam diabolus et membra sua seducendo populum ab observancia legis Christi videntur inducere exemptionem huiusmodi, ne inferior fruatur suffragio sui prepositi, ut innuit Augustinus libro secundo De Ordine.

C Et quantum ad alia insignia perquisita de portando mitram, crucem et baculum ac ordinando clericos extensius vel striccius, cum aliis vocatis privilegiis istis similibus, cum ut plurimum sapiunt fastum et non commodum, sunt sepe non privilegia sed diabolica sagena quibus pisces natantes in mari huius seculi capiuntur; et sic dicendum videtur de priviliis terrenis seculariter impetratis. Unde Augustinus in libro De Agone Christiano, cap. IV: *Gaudet piscis quando hamum non videns escam devorat, sed pescator cum eum ceperit, torquentur eius viscera primo, deinde ab omni leticia sua per ipsam escam de qua letatus est trahitur ad consumacionem.* Sic sunt omnes qui de bonis temporalibus beatos se putant unde bonis nichil nocet ablacio temporalium, cum ipsa non diligunt. Unde inter omnes cautelas diaboli mundana preeminencia est prima sagena dia- boli; de illa enim primo temptavit Christum. Nam Matthei IV<sup>o</sup>, 8, 9, dicitur quod *ostendit sibi omnia regna mundi dicens: Hec omnia tibi dabo, si cadens adoraveris me.* Et revera propter minus privilegium adoramus sepius membra sua, cum tamen profitemur in baptism<sup>o</sup> quod \* abrenunciamus sathanae et omnibus pompis eius. Talis itaque finalis preponderancia secularis privilegii est signum infallibile membra diaboli, et sic

Privileges of  
wearing mitre  
etc. are often a  
snare of the  
devil.

15. A in marg.: Augustinus.

16. de agone; A hab. rasuram.

18. A<sub>1</sub> corr. vult.: torquet.

21. A in marg.: Mundana preeminencia

est sagena diaboli.

32. A A<sub>1</sub>: Membrum diaboli.

videtur mihi quod contendentes superbe circa talia <sup>154°</sup> C  
privilegia nisi redeant humiliter ad unitatem subiecti  
invicem, non sunt de sancta matre ecclesia, dicente  
decreto Pelagii pape XXIV, q. I. *Pudenda: Ecclesia*,  
inquit, *una est, ut patet in canticis, et illa est que* <sup>5</sup>  
*fide formata per orbem diffunditur; quod beati*  
*Augustini testimonio comprobemus. Audite quid in*  
*quodam opere suo preclarissimus doctor dicat ecclesie:*  
*Ait enim quod, cum nullo modo recte potest dici ecclesia*  
*in qua scisma est, restat ut, quoniam nulla esse ecclesia* <sup>10</sup>  
*non potest, ea sit quam in sedis apostolice per suc-*  
*cessiones episcoporum radice constitutam nullorum*  
*hominum malicia eciam si nota excludi non possit.*

Ex isto notandum, primo quomodo iste papa alle- a D

The Roman college may be gat venerabiliter Augustinum: quod divisi a Christo <sup>15</sup>  
the synagogue of Satan and not the head of ecclesie. Patet secundo quod, si collegium Romanum b

sit sic divisum scismate, tunc ipsum non est caput  
vel pars ecclesie, quia deficit unio apostolica. Unde  
dicit quod, si talis episcopus consecrat alium, non <sup>20</sup>  
consecratio sed execratio debet dici. Et tertio notarie  
potest quomodo crescente superbia et cupiditate  
primatus de loco ecclesie, potest fieri synagoga sathanæ,  
cum nemo potest esse Christi vel Petri vicarius, nisi  
sequatur eos in moribus, ut patet XL<sup>a</sup> distinctione: <sup>25</sup>  
*Non est facile.* Et patet quod licet clero insistere  
circa privilegia terrena, de quanto promovent ad eter-  
na; quod oportet exemplo sanctorum et fide scripture  
pensari, nullomodo amittendo privilegia que Christus <sup>30</sup>  
dedit propter aliquod bonum mundi.

Sed tertio obicitur, cum privilegia quibus Christus E  
dotavit ecclesiam sunt perfecciora quam terrena pri-

2. A in marg.: Conclusio.

33. A in marg.: Tercia obieccio.

5. Dec. sec. pars. Causa XXIV, q. 1, c. XXXIII, a few words having been altered.

E<sup>154<sup>o</sup></sup> vilegia succedencia, sicut et status vivencium secundum illa privilegia est statu moderno perfeccior atque ad servandum facilior, videtur quod non licuit a privilegiis illis et statu recedere; nam nulli persone licet magis 5 bonum sibi in eleccione postponere: ecclesia, sponsa Christi est persona, cum sit virgo ex cap. VI<sup>o</sup>, ergo non licet sibi privilegia Christi et statum evangelice paupertatis relinquere. Confirmatur primo per decretum De Consecracione, dist. V<sup>a</sup>, *Non mediocriter*, ubi 10 dicitur quod *graviter peccant qui eligunt minus bonum sibi maiori bono postposito*. Confirmatur secundo ex dictis libro V<sup>o</sup>, cap., ubi docetur quod *oportet viantem semper meliorando procedere*. Et tercio confirmatur ex hoc quod consilia Christi sunt 15 perpetua et sponge sue indispensabilia.

Hic videtur mihi quod unum concluditur ex assumpto necessario, cum omnis christianus debet sequi Christum in moribus quantum sufficit, unde videtur mihi quod beatus Silvester potest dici ex pietate suscepisse elemosinas Cesaris corporales ad exonerandum eum, ad excitandum eius devocationem et procurandum tene- 20 154<sup>d</sup> rius pro fidelibus quam faceret \* populus laycalis; quod, cum stat cum paupertate evangelica, patet quod clerus non debet exinde inniti proprietati vel fastui, sed ad sui tedium secundum partes plus abiectas ministrare pauperibus de collatis elemosinis. Unde tales elemosine non possunt donari in perpetuam elemosinam quomodounque clerus vixerit, sed sub condicione saltem tacita quod clerus sit vere sequax apostolorum in vita et opere. Et ita credo quod oportet ut reputet sibi omne tediosum ministrare pauperibus et fore gaudiosum, dando operam contem-

The Church  
ought not to  
have left the  
state (of poverty)  
appointed by  
Christ.

16. A in marg.: Responsio. A<sub>1</sub>: verum; in codd. A. B: n<sup>m</sup> (verum?)

9. Decr. III, pars De Cons. dist. V, c. XXIV.: Non mediocriter errat qui magno bono prefert mediocre bonum.

Silvester may have acted from pious motives.

The clergy should gladly leave laymen to minister to the poor

and devote themselves to preaching. placioni et predicacioni, quod fideles layci accipient <sup>154<sup>a</sup>E illud onus (ut alias exemplificavi de Augustino et aliis sanctis). Unde quia fragilitas humana prona est ad relinquendum primam caritatem de elemosinis, superbiendo, se ipsam nimis laute pascendo et pa-<sup>5</sup> storis officium relinquendo, ideo apostoli et sancciores ecclesie talia reliquerunt. Unde mirum est si collacio rei temporalis sit clero privilegium; ymmo apostolis potentibus illam a Christo audivisset responsum superius: *Nescitis quod petatis.* Nonne docet experientia <sup>10</sup> quod dotacio talis subicit dotatos mundane sollicitudini, servicio et exaccioni, et per consequens distrahit ab amore Christi et ministerio sacerdotali?</sup>

Quomodo ergo non foret privilegium ab incita-**F** mento huiusmodi liberari, unde decretum recitat XI<sup>a</sup>, <sup>15</sup> q. I<sup>a</sup>, ex epistola beati Petri ad Clementem scriptum sub hac forma: *Te quidem oportet irreprehensibiliter vivere et summo studio niti, ut omnes vite huius occupaciones abicias, ne fideiussor existas nec advo-<sup>20</sup> catus licium fias, neve in ulla alia ocupacione prorsus inveniaris mundani negotii occasione perplexus. Neque enim iudicem neque cognitorem se-<sup>25</sup> cularium negotiorum hodie te vult ordinare Christus, ne prefocatus presentibus hominum curis non possis verbo Dei vacare. Hec vero opera que tibi minime congruere dicimus exhibeant sibi invicem vacantes laici, et te nemo occupet ab hiis studiis per que salus hominibus datur.* Quomodo ergo licet nobis ab ista regula apostolica recedere quibus relictum

9. A A<sub>1</sub>: audivissent. 16. Epistola Petri. Non est epistola beati Petri, sed Clementis ad Jacobum. A in marg.: Nota decretum super hoc quod clerici non debet se implicare mundo. 20. In codd.: ne vel; corrixi e decret. I. c. A in marg. (above 154<sup>a</sup> without mark of reference): Nec omnia infra posita sunt pro paupertate que est optimum privilegium. 23. A in marg.: Zname, id est, noscimus. 28. A in marg.: De abla-  
cione temporalium et cleri paupertate.

16. Cap. XXIX. De secularibus negociis episcopus cognoscere non debet.

**F** 154<sup>a</sup> est a Deo ecclesiam gentilium ad perfectam legem Christi convertere? Non enim cadit auctoritas vel racio dispensandi; unde verisimile est quod radix tocius perturbacionis in seculo est cleri declinacio a 5 lege Christi ad vitam et tradiciones civiles. Christus autem semper reliquit in una parte ecclesie sue vel alia aliquos fideles qui mundum deserant, et in illis forte abiectis primatibus stat fides et continuacio sancte matris ecclesie. Et patet quod sepe non est The removal of endowment may 10 privilegium vocata dotacio cleri in temporalibus, et be a restoration of primitive privilege, per consequens auferendo a clero ista non oportet quod auferantur ab eo privilegia, sed pocius amoto prohibente sit ecclesia apostolica restituta ad vera 155<sup>a</sup> privilegia primitiva; quod ego credo \* dominos tem- 15 porales in casu debere facere sub pena dampnacionis agravissime. Numquid credimus esse magnum privi- legium episcopo vel abbatи quod habeant furcas et 20 puteum, in quibus dampnati regulariter trucidantur, et sic de carcere, de aliis mundanis privilegiis sive b insigniis? Ymmo non foret privilegium prelato quod haberet efficaciam, ut quicquid tetigerit statim convertatur in aurum, quia tunc periret aer deferens inspirandus, periret vescibile et tegumentum corpori temperatum.

**G** **c** Unde in detestacionem huius philargirie legitur beatum Evangelistam convertisse frondes silvestres in aurum et litoria saxa in gemmas. Iste sanctus statim potuit fuisse apud mundum ditissimus et secundum gloriam mundanam preclarissimus, dominatissimus et famosissimus, si non repugnasset perfectioni apostolice et privilegio concesso a Christo; aliter enim peccasset graviter omittendo. Nam habens in potestate tam

6. A in marg.: Conclusio. 7. A<sub>1</sub> corrig. vult: deserunt. 12. A A<sub>1</sub>: amoto: deest. 17. B: Quod: e deest. 23. A<sub>1</sub>: vestimentum. 26. B in margine man. alt.: Evangelista frondem convertit in aurum. 28. 29. A A<sub>1</sub>: et secundum — dominatissimus: deest. 30. A: re-pungnasset.

faciliter proficiendi sibi et aliis, glorificando ecclesiam <sup>155<sup>a</sup> G plus quam Cesar, non haberet excusacionem de negligenti desidia, sed scitur demonstracione certissima quod omne spirituale privilegium superat quodcunque corporale privilegium in infinitum, et sic non est <sup>5</sup> privilegium clerum stipari seculari milicia, vesci in auro, uti fibula vel habere secundum mundanam gloriam splendencia ornamenta. Omnia enim ista gentes exquirunt (ut patet I<sup>o</sup> Machabeorum IX<sup>o</sup> et XI<sup>o</sup>), Christus autem et eius discipuli cum habere possent facillime <sup>10</sup> hec omnia, si non repugnarent sue perfectioni, quia repugnant, ideo omnia ista penitus respuerunt.</sup>

It is said that,  
if this be true,  
all temporal  
privileges are  
abolished.

Sed quarto arguitur sequi ex dictis: quod nullum <sup>H</sup> sit corporale privilegium, ymmo quod nedum licet secularibus sed debent sub pena excommunicationis auferre <sup>15</sup> bona a clericis quibus putantes se benefacere erraverunt.

Hic dicitur quod prima pars est falsa, sed secunda est mihi vera in casu; nam cum omne privilegium sit ad commodum privilegiati, patet quod multis dominis temporalibus et aliis assunt terrena <sup>20</sup> privilegia ad exercitium virtutis. Hoc autem contingit communius laicis quam clericis, quia officium dispensandi temporalia et dominanter cohercendi subiectos est eis pertinencius, et clerici declinantes ad mundum communiter peccant gravius. Conceditur tamen quod <sup>25</sup> ministracio temporalium, ne cleris dispergatur ad

But we allow  
such privileges  
as help the  
clergy in their  
duties.

inhonestis mediis mendicandum, foret in casu clero in privilegium, sicut contigit III<sup>o</sup> Regum XVII<sup>o</sup> quod Helias privilegialiter fuit pastus per corvum. Et breviter ministracio temporalium non est clero in privi- <sup>30</sup> legium, nisi de quanto promovet ad sequendum Christum in moribus et impetrandum privilegium

5. A A<sub>1</sub>: in finitum.      6. B: seculari deest; vesci; forte legendum vestiri [= vesti(ri)].      10. B: habere possint.      11. A<sub>1</sub> corr.: sed quia; B: repugnat.      13. A in marg.: Quarta obieccio.      18. A in marg.: Ablacio temporalium quomodo est limitanda.      21. A in marg.: Responsio.

H<sup>155a</sup> amoris sui; quod contigit, cum Christus accepit elemosinas a laicis et sanctis feminis. Et secundum istam condicionem dotata fuit ecclesia non ad tardandum vel ad retrahendum eam a perfeccione primeva.

5 Unde excommunicatissime peccant sive clerici sive laici \* qui hoc privilegium antiquum ecclesie scienter auferunt vel minuunt, et hinc XXV<sup>a</sup>, q. II, sic loquitur Leo papa: *Privilegia ecclesiarum et monasteriorum sanctorum patrum auctoritate instituta nulla possunt improbitate convelli, nulla novitate mutari. In quo opere auxiliante Christo fideliter exequendo necesse est sedis Romane pontifices perseverantem exhibere famulatum. Dispensacio enim nobis credita est et ad nostrum reatum tendit, si paternarum regule 15 sancctionum nobis consencientibus vel negligentibus violentur.*

I Talia sunt multa decreta: quod non licet antiquioribus privilegiis novis subsequentibus derogare. Cum ergo antiquissima et validissima privilegia, instituta

20 a Christo, steterunt in paupertate altissima, sequitur quod non licet cuiquam privilegium illud substrahere. Cum ergo privilegium illud stat in habendo cuncta exproprietary in communi, sic quod sibi repugnat dominacio civilis et conversacio secularis, videtur 25 quod hoc non licuit sine gravi periculo introducere in clerum. Unde XXV<sup>a</sup>, q. I, canon sic loquitur: *Que ad perpetuam generaliter sunt ordinata utilitatem, nulla commutacione varientur, nec ad privatum commodum trahantur que ad bonum sunt commune prefixa.*

30 Ex ipsis colligitur, cum nec dominus secularis debuit nec potuit dare clero in privilegium domina-

and the oldest  
and greatest  
privilege is  
poverty granted  
by Christ.

9. A: sanctorum paternum.

22. A: cuncta; A<sub>1</sub> corr. in: cuncta.

30. A in marg.: Non licuit clero recipere dominacionem nec licuit dominis sic donare.

7. Dec. II. p. caus. XXV, q. II, c. II.  
caus. XXV, q. I, c. III.

26. Dec. II. p.

If this wrong cionem secularem, stante illo ordine, nec licuit clero 155<sup>b</sup> I  
has been com- illam accipere, patet quod error, si ex ignorancia in  
mitted (by en- illud processerit, debet utrimque celeriter emendari.  
dowment) it  
should be set  
right.

Patet prima pars ex hoc quod non licet deteriorare proximum, auferendo ab eo privilegium a Deo datum,<sup>5</sup>  
ad perficiendum in suis limitibus precipuis tantum<sup>1</sup> statum, sed necessario foret deterioracio, quia deieccio status cleri ad laycos, habere dominacionem huiusmodi. Ideo non licuit seculari hoc facere. Unde<sup>2</sup> tertio decretalium, *Nec clerici vel monachi, capitulo Relatum,* precipit papa quod *monachi incorrigibiles vivendo seculariter alios corruptentes ei- ciantur aliis religiose viventibus introductis,* ubi tamquam per se manifestum supponitur quod secularis conversacio sit clericali inferior; nec dubium quin<sup>15</sup> repugnat statui et perfectioni cleri quod sic per affectionem et occupationem temporalium degradetur; ideo propter repugnanciam non potest fieri talis dotacio stante ordine. Non enim est privilegium peiorare.

It is wrong for Et ex eodem patet quod non licet clero a perfec- 3 K  
the clergy to-  
receive endow-  
ments as for the  
laity to give  
them.

cione primitiva deficere, sicut non licet laico sponsam Christi sic inficere. Si enim non licet laico auferre

suas elemosinas que sunt bona abiectissima, multo minus liceret auferre elemosinas a Deo institutas que sunt bona et privilegia Dei potissima. Quomodo ergo<sup>25</sup> liceret seculari ordinacionem Dei infiendo corriger cui non licet iuxta \* falsigrafos suam culpam quam<sup>155<sup>c</sup></sup> commisit ex ignorancia emendare? Numquid tam affectata ignorancia excusat dominum secularem? Si enim secularis cui minus repugnat mundialitas ex<sup>30</sup> tali inclinacione ad seculum, non obstante quod putat in hoc prestare Deo obsequium, reddit eum

2. A in marg.: Conclusio.  
ordinacioni.

6. B: in suis militibus.

26. A:

10. Decr. Greg. IX, lit. III, tit. L, cap. VII. mutatis aliquot verbis.

**K** 155<sup>e</sup> dampnabilem, quanto magis necessitando personam cleri cui plus repugnat conversacio secularis? Revera si talis ignorancia omnino excusat, per idem excusaret quemlibet viciosum; nam, ut patet primo Ethicorum, 5 sicut omnis homo appetit naturaliter esse felix, sic appetit media que credit ducere ad hunc finem, ut voluptuosus ponit felicitatem in cibariis delicatis, luxuriosus in actibus venereis, avarus in mundi diviciis, superbus in mundanis honoribus, et sic de 10 aliis in quibus ignorans amplius delectatur. Sed quis diceret ignoranciam talem simpliciter excusare? Sic ergo posito quod Cesar ex ignorancia crediderit se prestare Deo obsequium in dando clero Christi mundi gloriam, sicut est accusabilis ex eleccione satua et 15 amore prepostero affectando talia sibi ipsi, sic est plus accusabilis retardando proditorie et cum mundano toxico precipuos milites exercitus christiani. Aliter enim foret elemosina privilegiare clerum eciam religiosum, ut sit voluptuosissime, delectabilissime et 20 splendidissime cibatus, uxoratus et in omni mundi gloria pre omnibus secularibus predotatus. Sed quid privilegio tali insanius? Unde sola fabrica, cum super fallaciam equivocationis privilegii decipit totum mundum, quia cum dominus temporalis potuit meritorie 25 concedere hec privilegia, sicut clerus ea accipere, et potuit utrimque esse dampnabilis fastus et ignorancia: ideo neutram partem assero, nec quod succedentes abutuntur privilegio, sed veritatem condicionalem ut fidem christianam defendendo relinquens prepositis 30 veritatem de inesse ex operibus iudicandam.

**L** Quinto arguitur per hoc quod iuxta sepe dicta paupertas evangelica et omnino spiritualia insignia que Christus concessit sue ecclesie stant cum cesarea

It is argued  
that endow-  
ment is con-  
sistent

16. 17. In codd. mundana toxica. 22. A in marg.: Protestacio:  
hoc verbum extinctum est. 31. A in marg.: Quinta obieccio.

with evangelical poverty;  
and, since it  
brings some  
good, must be  
a gain to the  
Church.

dotacione, et ex hinc aliquod bonum ecclesie eveniet<sup>155<sup>e</sup>L</sup>

(ut patet in proximo argumento): ergo melius est quod ecclesia sic dotetur, et per consequens, Cesar dotavit ecclesiam supra Christum. Maior videtur ex hoc quod beatus Silvester et alii sancti episcopi et<sup>15</sup>  
domini seculares non approbassent dotacionem huiusmodi, si fuisset ad deterioracionem ecclesie, sed curia Romana instetisset olim pro privilegiis antiquis ecclesie et propter facilitatem fuissent olim restituta, cum tam dotantes quam dotati statim annuerent expriacioni, dato quod esset meritoria.

The first assumption is doubtful.

Hic dicitur negando primam consequenciam, nisi forte assumptum sit impossibile. Nam videtur multis quod laureola martirii qua milites Christi<sup>1</sup> plus \* strenui<sup>155<sup>a</sup>d</sup>

decertarunt in floribus ecclesie, convertendo tam ex-<sup>15</sup>  
pedite tantum populum, non stetissent simul subiecto et tempore cum dotacione cesarea, nec tam abiecta paupertas, calcato mundo, submisso clero Christi consilio, voluntarie paciendo, nec tanta aspiracio ad bona patrie contempta confidencia in bonis fortune vel<sup>20</sup>  
bonis nature, et per consequens non fuisset tanta status securitas sequendo Christum per compendium arte vite que ducit ad celum. Nam omnia ista quatuor cum suis correlativis videntur esse dotacioni terrene contraria.

Even if we grant  
it, the gain is  
less than the  
loss.

Sed da quod ista fuissent compossibilia cum<sup>25</sup>**M**  
dotacione ecclesie et da minorem principalis argumenti, adhuc non sequitur conclusio, cum stat cum toto isto quod ecclesia perdat perfectionem aliunde maiorem quam fuit perfeccio ex acquisitione temporalium per-<sup>30</sup>  
quisita; quod ego credo nedum fuisse verum sed necessarium, supposita declinacione a religione quam Christus instituit. Et videtur mihi stultum fore omnino excusare beatum Silvestrum et Cesarem a peccato

12. A in marg.: Responso. 14. A in marg.: Nota quatuor.  
18. A<sub>1</sub>: calcata. 21. correlis in codd. 33. A in marg.: Conclusio.

**M** 155<sup>d</sup> sic quod unus fuisset omnino inmunis ab affeccione inordinata ad temporalia, et ut sic aliquantulum venialiter nocens sibi, et occasione male accepta plene superbiendi, plus nocens suo generi succedenti. Potuit enim renuisse, sicut beatus Evangelista et ceteri apostoli qui possent in tanta quiete assumpsisse sibi et successoribus suis tantam copiam temporalium quam prudencius reliquerunt. Nec repugnat isti quod sancti canonizantur in ecclesia et beatificantur in celo, cum possunt hic penitere et in purgatorio emendari.

Quis, inquam, sanctus a sancto sanctorum exclusive usque ad novissimum sanctum non peccavit etiam mortaliter? Ideo (ut sepe dixi) cecitas magna foret nobis superstibus allegare tales argacias: Iste sanctus 15 sic fecit, ergo nobis licet sic faciendo quodcunque opus consimile approbando defendere et augere. Hoc enim privilegium specialiter reservatum est Christo qui non potuit peccare, ut nitamur sequi ipsum in omnibus quantum sufficimus et nullum alium nisi de quanto ipsum sequitur; sed propter formidinem mentiendi neutram partem assero, vel quod sancti 20 meruerunt in dicta dotacione vel quod demeruerunt.

Sed scio quod prior status fuit perfeccior, et scio N quod donacio si fuit privilegium fuit facta a Christo, et 25 scio quod nos debemus uti hiis temporalibus sicut illi usi sunt, quia aliter excidimus a privilegio per abusum. Si ergo volumus sequi sanctos confessores, arguamus per locum a sufficienti similitudine sequendo eos in affeccione et usu temporalium concessionum, 30 et conformiter videtur probabile in republica de Cesare et ceteris mundi principibus quod laborarunt peccato superbie, volentes in republica solemnitate sacerdotes

If we follow saints in possessing property, we must follow them in our use of it.

9. B: beatificantur. 13. A in marg.: Argucia. 21. A in  
marg.: Dotantes et dotaciones recipientes si et quomodo peccaverunt.  
23. B: quod prior status; A in marg.: Scienza trium. 25. B: uti  
deest. 30. A A<sub>1</sub>: de Cesare deest; B: probabile de Cesare et ceteris.  
33. in codd.: solemnitate.

suos excellere et nomen suum in mundo extollere. <sup>155<sup>a</sup> N  
 Et sic potuerunt melius fecisse defendendo religionem  
 quam Christus instituit. Christus enim ne sponsa sua  
 adulteretur cum mundo, prohibuit sibi communica-  
 cionem cum mundo et iniunxit \* contemptum sue <sup>156<sup>a</sup>  
 glorie, et hec fides scripture docuit sanctos pro amore  
 sponsi zelotis vincere istum mundum; I<sup>a</sup> Joh. II<sup>o</sup>, 15  
 precipit Johannes dilectione speciali privilegiatus a  
 Christo: *Nolite diligere mundum neque que in mundo*  
*sunt;* et magister noster Christus dicit I<sup>a</sup> Joh. III<sup>o</sup>, 13: 10  
*Nolite mirari si odit vos mundus* et Joh. XVI<sup>o</sup>, 33:  
*Confidite, quia ego vici mundum,* et: *Sufficit discipulo*  
*ut sit sicut magister eius.* Hec cum quotlibet eis  
 similibus fecerunt sanctos mundum cum condicionibus  
 suis contempnere et sponso qui hec fecit et docuit 15  
 moribus adherere, cum ex testimonio suo Matthei VI<sup>o</sup>, 24:  
*Non possumus Deo servire et mammone.* Si ergo  
 servamus usum et ritum ecclesie per accidens intro-  
 ductum in dicendo divinum servicium et conversando  
 secundum tradiciones hominum, ne parva declinacio 20  
 tracta in consequenciam inducat maiorem defectum,  
 quanto magis debemus striccius servare usum et  
 mandatum dominicum de incommunicanter odiendo  
 mundum? Revera declinacio ad oppositum posset  
 paulative inducere clerum nostrum, ut vivat secularius 25  
 quam laici colentes seculum, et sic olim vinea domini  
 transiret in ortum olerum; et probando si blasphemie</sup></sup>

We should show excusaciones nostre sint vere de non diligendo seculum,  
 by our works  
 that we do so. sed ad roborandum amorem Dei, capiendo licitum  
 eius usum, utamur regula tacta in fine proximi capi- 30  
 tuli, videndo si dicta nostra operibus compensamus.

7. A B: Joh. III. A<sub>1</sub> corr. I. Joh. III. 11. In codd. Joh. XVII.

13. In codd. A et B: hec requiritur cum; A<sub>1</sub>: requiritur; hoc verbum sine  
 dubio superfluum et fortasse error in archetypo. 14. B: sanctos  
 deest. 21. B: tracta deest. 24. A in marg.: Conclusio.

O 156<sup>a</sup> Constat quidem ex testimonio scripture Ysaie V<sup>o</sup>, 1, 2,  
quomodo ecclesia Dei est *vinea*, dum stillat a botris How the Church  
is God's  
vineyard.  
plenis vino sapiencie doctrinam fidei scripture ad  
nutriendam vitam fidelium, ut patet ex processu  
5 Cantici canticorum, quod si ab isto officio declinat  
ad seculum, tunc *soror nostra parvula, non habens*  
*ubera*, versa est in ortum olerum. *Olera enim* (ut tangit  
Augustinus super Psalmum XXXVI<sup>um</sup>) *virescunt in*  
*hyeme*, in *estate autem* propter defectum radicum  
10 *marcescunt*; et cum secundum naturales caules sunt  
herbe nimis melancolice, generantes humorem terre-  
strem, propter quod a bestiis melancolicis ut bobus,  
leporibus et similibus adeo sunt amate, signanter  
signant mundo deditos qui virescunt in yeme pere-  
15 grinacionis, refrigerescente caritate multorum, sed in  
estate diei novissime propter defectum radicationis in  
Christo ex ardore solis iusticie evanescunt; sed tunc  
fideles in caritate fundati quorum vita abscondita est  
cum Christo, cum pastor eorum apparuerit, evirescunt.  
20 Canticorum II<sup>o</sup>, 11, scribitur: *Jam enim yems transiit,*  
*ymer abiit et recessit, flores apparuerunt in terra*  
*nostra, tempus putacionis advenit, vox turturis audita*  
*est in terra nostra, ficus protulit grossos suos, vinee*  
*florentes dederunt odorem suum.* Quamvis autem  
25 illud epitalarium verificatum est ad literam pro  
tempore incarnacionis sponsi ecclesie, tamen pertinenter  
1 et vere dici potest pro estate diei iudicij. Primo enim The spring time  
of the early  
Church  
tempore processit tempus vernum ecclesie, quando  
156<sup>b</sup> apparuit \* gracia et caritas solis iusticie, fugato frigore  
30 brumali ab ecclesia, instructa a sponso ponere animam

1. A in marg.: Quomodo ecclesia dicitur *vinea* et quomodo convertitur  
in ortum olerum. A: Is. IV. 7. A in marg.: Augustinus. 7. A  
in marg.: *Olus*; B in marg. man. alt.: Olerum proprietates. A<sub>1</sub> in marg.:  
*Olus* est herba melancolica que signat mundo deditos, et ideo Theotunici  
pre aliis gentibus comedunt *olus*, quia plus sunt mundo et avaricie dediti.  
11. A: malencolice. 19. A A<sub>1</sub>: apparuit.

5. Cant. Cantic. VIII, 8.

8. Sermo I. Opp. IV, 1, p. 29.

pro amicis; tunc enim yemps transiit et ymber tri- <sup>156<sup>b</sup></sup> O  
bulacionis abiit, mollificans fideles, ut patet de Petro <sup>2</sup>  
et ceteris fugientibus a sposo, qui postea usque ad  
mortem permanserant, quia Canticorum VIII<sup>o</sup> scribitur:  
*Aque multe non potuerunt extinguere caritatem.* Ser- <sup>3</sup>  
mones Christi erant flores, fructus virtutum prenostici,  
et quando misit discipulos ad metendum fructus et <sup>4</sup>  
evellendum actus superfluos (ut notat Christus Johan-  
nis IV<sup>o</sup>), tunc advenit tempus putacionis. Nonne fuit <sup>5</sup>  
Baptista turtur qui Johannis III<sup>o</sup>, 29, *dicitur gaudere* <sup>10</sup>  
*propter vocem sponsi;* ipse enim *fuit vox clamantis* <sup>6</sup>  
*in deserto,* simul cantans penitenciam et gaudium  
sicut turtur; tunc enim cetus apostolorum protulit  
rudimenta fidei sicut ficus, et discipuli christiani <sup>7</sup>  
florentes virtutibus ut palmites vitis vere dederunt <sup>15</sup>  
adoramenta sancte matri ecclesie. II<sup>a</sup> Corinthiorum  
has passed into II<sup>o</sup>, 15, scribitur: *Christi bonus odor sumus Deo.* Sed  
sole occidente ab affectionibus generata melanconia  
propter esum olerum yemps rediit, faciens refrigescere  
caritatem multorum; et iterum oportet ut fiat nova <sup>20</sup>  
appropinquacio ad perpendicularē, quodque fiat directe  
post diem iudicij solsticium semipaternum (ut patet  
Apocalypsis ultimo), tunc enim invariabiliter coinci-  
denter radius incidens et reflexus.

Sicut ergo Naboth noluit vel vendere regi vineam <sup>P</sup>  
hereditariam, ut transferatur in ortum olerum (ut  
patet III<sup>o</sup>, Regum XXI<sup>o</sup>, cap. I<sup>o</sup>), sic clerus pure accipiens  
Christum, vitem veram in portionem hereditariam,  
non venderet illud privilegium paternum, sic quod ortus  
deliciarum in ortum olerum transferatur. Sed heu <sup>30</sup>  
Jesabel, hoc est, effeminati et lubrici, voluptati dediti,  
dominantes satrapis primevum privilegium subverte-  
runt; ideo caveant de maledicione et pena minata  
Achab et Jesabel. Istam moralitatem tangit venerabilis

17. A A<sub>1</sub>: Deo deest      18. A: malencolica.  
quosque.      27. A: Reg. 21 cap. B: 12 cap.

21. In codd.:

P 156<sup>b</sup> Beda super epistolam Jacobi. Insuper, si vitis noluit deserere vinum suum quo dii letificantur et homines, ut imperet ceteris lignis silve (ut patet Iudicum IX<sup>o</sup> et expositum est IV<sup>o</sup> cap. libri VI<sup>1</sup>), quanto magis clerus non 5 desereret primevum privilegium quod Christus instituit propter libidinem civiliter dominandi; ita solutio sathanæ regis superbie post mille annos (de quibus Apocalypsis XX<sup>o</sup>) retardat quod ecclesia non sit ad privilegium primevum restituta. Et ista causa rectificavit gloriosum 10 martirium sancti Thome, cum de eo canit ecclesia:

Example of  
St. Thomas.

*Nec in agnos sustinet  
Lupos desevire  
Nec in ortum olerum  
Vineam transire.*

15 Nec credo quod est causa verior vel alia qua fuit martyr nisi resistendo lupis sevientibus in agnos gregis dominici 156<sup>c</sup> et impediendo \* ne vinea inebrians transferatur in ortum olerum; herba quidem melancolica preservat ab ebrietate ex ammissione temporalium gignens vecordiam.

Q Sexto arguitur contra dicta per hoc quod iuxta predicta nichil sonat in privilegium hominis, nisi de quanto sapit graciā vel virtutem; sed hoc nullus preter Christum potest concedere, ergo nec privilegium, et sic nullus prescitus haberet privilegium, ymmo sciencia 25 cum inflat et omnia bona citra virtutes non forent privilegia abutenti, que videntur legibus et modo loquendi vulgari contraria.

6. It is objected that on our showing privileges could be held only in grace.

Hic dicitur quod prima consequentia non procedit, cum prescitus habet privilegium, dum est in gracia.

i. A in marg.: Beda.      2. B: disserrere.      6. A A<sub>1</sub>: itaque solucio.      ii. A in marg.: Conclusio. Recte: obieccio:      18. A: malencolica.      20. A in marg.: Sexta conclusio.      28. A in marg.: Responsio.

1. Venerabilis Bedae Opp. tom. V, pag. 676.      11. This is the Antiphon in the second nocturn on the feast of S. Thomas Archbishop (Sarum Breviary, Procter and Wordsworth, vol. I. col. CCLI.)

Ideo signanter additur in descripcione privilegii quod est bonum concessum ecclesie vel persone. Datur enim quandoque temporale privilegium persone prescite que

The predestinate holds privilege in a more excellent way,  
utilitatem, scilicet ad beatitudinem, percipit donum Dei  
(ut patet in fine capituli VI). Prodest autem privilegium prescito quoad commodum temporale et quoad mitigationem pene perpetue, sed manifestum videtur

yet a privilege may be of some avail to the foreknown.  
ex fide quod nulli prescito est privilegium bonum, quod habet, dum est iniustus, quia ut sic abutitur dato ad sui incommodum; abutitur, inquam, quia debet uti dato in caritate honorando Deum et merendo sibi ac sancte matri ecclesie, et facit omnino oppositum deteriorando se ipsum. Ideo patet ex diffinizione 15 privilegii quod peccatum facit prius privilegium desinere esse privilegium, quod quidam vocant mortificationem privilegii. Et sic verum dicit beatus Gregorius (ut recitatur XI<sup>a</sup>, q. III): *Privilegium omnino meretur amittere qui sibi permissa abutitur potestate.*<sup>20</sup>

Privileges that are abused should be changed in form.  
Et patet (ut ostendit glosa) quod non exinde debet sancta ecclesia privari privilegio, sed in privilegio innovari. Nam privilegium foret clericum in casu privari bonis fortune tam sibi quam ecclesie; privilegium etiam foret in casu ecclesie quod heretici sibi molesti subtrahantur morte civili ecclesiastica, naturali vel violenta. Et hec racio quare oportet consulere regulas scripture sacre in dando privilegia positiva vel privativa ecclesie. Nunquam enim debet quis punire personam in ecclesia, nisi sub intento privilegiandi 25 ecclesiam; quod quia Apostolus fecit inconsulta scriptura (ut patet Act. IX<sup>o</sup>), ideo blasphemavit; et sepe contingit hodie quod seculares putantes se privilegiare

21. A in marg.: Correlarium.      22. A A<sub>1</sub>: sed privilegio.      23. A in marg.: Duplex mors.      29. A in marg.: Conclusio.

**Q** 156<sup>e</sup> ecclesiam perturbant et retardant eam, fortificando inimicos ecclesie et specialiter in concedendo elemosinas perpetuas, cum necesse est discolos subintrare in tales elemosinas, propter necessitatem ignorancie We cannot recognise the  
5 quam oportet nos hinc habere de membris ecclesie. Ideo members of the  
dicit decretum sub auctoritate Gregorii XXIII<sup>a</sup>, q. IV:  
*Hec autem, quod sicut habitacio ecclesie militantis*  
156<sup>a</sup> *est inter celum et terram, sic utrarumque parcium*  
*cives recipit, sed in finali \* iudicio discernentur.*

**R** Et hec racio quare regula Christi precipit benefaciendo Hence the rule  
diligere tam amicos quam ecam inimicos (ut patet Luce that we are to  
VI<sup>o</sup>, 27, et ad Romanos VII<sup>o</sup>). *Omnis, inquit, iniquus* love our  
*bonorum est inimicus.* Omnis enim amicus huius seculi  
inimicus est Dei, inimicus autem Dei bonitatis et iusticie  
15 est inimicus. Racionabile itaque et securum est diligere  
inimicos, quia necesse est dilectionem illam premiari  
in retribuzione finali; odium autem extra caritatem  
necesse est sequi demeritum. Et hec racio quare  
Christus voluit hic filios suos atque diaboli esse per-  
20 mixtim nobis absconditos. Nam Matthei XXIV<sup>o</sup>, 40, Exposition of  
loquens de die iudicii dicit confuse: *In illa die erunt* Matthew XXIV,  
*duo in agro uno, unus assumetur et alter relinquetur,*  
*due erunt molentes in una mola, una assumetur et*  
*altera relinquetur, duo in lecto uno, unus assumetur*  
25 *et alter relinquetur.* Illud autem exponit Augustinus  
super Psalmum XXXVI<sup>um</sup> de tribus statibus ecclesie  
militantis, qui sunt pastores, laboratores et ociantores.  
a Pastores sunt prepositi ovibus Christi, quia instar  
floris campi et suorum agricultorum debent evellere,  
30 destruere, edificare et plantare, ut patet Jeremie I<sup>o</sup> et  
I<sup>a</sup> Cor. III<sup>o</sup>, 6, dicit Apostolus: *Ego plantavi, Apollo*

Those in the  
field are the  
clergy;

19. 20. B: permixtum.  
in marg : Augustinus.

21. A: loquens de Dei iudicii.  
29. agricultorum: A, addit: id est apostolorum.

6. Decr. II. p., causa XXIII, q. IV, c. XV. 12. The pas-  
sage occurs neither in Luke, nor in the Ep. to the Romans.  
25. Luke, XVII, 35. 26. See Aug. Enarr. in Ps. XXXVI,  
Serm. I, Opp. IV, I, p. 258.

*rigavit, sed Deus incrementum dedit, et sequitur: 156<sup>a</sup> R  
Dei adiutores sumus, Dei agricultura estis.* Illud autem genus pastorum dividitur in duas personas quorum filius Dei assumetur ad beatitudinem et filius diaboli relinquetur ad dampnacionem. Ista autem logica 5 est rectissima sed confusa, quia ignoramus quot et qui descendant ad inferos vel ascendent.

those at the  
mill, the laity  
engaged in ac-  
tive life;

Secundum iugum, signans infirmiores activam vitam b ducentes, signanter exprimitur per terminos feminini generis; molaris inferior est terra quam colimus, 10 recipiens undique constanter secundum variaciōnēm anguli incidentalis et reflexionis influenciam celestium radiōrum. Molaris autem superior qui pigre circumducitur est spera celestium; cui activi molentes preparant terre nascēntia et alia mixta inanimata sive artificia sive naturalia de quibus est negotiatio activorum. Celum enim sua circulacione ministrat illis tempus et auram ac unicuique sui generis complementum; cum autem gracia hominis celum circumducitur, signanter dicitur activus molere in pistrino. 20

those in the  
bed, those who  
are free from  
active duties.

Tercium vero iugum est quiescēntium ab istis e duobus officiis, sive sint clēri contemplantes, sive promiscui deprecantes, sive seculares domini imperantes; omnes enim tales quiescunt *in lecto* (ut patet Cantorum III<sup>o</sup>), et sunt ambo iuga, ut primum secundum 25 predestinacionem et presciēntiam ac finalēm perseverānciam et finalēm in penitēnciam bipertiti, cum *ibunt hī in supplicium eternū, iusti autem in vitam eternam* (ut dicitur Mathei XXV<sup>o</sup>, 46).

Et raciones omnium istorum sunt nobis abscondite, e (ut dictum est.... capitulo). Nam secretum divine ordinationis dies nostre mortis et dies finalis \* divisionis 157<sup>a</sup> ideo sunt a mortalibus occultati, ut nec presumamus

9. A B: Exprimit. 14. spera i. e. sphæra. 19. A: circumciditur correxit in circumducitur. 30. A: lit. d in marg. deest. 31. Numerus capitulo in codd. deest. In codd.: lacuna. 31. B: Nam decretum.

**R** 157<sup>a</sup> nec despiciamus, sed timentes senciamus humiliter et amemus generaliter; et quoad duo sequentia, ut vigilemus a peccato continue et obviam sponso cum oleo et lumine sollicitissime nos paremus. Et ista ignorancia est racionalis et salubris. Ideo pertinenter dicit canon sub auctoritate Augustini XXIII<sup>a</sup>, q. IV: *Quantus arrogancie tumor est, quanta humilitatis et lenitatis oblivio quantaque arrogancie iactancia, ut quis se credat posse facere quod nec apostolis concessit dominus, ut zizannia videlicet a frumento posse se putet discernere.*

**S** Ex istis formari potest talis ratio: Quilibet christianus debet in ambiguis viam perplexam abicere et viam securam eligere, sed omnis dominus secularis 15 dotans vel privilegians ecclesiam est christianus cui talis duplex via exponitur, ergo debet eligere viam certam; sed certum est quod dare elemosinas temporales est via certa, dare autem elemosinas perpetuas est via ambigua, ergo prima via facilior et cercior 20 est eligenda, neglecta alia. Quis queso presumeret viam eligere per quam verisimiliter credere posset Deum offendere? Quis insuper dubitat quin ex perpetuacione elemosinarum fundantur lites et bella per que subtrahitur religio christiana, originantur utrimque superbia et cetera vicia, in tantum quod elemosinarius insurgit saltem contencione cauterizante contra elemosinantem, et (quod est pessimum) surrepentibus multis discolis loco veri cleri cui donata sunt temporalia, aspiratur ad statum propter temporale lucrum, 25 contemptu vero officio? Omnia autem ista vel extinguerentur vel mitigarentur data elemosina temporaliter probabiliter egenis qui fideliter peragerent incumbens ministerium, et non data cece ad securandum

A christian is bound to take the sure way.

Giving temporal alms is sure;

giving perpetual alms uncertain,

since it leads to quarrels,

and induces unfit men to take clerical office.

4. Codd.: solitissime.

12. A in marg.: Racio.

13. A in

marg.: Nota contra perpetuacionem elemosine.

26. B: contenciose.

6. Decr. II. p., causa XXII, q. IV, cap. XV.

discolos futuros quos datarius ignorat. Hoc enim<sup>157a</sup> s plus consonat legi Christi qui nec suscepit nec docuit elemosinas tales fieri, sed pocius oppositum. Nec dubium quin temporalis elemosina de decimis, de oblacionibus et sponte oblatis sufficeret ad numerum<sup>5</sup> tanti cleri quanto eget ecclesia. Non ergo ex veteri testamento vel novo fundari potest tanta et talis dotacio. Unde sophisma diaboli procedens nunc ex equivocis, nunc per locum ab insufficiente similitudine conturbat ecclesiam dicentem Canticorum VI<sup>o</sup>, 11<sup>o</sup>,<sup>10</sup> *Anima mea turbata est propter currus Aminadab.* Nunc enim ecclesiastici procedunt currati cum multitudine cliencium quasi reges et reputant privilegium quod ceci et inhabiles et ignari preficiantur in altis statibus quoad mundum (de qua materia patet alibi).<sup>15</sup>

To sum up: Sed redeundo ad difficultatem dicitur quod potentia rulers have the power of giving tuum seculi est privilegia terrena (quantum in eis privileges so far as they are confirmed by God) concedere, et Dei virtute et gracia confirmare sine quibus non recipit privilegium ultimum complementum. Unde si hoc moveret, tunc \* nullus sacerdos<sup>157b</sup> posset confidere vel dare sacramenta, nullus fidelis posset facere opera meritoria, nec aliquis homo preter Christum dare alteri quevis dona. Omnia enim ista implicant graciam Dei, ideo non fiunt, nisi Deus approbando preveniat et det graciam; quod solus<sup>25</sup> Deus potest facere.

## CAP. X.

Istis premissis descendendum est specialiter ad privilegium Westmonasterii super quo versatur contencio. Supponatur itaque in primis (ut patet ex vera copia<sup>30</sup> ministrata) quod dictum Westmonasterium habeat

11. Propter quadrigas in Cant. Canticor. VI, 11. 14. 15. B: altis stantibus. 28. A in marg.: Nota de privilegio Westermonasterii (Above 157<sup>a</sup> without mark of reference).

A 157<sup>b</sup> privilegium concessum ab Edgardo et sancto Edwardo  
 1 confessore, concessum (inquam) sibi et ecclesie sub  
 hac forma: *Cognoscat*, inquit Edgarus, *magnitudo seu utilitas vestra quam discernimus et in perpetuum* Westminster privileges granted by Edgar,  
 5 *mansurum iubemus atque constituimus, ut pro reverencia reliquiarum gloriosissimi apostoli Petri et quiete monachorum ibidem Deo famulancium, honor et laus eidem ecclesie habeatur, ut quisquis fugitivorum pro quolibet scelere ad prefatam basilicam*  
 10 *sancti Petri fugiens precinctum eius intraverit, sive pedes vel pedester, sive eques vel equester, sive de curia regali sive de civitate seu villa, seu cuiuscunque condicionis sit, quocunque delicto facinoris contra nos vel successores reges Anglie vel contra*  
 15 *alium quemlibet fidelem sancte ecclesie foris factus sit, relaxetur et liberetur et vitam atque membra absque ulla contradicione optineat. Preterea interminamur divina auctoritate et nostra, ut neque nos neque successores nostri neque ullus episcopus nec*  
 20 *quicunque aliis de iudicaria potestate in ipsam sanctam basilicam vel in manentes in ipsa vel in homines qui cum sua substancia vel rebus ad ipsam tradere vel devovere se voluerint, nisi per voluntatem abbatis et suorum monachorum, ullam unquam habent potestatem, sed sit hec mater ecclesia libera et*  
 25 *absoluta ab omni invasione vel inquietudine omnium hominum cuiuscunque ordinis vel potestatis. Obscuramus eciam omnes successores nostros reges et*

4. In carta: decernimus.

7. ibi: et pro quiete.

8. ibi:

eiusdem ecclesie habeatur id est ut.

10. ibid: beati apostoli Petri.

12. 13. In codd. villa cuiuscunque;

correi e privilegio; vide Cod. dipl aev.

Sax. II, 366.

13. In codd. facinoriter. Corr. e priv.

22. ad

ipsam in codd. deest. Addidi e priv.

27. vel potestatis; adde: esse

videantur.

3. Comp. tom II, pag. 363. Cod. diplom. aevi Saxonici (ed. Kemble). Kemble gives the exact words of the greater part of this charter.

*principes per sanctam et individuam trinitatem et 157<sup>b</sup> A  
per adventum iusti iudicis, ut quoniam ex munifi-  
cencia antecessorum nostrorum ipse locus videtur  
esse dicatus, nullus episcoporum vel abbatum aut  
eorum ordinatores vel quelibet persona possit quo- 5  
quo ordine de loco ipso aliquid auferre aut aliquam  
potestatem sibi in ipso monasterio usurpare vel  
aliquid quasi per commutacionis titulum absque  
voluntate ipsius congregacionis vel nostrum permis-  
sum minuere presumat.*

10

In carta vero sancti Edwardi sic scribitur: 2

and St.  
Edward.

*Sit hic sancta mater ecclesia peculiaris patroni B  
nostri et domini et magni apostoliter beati Petri  
libera et absoluta ab omni invasione et inquietudine 3  
omnium hominum cuiuscunque ordinis vel potestatis 15  
esse videantur. Et in alia carta eiusdem sancti \* sic 157<sup>c</sup>  
scribitur: Preterea in perpetuum confirmo ut quisquis  
fugitivorum de quocunque loco pro quacunque causa  
cuiuscunque condicionis sit ipsum sanctum locum  
vel precinctum eius fugiens intraverit, membrorum 20  
suorum ac vite inpunitatem consequatur cum omni-  
moda libertate, nec aliquis aliud quidlibet ab ecclesia  
illa vel a terris ad eam pertinentibus per vim aut  
consuetudinem exigat. Hec sunt verba magis preg-  
nancia pro libertate dicti monasterii que omnia sunt 25  
per bullas Nicolai III. postmodum confirmata.*

2. 3. In privil.: quemadmodum ex munificencia. 12. B: sit deest.  
13. In codd. etc. beati; correxi e carta Edwardi. 16. In codd: vi-  
deatur; correxi e dipl. ap. Kemble l. c. pag. 186. 16. A: sancti sancti.  
20. In diplom. Edwardi hic locus sic habetur: *imunis sit omnino*  
*ac plenam libertatem consequatur*. Sequentia quare pag. seq. 24. In  
codd.: consuetum; correxi e carta Edwardi.

11. Cod. dipl. aevi Sax. tom IV. sub num. DCCCXXV, pag.  
181. Comp. pag. 173 seqq. 16. Comp. Codicis dipl. aev.  
Sax. tom. IV, p. 186. 26. Bullam Nicolai III. huic diplomati  
insertam invenies in Cod. dipl. l. c. pag. 183. In Monastico Angli-  
cano (edd. Dodsworth et Dugdale Londini 1655) pag. 59. Bullas  
hoc diploma confirmantes (ut supra memoratum est) non vidi.

**B b** Quod autem hec possunt rationabiliter concedi, it is argued that  
<sup>157°</sup> sic ostenditur: Omnia que possunt sonare in pietatem <sup>these grants</sup> may reasonably  
 ac misericordiam, que homo potest de facto concedere, <sup>be made:</sup>

possunt rationabiliter concedi. Sed huiusmodi sunt <sup>i. because all</sup> that tends to;  
<sup>5</sup> omnia in dictis privilegiis annotata, ergo conclusio; mercy is lawful;

Maior patet racione meriti quod non potest esse nisi

racionabile, et minor patet ex hoc quod omne delic-  
 tum commissum in hominem nedum potest sed debet  
 remittere, et per consequens, tam rex quam totum

<sup>10</sup> regnum potest remittere iniusticiam quamlibet fugitivi.

**1** Confirmatur de debito de quo minime videretur; nam  
 Matthei VI<sup>o</sup>, 12, docet Christus nos orare, ut *Deus di-  
 mittat nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debi-  
 toribus nostris*, ubi docemur non dimitti nobis a Deo,

<sup>15</sup> nisi dimiserimus ex corde debita nostris confratribus.

**2** Secundo confirmatur ex parabola Salvatoris Mat- <sup>2. by the parable  
 thei XVIII<sup>o</sup> of the wicked  
 de servo suffocante unum de con- servant, which  
 servis suis, postquam longe maiora debita a suo shows that debt  
 domino sunt dimissa. *Serve nequam*, inquit, <sup>should be for-  
 omne given;</sup></sup>

<sup>20</sup> *debitum dimisi tibi, quoniam rogasti me, nonne ergo*

*oportuit te misereri conservi tui, sicut ego tui misertus*

*sum? Et iratus dominus eius tradidit eum tortoribus,*

*quoadusque redderet universum debitum. Sic, inquit,*

*et pater meus celestis faciet vobis, si non remiseritis*

*25 unusquisque fratri suo de cordibus vestris. Unde*

*eodem capitulo docet Petrum in persona ecclesie*

*quod usque septuages septies, hoc est, quociens in*

*ipsum peccaverit, dimiteret debitum fratri sue. Frater*

*enim non incurrit culpabiliter debitum nisi excedendo*

*30 decalogum mandatorum.*

**C 3** Tercio confirmatur ex lege veteri, nam Levitici XXV<sup>o</sup> <sup>3. by the</sup>  
 datur lex de anno septimo, quod tunc sabbatizabunt <sup>Sabbatical year</sup> of the old Law.  
 et anno quinquagesimo redibunt ad possessiones suas,

1. A in marg.: Racio. 20. In codd. quando rogasti; corr. e  
 Matth. XVIII, 32. 24. A A<sub>1</sub>: dimiseritis.

31. Cf. Lev. XXV, 13, 17.

eritque remissio plena debiti cuiuscunque. *Nolite, in-*<sup>157°</sup> **C**  
*quit, affligere contribules vestros, sed timeat unus-*  
*quisque Deum suum.* Et breviter utrumque testa-  
mentum testatur creberrime misericordiam faciendam.

Christ also  
teaches us to be  
merciful;

Unde Matthei V<sup>o</sup>, 7, quando Christus tradidit legem <sup>5</sup>  
suam, hortatus est ad misericordiam sub obtentu miseri-  
cordie consequende. *Beati, inquit, misericordes, quo-*  
*niam ipsi misericordiam consequentur.* Unde ad  
exprimendum quod misericordia in novo testamento  
debet excellere dicit discipulis Matthei IX<sup>o</sup>, 13: *Euntes* <sup>10</sup>  
*discite quid est: Misericordiam volo et non sacri-*  
*ficium.* Et super talibus fundat se beatus Gregorius,  
exponens illud Matthei XXII<sup>o</sup>, 2, *Simile factum est*  
*regnum celorum homini regi qui fecit nupcias filio*  
*suo, et ponitur in canone XXIII<sup>a</sup>, q. IV: Cum in lege* <sup>15</sup>  
*scriptum \* sit, diliges amicum tuum et odio habebis* <sup>157<sup>a</sup></sup>  
*inimicum tuum, accepta tunc licencia, cum iustum*  
*fuerit ut Dei suosque adversarios quanta possent*  
*virtute comprimerent, eosque in ore gladii ferirent;*  
*quod in novo procul dubio testamento compescitur,* <sup>20</sup>  
*cum per semetipsam veritas predicet dicens: Diligite*  
*inimicos vestros, benefacite hiis qui oderunt vos.* Et  
post exponens illud evangelii: *Thauri mei et altilia*  
*occisa sunt, venite ad nupcias.* *Quid, inquit, per thauros*  
*nisi veteris testamenti patres signantur.* Nam dum <sup>25</sup>  
*ex permissione legis acceperant, quatinus adver-*  
*sarios suos odii retribuzione percuterent, ut ita dicam,*  
*quid aliud quam thauri erant, qui inimicos suos*  
*cornu virtutis corporee feriebant?* *Quid enim per*  
*altilia nisi patres novi testamenti figurantur qui dum* <sup>30</sup>  
*graciam interne pinguedinis percipiunt a terrenis*

19. Lecturam in ore habet Gratianus, ut meminit Editio Maurina;  
Gregor. Hom. XXXVIII: iure gladii. 26. B: promissione. 31. In  
codd. eternis desideriis. Correxi e Gregor. l. c.

12. Homil. XXXVIII. in Matth. Opp. tom I. pag. 1636 vid.  
Decr. II. pars, causa XXIII, q. 4, cap. XVI.

157<sup>a</sup> **C** desideriis innitentes, quasi contemplacionis penna  
sese ad sublimia sublevant?

**D** Ex istis videtur hunc sanctum intendere quod in magnis nupciis sancte matris ecclesie membra eius rudia pascenda sunt exemplo patrum testamenti veteris tamquam carnibus thaurinis qui contra infideles usi sunt ex mandato domini feritate; modo vero adveniente Christo mitissimo pascendi sunt laucus evacuatis grossis carnibus veteris testamenti, in secundo ferculo novi testamenti porrectis eis altilibus; quod fit, dum ad exemplum Christi et suorum discipulorum ob amorem sui paciuntur iniurias. Et utinam ista leccio esset per nos sacerdotes tam sermone quam opere efficaciter in populo predicata. Tunc enim non foret tanta sanguinis effusio nec tanta conturbans ecclesiam Christi per membra diaboli a lege Christi declinacio.

**c** Accipio itaque istam sentenciam tamquam catholicam et tocius ecclesie directivam et dico ulterius quod ipsa nedum non confirmat sed infirmat privilegium supradictum, quia (ut patet ex dicta sentencia et fide scripture) non est privilegium, nisi de quanto sonat in misericordiam privilegiantis et privilegiati et omnino in honorem Dei et utilitatem sancte matris ecclesie; quod cum capit instanciam de isto, ideo interimit se ipsum. Unde ista condicio debet subintelligi de natura privilegii in opere cuiuscunque privilegiantis ecclesiam, cum Deus non potest privilegiare aliquam partem ecclesie, condicione ista penitus pretermissa, quia tunc foret sibi ipsi et spouse sue contrarius. Ideo necesse est privilegiantes ecclesiam cavere precipue ex ignorancia scripture et cecitate seculi officiant matri sue cui debent proficere. Non enim solum debent attendere ad illud quod posset sonare in misericordiam et edificationem ecclesie, sed ad illud quod verisimiliter

and we are to follow the New Testament rather than the Old.

secundum legem scripture sonaret in caritatem et utili-<sup>157<sup>a</sup>D</sup>

tatem ecclesie, quia cum omnia facta sceleratissima possent occasione misericordie Dei sonare ad profectum ecclesie, patronus ecclesie indifferenter omnia talia ordinaret. Sic ergo conceditur quod tam rex <sup>5</sup>  
Otherwise all offences ought to be forgiven: out of sanctuary as well as in.

quam regnum nostrum nedum potest sed debet \* de <sup>158<sup>a</sup>lege caritatis (que est ius communissimum contra quod non fit dispensacio) remittere omnes iniurias fratris sui, nedum hospitati infra basilicam sed ubi- cunque terrarum fuerit, sub divo, in celo vel purgatorio. <sup>10</sup></sup>

Nam cum remittere iniuriam sit caritatem ignoscere **E** ipsam quoad dampnacionem vel vindictam, volendo iniuriantem transire impunem de quanto placuerit domino capitali, patet quod omnis christianus debet cedendo Christo remittere (quantum in ipso est) omnem <sup>15</sup> fratris iniuriam. Nam ut sic meritorie defert Deo qui

Remission is of Deuteronomii XXXII<sup>o</sup>, 35, dicit: *Mea est ulcio et ego two kinds: a) of the spirit- ual debt; and this must be left to God;*

vita caritatis cuilibet membro ecclesie; et illud debitum <sup>20</sup>

incurrit quilibet peccator (in quantum huiusmodi), cum ex lege caritatis et communione sanctorum iniuriatur Deo et toti ecclesie, ut patet XXIII<sup>a</sup>, q. IV. *Hec autem,* et recitat proximo capitulo. Talem autem

*b) of the material debt; which a man may forgive yet leave to be exacted by the law.*

remissionem debet quilibet peccator habere quoad <sup>25</sup> omnem iniuriam fratris sui, cum debet humiliter iudicium puniendi Deo relinquere. Secunda autem est <sup>2</sup> remissio debiti corporalis, quam ut quis fecerit, cedit iuri illud debitum repetendi. Et qui non concipit istam duplarem remissionem debiti, est valde indispositus <sup>30</sup> ad concipiendum materiam privilegiorum ecclesie vel

5. A in marg.: Conclusio. 11. A in marg.: Quid est remittere iniuriam. 15. B: concedendo. 17. A in marg.: Duplex remissio. B in marg. man. alt.: Remissio duplex. 28. A<sub>1</sub>: debiti scilicet, in cod. 'A scilicet extinctum est.'

**E** 158<sup>a</sup> scripturas. Sic enim loquuntur tractantes materiam de indulgenciis quod Deus remittit culpam et expedit penam. Ideo impetratur absolucio tam a pena quam culpa.

Ex ipsis patet quod stat hominem meritorie et plene remittere fratri debitum et tamen eum impetrere excommunicare et quandocunque meritorie occidere pro eodem. Nam capio Petrum qui licite repetit in foro contencioso debitum a suo debitore, Paulum rite excommunicantem suum debitorem, et Linum meritorie persequentem suum debitorem usque ad mortem, ut puta, decapitacionem, suspensionem vel aliam mortem corporalem: patet possiblitas casus ex hoc quod aliter leges ecclesie de contencione, excommunicacione et occisione hominum forent heretice, quia legi caritatis contrarie. Stat ergo hominem meritorie executi legem talem et cum de necessitate salutis tenetur iniuriam et debitum spirituale remittere, patet conclusio. Ymmo cum licet excommunicare accessorie, et per accidens sic persequi hominem pro debito corporali, videtur quod stat illud remittere et tamen ad salutem anime debitoris ex caritate fraterna quolibet istorum trium modorum eum persequi et torquere. Nemo enim meritorie sic persequitur principaliter propter debitum corporale, sed propter spirituale debitum et iniuriam factam Deo, remittendoque eum divino iudicio diligit ipsum in domino. Cum quo stat quod ex revelacione vel lege divina moveatur licite ad taliter cruciandum, sive ex sola detencione debiti committatur Dei iniuria, sive alia superveniens sit commixta; utrobique enim excommunicatur vel occiditur confuse pro omnibus, sicut Deus dampnat prescitem pro peccatis singulis que commisit.

Forgiveness  
does not bar a  
request for  
punishment;

3. A<sub>1</sub> addit: a culpa. A in marg.: Conclusio. Nota quomodo mali ex caritate sunt persequendi. 6. A A<sub>1</sub>: quomodo cunque. 7. A in marg.: Casus. 17. A in marg.: Conclusio.

7. De Petro, Paulo et Lino cf. Wyclif, De civili dominio pag. 39.

but we must not punish if we cannot do it in love. Ex istis patet tertio, cum erga omnem punitum F difficile vel impossibile est viantem caritative persequi fratrem suum contencione, excommunicacione vel occisione in visceribus caritatis, lex Christi est certissima;<sup>5</sup> qui, inquit, *aufert que tua sunt, ne repetas*, Luce VI<sup>o</sup>, 30 (quod alias diffuse exposui); *Benedicite persequentibus vos, benedicite et nolite maledicere*, ad Rom. XII<sup>o</sup>, 14, *et si quis te percusserit ad maxillam dexteram, prebe ei et alteram* Matthei, V<sup>o</sup>, 39. Ille autem qui <sup>10</sup> nescit erga inimicum quem cruciat servare regulas caritatis, non licet declinare ab istis consiliis. Unde Archidiaconus super XXXIII, q. V. *Excommunicatorum*, dicit quod non licet quemquam occidere nisi ex dilectione occisi preponderante dilectionem cuiuslibet <sup>15</sup> temporalis, multo magis hoc astrueret purus theologus. Unde desidia predicacionis illius veritatis catholice fuit causa occasionis duplicitis multi populi; remittat Deus episcopis qui ipsam dominis intrepide predicarent.

In the Lord's Prayer "debts" means "sins". Ex istis patet solucio ad primum obiectum de <sup>20</sup> quinta petizione oracionis dominice; nam secundum Augustinum, libro II<sup>o</sup>, De Sermone Domini in monte c<sup>o</sup> X<sup>o</sup>, *peticio intelligitur de spirituali debito* (ut alias diffuse exposui): *Debitum*, inquit, *peccatum-dici manifestum*<sup>1</sup> est. *Non ergo quisquis hic urgetur pecuniam debitori*<sup>2</sup> *dimittere, sed quecunque aliis in eum peccaverit*, quia tunc non reciperet a volente dare debitum, nec peteret a potente avaro qui inops animo inexcusabiliter detinet alienum. Et tum conclusio Augustini est: *Si modeste ac leniter omnimodo quis egerit, ut*<sup>30</sup>

1. A in marg.: Conclusio. 9. B: in maxilla dextera. 13. In codd. Excommunicantes. 15. A A<sub>1</sub>: preponderantem. 20. A in marg.: Triplex solucio. 22. A in marg.: Augustinus. 24. A in marg.: Dimittere debita quid est? 29. A in marg.: Conclusio. 30. In codd. omnino quis; corr. ex Aug. I. c.

F 158<sup>b</sup> *sibi restituatur a tali, non tam intendens fructum pecunie, quam ut hominem corrigat cui indubie perniciosum est detinere, cum habeat unde reddit; non solum non peccabit sed proderit plurimum eciam 5 debitori; aliter enim dum alienam pecuniam lucrum vult facere, dampnum fideli pacietur.* Cum ergo sensus pretensus huius privilegii excludit hanc elemosinam, cum protegit indifferenter potentem et nolentem aliena reddere quam eciam inpotentem, manifestum est quod 10 ponit obstaculum regulis caritatis.

G 2 Per hec patet responsio ad secundum, cum dictum Christi intelligitur de debito culpe cuius satisfactoriam solutionem omnis christianus tenetur humiliiter iudici supremo remittere. Si enim intelligeretur de corporali

15 debito, tunc omnes religiosi possessionati et clerici tenerentur ex privilegio Christi quo amplius obligantur eius consiliis et preceptis, remittere et non repetere omne eis debitum corporale; et tamen dicitur quod sine misericordia exigunt eciam ab inpotentibus tale 20 debitum per exacciones seculares et ecclesiasticas censuras ardencius quam domini seculares. Non ergo est eis privilegium fovere hostes ecclesie, ne sibi satisfaciant, cum tamen sufficient, quia (ut alias dixi) Deus non potest licenciare hominem, ut servet debitum sine 25 hoc quod satisfaciat saltem Deo, quia nisi satisfaciat restituzione vel meritoria punicione, est dampnandus. Deus autem non potest licenciare hominem ad peccandum; hoc autem foret privilegium tali ecclesie 158<sup>c</sup> quod haberet a suis patronis \* seculares divicias ad 30 ministrandum fugitivis impotentibus se iuvare, et (quantum facultas suppetit) pro ipsis restituere, quia hoc sonaret utrimque in opus misericordie, non autem defensio cuiuscunque fugitiivi quantumlibet exco-

Money debts  
may be claimed  
from those who  
can pay.

i. A: intendes A<sub>1</sub>; intendendo.

21. A in marg.: Conclusio.

5. A. A<sub>1</sub>: aliter enim — pacietur

deest.

27. Codd.: Deus autem;

rectius: Deus enim.

municati, quantumcunque defensio cadat fugitivo ad 158<sup>o</sup> G  
dampnum anime et iniuriatis ad detrimentum, nec non  
ad perturbationem regni atque ecclesie.

As to the Sabbatical year we  
ought to be  
more merciful  
than the Fathers  
of O. T.,

Ad tertium dicitur quod tam sabbatizacio pro anno 3 H  
septimo quam remissio pro anno iubileo fuit valde 5  
racionabilis pro tempore suo, nunc autem pro tem-  
pore legis gracie quando colimus octonarium, debemus  
habere amorem fertiliorem: sicut enim septenarius  
numerus virginitatis habet solum unitatem pro parte  
aliquota, octonarius autem habet unum, duo et quattuor 10  
que septem constituunt, sic patres veteris testamenti  
erant in caritate plus steriles quam patres sub lege  
gracie qui colunt ex integro septenarium; qui signat  
unici Dei cultum et preter hoc unionem Christi et  
ecclesie que est unitas septenario superaddita in nu- 15  
merum priorem, redundans quoad partes aliquotas.  
Et sic debemus nos tempore legis gracie habere dif-  
fusiorem amorem et ampliorem continenciam, quam  
habuerunt patres veteris testimenti, quia nedum ha-  
bemus contribules, sed fratres germanos singulos 20  
christianos, cum omnes nati sumus spiritualiter de  
codem patre Christo et eadem matre ecclesia.

our clergy  
especially;

but it is not so.

Et rogo innitentem isti evidencie notare, primo 1  
quomodo nos sacerdotes Christi debemus esse magis  
misericordes et magis religiosi quam sacerdotes 25  
veteris testimenti. Notet secundo quomodo non licuit 2  
sacerdotibus Aaronitis acquirere sibi redditus vel  
seculare dominium, sed in partem dominii forent de  
porcione sibi limitata a domino contentati (ut patet  
Ezechielis XLIV<sup>o</sup>, 28); alie autem tribus impe- 30  
trantes possessiones a suis contribulibus non exhære-  
darent eos perpetuo, sed in anno iubileo restituerent  
diutissime impetrata. Et notet tercio per iuxtaposi- 3

4. A in marg.: Qualiter sabbatizacio pro anno septimo et remissio  
pro anno iubileo fuit valida tempore suo et non iam. 18. continuum  
in codd. 20. A: contribulos. 23. A in marg.: Status cleri.  
Nota tria. B. in marg. man. alt.: Nota pro sacerdotibus.

H<sup>158c</sup> cionem conversacionis cleri nostri eciam religiosi, si sit proporcionalis correspondencia utrobique.

I Dicitur enim quod cleris eciam vocatus religiosus Even the regular exheredat multos de fratribus eciam pro suo perpetuo, clergy disheritis many men in 5 vocantes hoc perquisitum Christi patrimonium, cum perpetuity. tamen Christus omnino exproprietarie pendebat nudus in cruce, scisso velo templi, ad denotandum Judeis et gentibus quod spiritualis hereditas est simpliciter appetenda et terrena possessio contempnenda (ut ex- 10 positum est . . . cap. libri sexti).

Tunc enim essemus altilia de puro frumento, pasta ad exemplariter nutriendum filios, ut fecerunt sancti patres, vice quorum fungimur saltem in nomine, ut congregemus pecunias, non ut sanemus animas.

15 Modo autem pervertimur in corvos perfidos, pastos de cadavere extra navem ecclesie, et tamquam aves rapacissime in altum ascendimus, non ad pericula et commoda spiritualia ecclesie speculandum sed lumina 158<sup>a</sup> habemus acutissima, membra velocissima \* et rostra 20 retentissima ad predandum; et cum beatus Gregorius, pastor precipuus, dicit XXI<sup>o</sup> Moralium, cap. IV<sup>o</sup>, satis asperum verbum atque terrificum: *Festina, inquit, consolacio bonorum est consideratus finis malorum. Dum enim ex eorum interitu malum conspiciunt quod evadunt, bene existimant quidquid adversum in hac vita paciuntur. Eant ergo nunc reprobi et delectacionum suarum desideria compleant: in finis sui dampnacione sensuri sunt, quia mortem male viventes amaverunt.* Transitorio autem verbere affligantur electi, ut a 25 pravitate flagella corrigan quos paterna pietas ad hereditatem servat. Modo etenim flagellatur iustus,

6. B: ex proprietate. 9. 10. expositum est: sequitur lacuna in codd. 20. A in marg.: Gregorius. 22. A in marg.: Nota de tribulacione bonorum et prosperitate malorum in hac vita. 25. leve existimant in textu s. Gregorii; quidquid adversi: ib. 31. Nunc etenim in textu s. Greg.

22. Opp. tom I. pag. 681.

*et verbere discipline corrigitur, quia ad eterne here- 158<sup>a</sup> I ditatis patrimonium preparatur. In suis autem voluptatibus relaxatur iniustus, et quanto eis temporalia bona suppetunt, tanto eterna denegantur. Vituli, inquit, qui mactandi sunt in liberioribus pastibus relin- 5 quuntur; non quin stat vere divitem, in temporalibus affluentem, regnum celorum acquirere, sed tunc oportet Deum miraculose agere quod apud homines est impossibile, convertendo mundo divitem ab affecione temporalium et carnalium voluptate, et omnino in extremis 10 suis finire in evangelica paupertate (ut patet Luce XIV<sup>b</sup>).*

Danger of  
riches.

Unde quia probabile est paucos mundi divites sic facere, ideo argumentum topicum est quod multi tales moriuntur in peccato finalis inpenitentie. Ideo dicit Gregorius (ubi supra): *Negantur electis in hac vita 15 bona terrena, quia et egris quibus spes vivendi est nequaquam a medico cuncta que appetunt conceduntur. Dantur autem reprobis bona que in hac vita appetunt, quia desperatis egris omne quod desiderant non negatur.* Attendamus ergo ad doctrinam Christi 20 in opere et sermone et videbimus quod filios suos carissimos non sic dotat, et tum nos faciendo elemosinas debemus capere exemplum a Christo. Et patet quod dicte raciones super pietate milvina pretense non concludunt nec rectificant sed excludunt privi- 25 legia supradicta.

This privilege would allow a hostile army to primo: Si tenor privilegiorum debet sic intelligi nude ad litteram, tunc posito quod exercitus inimicorum invadat Angliam, debet in illo loco habere refugium, 30 sic quod post recreacionem posset animosius predari provinciam. Nam quelibet persona talis exercitus est

3. ib.: Quia tanto ei temporalia bona suppetunt, quanto aeterna denegantur. 5. ib.: in liberis. 15. A in marg.: Gregorius. B in marg.: Bona terrena quare electis negantur. 17. A: cuncta pro cuncta. 21. A A<sub>1</sub>: et videamus. 24. B in marg. man. alt.: Pietas Milvina. 27. A in marg.: Prima racio.

K 158<sup>a</sup> aliquis homo de aliquo loco veniens, pedester vel equester, intrans illum locum ex causa aliqua, sed omnis talis iuxta tenorem verborum privilegiū habebit in loco illo immunitatem omnimodam, ergo quelibet 5 persona talis exercitus virtute privilegii, quam diu voluerit, quiescat ibi pacifice; si enim in aliquo casu capit instanciam, oportet nuda verba abicere et sapere sanam sentenciam.

Hic dixit mihi quidam ingeniosus legista 159<sup>a</sup> quod quelibet persona talis exercitus gaudebit hoc \* a privilegio, cum non oportet propter tales casus impossibile limitare vel restringere privilegia regum. Illud autem capit calumpniam multiplicem apud quemlibet mentis compotem. Nam nec rex potuit concedere 15 tale privilegium nec clerus debuit ipsum ut privilegium sibi admittere, cum non potest regno nostro vel parti eius esse privilegium fovere destructores regni et tocius ecclesie Anglicane, sicut non est privilegium alicui se ipsum deteriorando destruere. Ideo quicunque im- 20 petraverit vel defenderit hoc ut privilegium regno nostro, tamquam infidelis Deo et regno degenerat. Nec valet dicere quod talis comitiva non possit con- surgere et regnum nostrum invadere, cum in tribus conquestibus scilicet Britonum, Saxonum et Nor- 25 manorum hoc contigit, ymmo tales depopulatores tempore regis Edwardi secundi surrexerant et cardinales in comitatu Dunelmie spolarunt, et in nobili regno Francie, in Lumbardia et in aliis regnis potentibus tales comitive depopulantes nostris temporibus 30 surrexerunt: ymmo diebus istis regna nunquam vel raro sunt sine talibus vel corporaliter vel spiritualiter confederatis ad destrucionem eorum, cum talis corruptela sub pallio privilegii posset per se regnum perdere.

9. A in marg.: Responsio quedam.  
secundi deest. Recte: surrexerunt.

10. A: hoc hoc.  
33 B: privilegio.

Such a danger  
is not purely  
fanciful.

25. See Walsingham I, pag. 151.

To give such a  
privilege is be-  
yond the King's  
power;

Item, rex non potest quicquam rite concedere quod <sup>159<sup>a</sup> L  
vergeret ad enervacionem regni sui vel iniuriam sui  
populi, sed utrumque contingeret datis verbis recitati  
privilegii, secundum nudum verbalem conceptum.  
Ergo non subiacet potestati regis privilegium tale <sup>5</sup>  
concedere. Maior patet ex dictis de privilegio, cum  
nichil sit privilegium, nisi quod directe vergit ad  
utilitatem sancte matris ecclesie; destruccio autem  
regni nostri et iniuria facta suo populo non potest  
directe vergere ad honorem Dei et utilitatem sancte <sup>10</sup>  
matris ecclesie, ergo non subiacet potestati regis ali-  
cuius privilegium tale concedere; Deus enim non  
potest in contradiccionem.</sup>

Et confirmacio est quod officium regis terreni (in  
quantum huiusmodi) est ecclesiam sanctam defendere, <sup>15</sup>  
inimicos eius rigide cohercere et cunctis sed specialiter  
suis legi iusticiam observare (ut patet libro III<sup>o</sup> cap<sup>o</sup>...).  
Minor autem sic ostenditur: Nichil plus enervaret regnum  
quam tutela facinorosorum sine correpcione legitima.  
Unde Ecclesiastici X<sup>o</sup>, 8, scribitur: *Regnum de gente 20  
in gentem transfertur propter iniusticias, iniurias,  
contumelias et diversos dolos*; sed nichil plus cederet  
ad fomentum istorum quattuor quam concedere cui-

since such a  
refuge for cri-  
minals would  
ruin the realm;

libet libertatem quod, quidquid facinoris perpetraverit,  
fugiendo ad tam patentem locum non erit ab aliquo <sup>25</sup>  
castigatus; ergo hoc evidenter minaretur ruinam regno.

Si enim hoc privilegium esset per totam Angliam  
concessum, quomodo staret regnum? \* Rex enim non <sup>159<sup>b</sup>  
haberet potestatem ad coherendum civiliter homines  
legios suos, et tunc non foret univoce rex eorum vel <sup>30</sup>  
populi qui sue non subiacet potestati. Nec est racio  
quare rex posset concedere libertatem tanto loco,</sup>

1. A in marg.: Secunda racio. (Above 159<sup>a</sup> without mark of reference.)

5. A in marg.: Nota de privilegiis ut supra. 6. Maior; in codd.:

2<sup>m</sup> (assumptum); recte a<sup>r</sup> (= maior); vide l. 18: Minor autem. 7. B

quod deest. 14. A in marg.: Officium regis. 22. A in marg.: Contra privilegia locorum. (Below 159<sup>a</sup> without mark of reference.)

28. A in marg.: Casus.

**L** 159<sup>b</sup> quin per idem et patrie, et sic aliis rex alii patrie, et sic quounque tota Anglia fuerit libertata. Si enim totalis exempcio extingueret totam regiam potestatem, particularis exempcio extingueret partem eius, cum 5 de tanto non haberet rex potestatem loci vel persone incolentis ad castigandum ipsam, quantumcunque in regem vel regnum deliquerit, et sic non foret rex tocius Anglie, cum locus exemptus foret in regno, sed non de regno. Non enim haberet rex tantam 10 potestatem ad subiugandum incolas talis loci sicut habet potestatem ad puniendum gentem Francie, cum tantum eximuntur a cohercione regia sicut incole Almanie vel omnino alienae provincie.

**M** Et quantum ad iniuriam populi, patet quod vendi- 15 catur libertas, ut quantumcunque sceleste quis iniuriatus fuerit proximo, homicidio, furto, mechia, prevaricando in omnem speciem mandatorum decalogi, fugiat ad illum locum et precluditur iniuriato iusticie complementum, cum nec tenetur per se vel procura- 20 torem ibi vel alibi stare iuri, et tamen rex Anglie in coronacione sua iuratus est religione laudabili quod non negabit sed concedet iusticiam cuicunque.

and cause in-  
justice to  
individuals.

O si totum regnum esset sic privilegium quoad omne factum scelestum et undique proclamatum 25 licitum mendacium, qualem nidum haberet diabolus in Anglia ad protegendum in delictis verbi et operis populum tenebrarum? Revera in baratro non habet tale privilegium.

Unde quesivi ab adversariis duos casus: Primo, si 30 predans, furans vel mutuans quantumlibet magnum thesaurum ab alia ecclesia et illuc fugiens cum thesauro habebit ad sensum expositum omnimodam libertatem. Et dictum est mihi quod sic; tum quia verba privilegii a quibus non licet recedere generaliter

Difficult case  
for the support-  
ers of the  
privilege.

23. A in marg.: Casus.

29. A in marg.: Prima questio.

29. 30. B: si predicans.

32. 33. B: omnimoda libertate.

illud sonant, tum eciam quia aliter foret nimis sus-<sup>159<sup>b</sup> M pectum, negando laycis complementum iusticie et faciendo clero iusticiam. Sed tunc sequitur, primo quod rex qui potuit concedere ut sceleratissimi homines in perpetuum iniuste detineant reliquias et 5 quecunque bona immunis ecclesie posset concedere ut iusti auferant temporalia ab ecclesia delinquentे. Nam per se notum est quod ille qui potest concedere magis elongatum a communi iure potest concedere consonancius iuri Dei. Et iterum notum est quod 10 maius peccatum foret iniuste, pertinaciter et obstinate detinere rem alienam, quam foret iniusta ablacio, quia pro primo est homo excommunicandus tamquam hereticus, et pro secundo non, nisi affuerit contumax obstinacia, ut noverant legiste. Ideo non dubium, si 15 rex potest concedere privilegium ut quilibet regni sui habeat libertatem ad perpetuo detinendum iniuste ablata de sancta matre ecclesia, multo magis potest concedere licenciam, ut iusti auferant elemosinas suas quibus fraudantes regnum et sanctam matrem \*eccle-<sup>159<sup>c</sup> siam abutuntur. Unde inconsonum factum est et sibi ipsi contrarium tam ferventer defendere illud tamquam privilegium catholicum et sollicite laborare, quando raciones deficiunt, ad dampnandum aliud tamquam hereticum.</sup></sup>

25

We maintain  
that the king  
cannot give a  
privilege to rob  
or detain  
wrongfully.

Ego autem dico consonancius pro privilegiis sancte N matris ecclesie quod rex non potest cuiquam concedere libertatem ad violente auferendum et multo evidens ad iniuste detinendum aliquod bonum de quocunque membro ecclesie, nisi prius peccaverit hoc merendo. 30 Nec est hic sophisma: Rex concedit maleficio libertatem, ut non puniatur et ut maneat in perpetuum inaccusatus de crimine, sed non concedit sibi licenciam ad peccandum vel cuiquam iniuriandum; nam licenciare

3. A in marg.: Bona racio.  
in marg.: Conclusio.

15. A<sub>1</sub> corredit: noverunt.

27. A

Non 159o ad formaliter atque notorie antecedens ad quamcunque iniuriam est licenciare ad ipsam iniuriam; ut si Deus dat mihi licenciam ad frangendum caput presbyteri, et hoc non potest fieri sine facinore, tunc Deus dat 5 mihi licenciam ad facinus perpetrandum. Correspondenter, notato scelerato fugitivo quiescente in dicto monasterio cum rapina pro suo perpetuo, queratur ab eo vel defendantе hoc privilegium, a quo habet licenciam sic pausandi. Si dicatur quod non habet, 10 tunc licitum est collacionem tam illicitam removere.

Si dicatur quod a rege habet illam licenciam, sequitur cum veris quod rex licenciat ad antecedens formaliter ad peccatum, et longe coloracius dici poterit quod rex legitime licenciat ad auferendum temporalia, sed 15 nullo modo ad faciendum iniuriam cuicunque, nam ablacio fieri potest legitime sed non talis detencio.

Secundo quesivi, si fugitivus huiusmodi possit ex-  
communicari, dum fuerit in loco illo pro facinore  
exterius perpetrato, vel si excommunicatus extra locum  
20 et fugiens ad ipsum ne virtute brevis regii capiatur  
ad carcerem, habebit in dicto monasterio libertatem?  
Et dictum est mihi quod non, quia leges humane  
non derogant legibus et iuri ecclesie, et specialiter ut  
inobedientissimis excommunicandis apponatur anime  
25 medicina; aliter enim liceret excludere et privilegiare  
spiritualiter infirmum, ut sordescat in crimen nec  
accipiat correccionem ab homine; quod cum sit con-  
tra legem correpcionis fraterne, Matthei XVIIIo, 15,  
*Si peccaverit in te frater tuus etc.*, manifestum vide-  
30 tur quod talis defensio non habet privilegium sed  
privilegium Antichristi. Ymmo cum talis sit plene et  
non minus excommunicatus a Deo, non obstante  
quod sentencia non sit lata ab homine, sequitur

*Another case.*

10. A A<sub>1</sub>: cubacionem.  
in marg.: Secunda questio.  
in marg.: Responsio.

16. B: sed non est talis detencio.  
20. breve i. e. mandatum.  
28. B in marg.: Matth. VIII.

17. A  
22. A

iuxta fidem scripture et leges ecclesie quod non est <sup>159<sup>a</sup> N  
communicandum cum tali, nisi forte ut convertatur,  
ne inficiat gregem Christi.</sup>

At least the  
criminals ought  
to be excom-  
municated and  
after forty days  
imprisoned.

Ex quotlibet talibus evidenciis dicitur quod licet o  
talem fugitivum excommunicare et post quadraginta 5  
dies excommunicacionis carceri mancipare. Sed dato  
isto sequitur, cum licet excommunicare pro quoquaque  
facinore, quod fugitus talis facinorosus sit statim  
excommunicandus et consequenter post quadraginta dies  
incarcerandus, et cum non habebit\* post excommuni- <sup>159<sup>a</sup>  
cacionem maiorem favorem quam ethnicus et publi-  
canus, videtur quod sit de monasterio extrahendus  
et in carcere publico cum aliis excommunicatis tam-  
quam alienus a filiis ecclesie detrudendus. Unde  
cum in dubiis via securior est tenenda, et vel est <sup>15</sup>  
dubium vel probabile quod foyens taliter criminosum  
erit particeps criminis ex consensu vel culpabilis,  
negando corectionis suffragium, quod foret verum privi-  
legium, oppositum hinc privilegio, videtur, cum cursus  
legis communis sit via securior; quod illa sit pocius <sup>20</sup>  
sustinenda. Quomodo rogo tenderet ad profectum  
personae pro querenda beatitudine indifferenter omnes  
facinorosos, diabolicos et inimicos ecclesie in domo  
sua protegere et medicinam correpcionis et censuras  
ecclesie quibus sanarentur ab eis precludere? Revera <sup>25</sup>  
nec hoc nec participacio rapine sonat religiosis ad  
commodum. Nam Hely non propter fomentum malicie  
filiorum sed propter remissionem correpcionis filiorum  
punitus fuit morte et privatus summo sacerdotio in  
sua posteritate, ut patet I<sup>o</sup> Regum, II<sup>o</sup> et IV<sup>o</sup> capitulis, <sup>30</sup>  
et III<sup>o</sup> Regum II<sup>o</sup>. Hoc ergo posset sonare in pri-  
vilegium dicti loci quod fugitivos inpotentes, de  
quibus foret spes conversionis ad frugem melioris  
vite, in vite necessariis et pecuniis debitibus de regis  
elemosinis misericorditer relevant et predas latronum <sup>35</sup></sup>

35. B: in predas.

O 159<sup>a</sup> illatas fideliter restituerent. Hoc enim esset elemosina et sic privilegium cedens undique ad utilitatem parcium, ad honorem Dei et profectum ecclesie (ut sepe superius inculcavi).

P Tercio principaliter arguitur ex hoc quod omne bonum utile est fundabile in scriptura iuxta conclusionem secundam capituli VIII<sup>i</sup>, sed non est fundabile in scriptura nec in lege ecclesie quod locum vel personam sic generaliter privilegiare liceat. Ergo non est bonum utile ecclesie et sic non privilegium alicui 1 sic facere. Minor patet ex hoc quod in veteri testamento cautum est de civitatibus refugii, ut dictum est capitulo VII<sup>o</sup>; nullibi autem signatum est refugium pro sceleratis, sed limitatum est ut pro occisione casuali preter 15 propositum habeat occisor refugium, ut patet Levitici XXV<sup>o</sup>, Deuteronomii XIX<sup>o</sup> et Josue XX<sup>o</sup>. In novo autem testamento non signatur tale refugium, sed precipitur Matthei XVIII<sup>o</sup>, 17, quod talis sceleratus sit sicut ethnicus et publicanus. Unde ergo nobis 20 autoritas ad hostes Dei ac sancte ecclesie taliter protegendum, specialiter cum legalis correccio sive punicio foret plus misericors atque iusta, tempore autem legis gracie obligamur ad misericordiam ampliorem?

2 Quantum autem ad iura canonica, videtur mihi 25 quod specificantur quinque casus in quibus malefici a defensione ecclesie excluduntur; tres autem casus exprimuntur III<sup>o</sup> Decretalium, *De Immunitate Ecclesiarum*, capitulo *Inter alia*, sub hac forma: *Hoc verum 160<sup>a</sup> est, scilicet quod fugientes ad ecclesiam habebunt \**

<sup>3<sup>rd</sup> chief argument:</sup>  
Such privileges have no foundation in Scripture.

Exceptions made in Canon Law to right of sanctuary:

5. A in marg.: Tertia racio. 7. A A<sub>1</sub>: cap. XVIII. 8. B: quod locum deest. 12. cautum; fortasse tantum legendum.  
12. 13. A cap. XVI. B: VI. 15. 16. AA: Levitici XV. 24. A in marg.: Nota qui malefici a defensione ecclesie excluduntur. B in marg.: Nota quinque casus (in) quibus a sanctuario extrahitur fugitus.

7. Vide supra pag. 173. 16. Vide supra pag. 147.  
27. Dec. Greg. IX. lib. III, tit. XLIX, cap. VI, mutatis verbis:  
scilicet quod fugientes ad ecclesiam habebunt immunitatem.

1. a public thief, *immunitatem, nisi publicus latro fuerit vel nocturnus populator agrorum qui, dum itinera frequentata* 160<sup>a</sup> P
2. a waster of *vel publicas stratas obsidet aggressionis insidiis, ab fields,* ecclesia extrahi potest, *inpunitate non prestita secundum canonicas sancções. Si vero servus fuerit qui* 5
3. an escaped *configurerit ad ecclesiam, postquam de inpunitate sua dominus eius clericis iuramentum prestiterit, ad slave,* servicium domini sui redire compellatur eciam invitatus, *alioquin a domino poterit occupari.* Ecce tres casus in quibus licet fugitivum invitum extrahere, et 10 libro V<sup>o</sup>, *De Homicidio*, ponitur pro lege illud Exodi b XXI<sup>o</sup>, 14, *Si quis per industriam occiderit, ab altari meo evellas eum, ut moriatur.*
4. a wilful homicide.

The 5<sup>th</sup> exception applies to the Westminster case.

Et ut videtur mihi, quintus casus exprimitur in e Q III<sup>o</sup> Decretalium, in fine tituli *De Immunitate Ecclesie*, 15 cum inquit: *In eo in quo delinquit puniri quis debeat, et frustra legis auxilium invocet qui committit in legem: mandamus quatenus nuncietis publice tales non debere gaudere immunitatis privilegio quo faciunt se indignos.* Et ipsos indignos prius exprimit 20 sub hiis verbis: *Nonnulli inpunitatem suorum excessuum per defensionem ecclesie obtainere sperantes, homicidia et mutulaciones membrorum in ipsis ecclesiis vel earum cimiteriis committere non verentur, qui nisi per ecclesiam ad quam configuiunt 25 crederent se defendi, nullatenus fuerant commissuri.* Unde glosa dicit quod omnes leges que videntur istis contrarie, ut XVII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup> et cetere leges, sonantes in presidium maleficorum in sanctuario, intelliguntur de dignis tali presidio. *Hugucius, inquit, male dixit,* 30

2. In codd.: frequentat. Corr. e decr. sup. mem. 12. occiderit sc.: proximum suum et per insidias. 23. In codd.: et deest. Addidi e decr. supra mem.

16. ib. cap. X. 28. Sec. Decr. sec. pars, causa XVII, q. IV, c. IX.

**Q** 160<sup>a</sup> concordando decretales et decreta, quod dicta decretalis intelligitur de illis qui fugientes ad ecclesiam non deliquerunt in ea vel cimiterio eius sed alibi. Talibus, inquit Hugucius, ab ecclesia prestatur immunitas.

**R** Sed revera cum ecclesia, sponsa Christi, sit undique ligata vinculis caritatis, infinitum plus respiceret ad delictum in quodlibet membrum eius quam ad the place where it was committed.  
sedacionem loci corporei. Et quia basilica infinitum minus diligitur quam membrum ecclesie, patet quod 10 ubicunque terrarum quis peccat mortaliter, ecclesia debet plus ad peccatum respicere quam ad locum. Nam locus est impertinens offense ecclesie que non debet personas vel signa inanimata sic accipere, nisi forte locus sit per accidens principium noscendi et 15 augendi gravedinem culpe. Quicunque, inquam, plus offenderunt in Deum, plus offendunt in totam sanctam matrem ecclesiam et quodlibet eius membrum ex vi communionis sanctorum et communicacionis membrorum diaboli, cum caput in quod primo delinquitur 20 sit ubique. Ideo bene dicit glossa, III<sup>o</sup> Decretalium, quod illi qui in quacunque ecclesiam deliquerint sunt ut sic indigni habere immunitatem cuiuscunque ecclesie: *Illi, inquit, non habent immunitatem ab ecclesia, quia reddiderunt se indignos eius presidio,* 25 *etsi fuerint stulti in culpa, sint sapientes in pena,* ut dicit beatus Gregorius, sicut recitatur XXXVIII<sup>a</sup> 160<sup>b</sup> distinctione: \* *Qui ea.* Unde non est racio (sicut tangit predicta glossa) quare in istis quinque casibus excluduntur malefactores ab immunitate ecclesie, nisi 30 quia ecclesia in istis casibus sensibilibus percipit indignitatem talium ex peccato notorio quam indigni-

5. A in marg.: Nota hic.  
cipit; scil. plus percipit.

15. A in marg.: Conclusio.

30. per-

1. et 20. comp. glossam ad decret. Greg. IX, lib. III, tit. XI.IX,  
cap. X. De Hugutio vid. Savigny, Gesch. des römischen Rechts  
im Mittelalter, V, 425. 26. Decr. prim. pars dist. XXXVIII, c. X.

tatem aliorum qui apud Deum sunt magis indigni <sup>160<sup>b</sup> R eo quod gravius peccaverunt.</sup>

The civil law withdraws from sanctuary those guilty of homicide, adultery and rape.

Unde leges civiles quas iura canonica non repro- 3 bant alios maleficos exprimunt ut homicidas, adulteros et raptiores virginum quos collacio tercia docet extra- 5 here; et idem indubie est de quocunque peccante mortaliter, quia omnis talis ut sic est inimicus Dei et sancte matris ecclesie, ut patet XXIII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup> (sicut recitavi superius in fine proximi capituli). Nam distan- 10 cia loci non impedit quin peccans offendat in Deum et subtrahat ab ecclesia spirituale suffragium.

All offenders are so far unfit to be shielded by the Church; a) because he who has broken a law cannot claim the benefit of it;

Ideo ubicunque sub divo quis magis offenderit, de tanto redditur magis inhabilis ad percipiendum defen- sionem ecclesie. Quod probatur tripliciter: primo per a hoc quod secundum regulam iuris per se notam frustra 15 invocat legis auxilium qui offendit in legem, sed talis manens facinorosus offendit in legem ecclesie et totam sanctam matrem ecclesiam, ergo frustra invocat suffra- gium legum ecclesie, cum ex culpa sua per decretum sponsi ad ipsum redditur tam indignus. <sup>20</sup>

b) Christ's law is an adversary to the sinner;

Item, secundum sentenciam Christi Matthei V<sup>o</sup>, <sup>25, b</sup> necesse est legem Christi esse adversariam peccatori et accusantem eum quamdiu sorduerit in peccato: *Esto, inquit, consciens adversario tuo cito, dum es in via cum illo.* Cum ergo lex Christi mitissima non <sup>25</sup> excusat sed accusat, non protegit sed prodit, omnes tales dum manserint primo legifero inimici, sequitur quod omnes leges ancillantes Christo non debent procurare defensionem hostis ecclesie in peccato.

c) in remaining wicked the refugee abuses the privilege and so forfeits it.

Item, secundum beatum Gregorium (ut sepe repecii) <sup>c</sup> *privilegium omnino debet amittere qui sibi permissa abutitur potestate*, sed omnis manens facinorosus intra locum refugii propter securitatem privilegii sibi permissa abutitur potestate, ergo debet ut sic carere loci suffragio.

3. A in marg.: Nota.

32. 33. B: contra locum.

5. Vide supra pag. 144 et seqq.

8. Vide supra pag. 201.

R 160<sup>b</sup> Est enim ad propositum dare duplex genus privi- The privilege is  
legii, scilicet privilegium quod residet in incolis loci twofold: to the  
talis et privilegium quod individuatur in persona inhabitants of  
fugitivi, cum quilibet talis dignus habere privilegii the place and  
prioris suffragium, habet in se singulare privilegium to the fugitive,  
a privilegio ecclesie exemplatum cuius proteccionem who forfeits it,  
est dignus amittere dum ingratus fuerit matri sue. if he is un-  
Et hic rogo primo professores iuris canonici con- grateful.  
siderare quomodo dictum vocatum privilegium nedum  
non fundatur in iure suo, sed manifeste repugnat  
eidem, cum lex ecclesie dicit quod in nullo dictorum  
quinque casuum fugitivus ad ecclesiam habebit refugium,  
sed privilegium pretensem dicit quod in quolibet eorum  
habebit refugium, et cum iste sensus videtur tam pa-  
tenter repugnare iuri canonico, legi scripture et legi  
consciencie, verecundum et periculosem esset vocatum  
privilegium tam dampnabile et hereticum tam instanter  
defendere, veris privilegiis ecclesie pretermissis. \*

## CAP. XI.

A Cum elemosina tantorum principum non debet The real use of  
omnino extingui propter sinistram interpretationem  
abutencium, sicut nec veritas scripture sacre frustrari  
debet a suo lumine propter hereticos qui sinistrum  
sensum occasione male accepta ex ipsa eliciunt, vi-  
dendum est ad quem sensum dictum privilegium debet  
concipi, ut remaneat tam re quam nomine privilegium  
utrobique. Igitur in primis, cum illius sit interpretari  
leges ac privilegia cuius est condere (ut patet XXV<sup>a</sup>,  
1 q. I, *Ideo permittente*, et V<sup>o</sup> Decretalium, De Sen-

1. A B in marg.: Duplex privilegium. 8. A in marg.: Nota.  
18. B: vires. 20. A in marg.: (black ink and red ink): Cap. II<sup>m</sup>.  
28. B concedere.

28. Decr. II pars, causa XXV, q. I, c. XVI et Decr. Greg. IX,  
lib. V, tit. XXXIX, cap. XXXI.

tencia Excomunicacionis, *Inter alia*), rex autem Anglicus<sup>160<sup>c</sup></sup>

The interpretation of it lies with the King, regali dominio ad edificationem ecclesie: ideo capiendum est tamquam per se notum quod regis est illas leges privatas ac elemosinas interpretari et in rectitudine sua defendere. Romanus autem pontifex super isto consultus, et sacerdos suus legius requisitus de interpretatione sensus catholici, tenentur de lege evangelii quantum sciunt humiliter declarare; quibus non est parendum nisi de quanto sentenciam suam fundaverint in scriptura sacra. Unde secundo oportet sup-

who is to be guided by sound theology. ponere quod sacram theologiam necesse sit omnem talem scienciam principaliter regulare; patet ex hoc

quod illa sola principaliter docet viam qua celeste coniugium honoratur, sed iuxta hunc finem regulandum est omne factum viatoris legitimum; ergo conclusio. Et ista est sentencia XX<sup>a</sup> dist. *De quibus*, ubi Innocencius papa docet quinque gradus procedendi in dubiis discernendis, *primo in quantum recurrentum est ad scripture auctoritatem quam episcopi et specialiter papa usque ad sanguinem tenentur defendere, ut patet XXV<sup>a</sup>, q. I.* Sunt quidam. Secundo si ex scriptura sacra in lingua latina solucio dubii non clare eluceat, recurratur ad scripta greca, ut vel sic divina sententia habeatur. Tercio si nec sic lux veritatis appareat, ad ecclesiasticas historias catholicas congregatas a sanctis doctoribus, mitte manum. Quarto si nec illis eluceat difficultas que queritur, sanctorum exempla perspicaciter recordare, exempla enim vite sanctorum debent esse nobis speculum con-

7. B: suus deest. 9. B: humiliter declinare. 17. A in marg.: Nota quomodo est dubium discernendum. 17. In cod. dist. XXI. 25. B in marg.: Ad quem quis debet recurrere pro dubiis discrete decidendis. 27. B alia manu corr.: mittere.

17. Quae autor hic diffuse explicat, mutatis aliquot verbis deprompta sunt e Decreti I parte, dist. XX, c. III, et Decr. II parte, causa XXV, q. I, cap. VI.

A 160<sup>e</sup> versandi. Quinto si omnibus istis inspectis questionis qualitas non lucescat, per decretum seniorum provincie ad hoc congregatorum mediante Dei assistencia qui non potest suis deficere, decidatur.

B 3 Tercio suppono: Cum dictum privilegium non fundatur in iure canonico vel civili, sed specialiter in legibus regni nostri et cartis illius ecclesie superius recitatis, quod notetur forma et finis gratia cuius hec privilegia sunt concessa (finis enim ex secundo Phisy-  
10 corum mensurat omnia media ad eundem), in privilegiis autem regis Edgari triplex finis exprimitur, scilicet reverentia Dei in reliquiis sui apostoli, quies mona-  
160<sup>d</sup> chorum ibi degencium et honor sanctitatis illius\* pecu-

We must consider the purposes of the Charter,

which are:  
a) respect to  
the relics of St.  
Peter,

liaris basilice in qua degant speciales oratores pro  
15 rege et regno de quorum elemosinis ad hoc specialiter b) quiet for the sustentantur. Unde in bulla Nicolai III sic habetur:

*Monachi ibidem nulli omnino persone subdantur nisi regi.* Ex quo videtur quod incole illius loci, non c) honour to solum quia legii homines regis, nec solum quia spe- the Church in  
which the King  
is specially  
prayed for.

20 ciales eius elemosinarii sed ex mandato pape regi suo specialiter sunt subiecti; nam secundum beatum Gre-

Monks of the royal foundation are bound to obey the King; so must be their guests or fugitives.

gorium multiplicitas beneficiorum auget obligationem beneficiati ad suum datarium. Ex quo videtur, cum

25 monachi illius loci regi tam singulariter sunt subiecti, nec hospites vel fugitiivi sui debent esse plus exempti

Monks of the

royal foundation

are bound to

obey the King;

so must be

their guests or

fugitives.

30 singulare; nec consonat fidei religionis Christi quod monachus, si per possibile occiderit hominem in dicto

Crime cannot  
free from the  
duty of  
obedience.

loco, erit post liberior et plus percipiens de fructu

privilegii, quam quando fuit immunis quoad Deum et

16. B in marg.: Bulla Nicolai III. 18. A in marg.: Conclusio.  
Nota quomodo sunt privilegia intelligenda. (Above 160<sup>d</sup> without mark of reference.) 28. A: preminencia. 31. B: per deest.

9. Arist. Physic. Ausc. II, 3.

hominem magis capax. Nec videtur racionabile quin, <sup>160<sup>a</sup> B supposita capacitate in monacho vel quocunque famulo illius loci, habebit fructum privilegii post delictum eciam pocius quam unus extraneus; aliter enim omnis contumaciter ibi quiescens in crimine ut sic indispo- 5 neret se ad habendum privilegium supradictum.</sup>

*Forgiveness is good so far as it tends to true mercy,*

*and a special privilege of forgiveness should be left to Westminster,*

*out of regard for the royal grant.*

*No privilege may be contrary to common law.*

Istis premissis videtur mihi (ut alias) quod, licet per **C** totam Angliam indulgeri debet omnimoda remissio, de quanto sonat in misericordiam et non ultra, tamen pro loco Westmonasterii servari debet generalis talis <sup>10</sup> remissio virtute singularis privilegii pie concessi a re- gibus illi loco. Prima pars patet ex hoc quod privi- legia, cum (in quantum huiusmodi) sonant per se bonum, sunt racionabiliter amplexanda; nam melius esset quod tota ecclesia haberet privilegium, hoc est, <sup>15</sup> legem ad sui commodum quam quod aliqua pars ecclesie a privilegio vero deficiat, quia de tanto peccat vel punitur de quanto deficit a plenis privilegiis beato- rum. Et patet quod nullum est privilegium, nisi de quanto sonat in elemosinam vel opus misericordie, <sup>20</sup> quia non est privilegium, nisi de quanto misericorditer datur a Deo, vergens homini ad profectum. Et secunda pars patet ex hoc quod oportet concessionem regis habere specialem efficaciam ibi diligencius observan- dam, nam aliter foret frustra. Et ex istis patet quod <sup>25</sup> nullum privilegium est iuri communi contrarium, nam si foret, tunc esset contra iusticiam et per conse- quens lex iniqua et non privilegium. Unde videtur mihi omnino insipidum dictum quorundam dicencium quod non esset \* privilegium, nisi foret iuri communi <sup>161<sup>a</sup> contrarium. Nam licita variacio ritus pro loco et tempore non est contrarium veritati et per consequens nulli legi. Ideo oportet privilegiantes omnino atten-</sup>

7. A in marg.: Prima conclusio.

12. A A<sub>1</sub>: hoc cum privilegia.

19. A in marg.: Correlarium.

20. A: sonant.

marg.: Correlarium.

25. A in marg.: Privilegium non est communi

iuri contrarium.

**C** 161<sup>a</sup> dere, ne subtrahant iusticiam vel inferant iniuriam alicui. Unde XXV<sup>a</sup>, q. II, *Quod vero*, dicit Gregorius: *Absit hoc a me ut statuta maiorum cum sacerdotibus meis in qualibet ecclesia infringam, 5 quia mihi iniuriam facio, si fratrum meorum iura perturbo.* Et indubie idem foret iudicium de quo libet viatore, quod si privilegiando precludit cuicunque iusticiam, dampnificat tam se quam privilegiandum; quod non licet vel Deo facere.

**D** Ex istis secundo sequitur quod fugitiivi privilegiati in Westmonasterio non ex hinc libertantur, ut non satisfaciant debitori vel quod ibidem maneant pro suo perpetuo sine pena correccionalis salubris, sed aliquam defensionem singularem habent ibidem que 15 sonat eis in commodum et non in dampnum vel iniuriam alicui. Prima pars patet, tum quia hoc non sequitur ex tenore verborum privilegii, tum eciam quia hoc non foret libertas vel privilegium sed pravissima corruptela. Nam mandatum apostoli et sic 20 Dei est Rom. XIII<sup>o</sup> 8: *Nemini quidquam debeatis nisi ut invicem diligatis.* Quomodo ergo licet creature licenciare aliquem, ut remaneat in debito fratris, non satisfaciens, eciam quoad Deum? Tales itaque hereses si pullulaverint eciam per dominos regni nostri, 25 tenentur prelati destruere. Unde XXV<sup>a</sup>, q. I, *Omne quod, sic scribitur: Iniustum iudicium et diffinicio iniusta regio metu vel iussu a iudicibus ordinata non valeat, nequaquam enim quod contra evangelicam vel propheticam vel apostolicam doctrinam 30 constitucionemve eorum sive sanctorum patrum actum fuerit, stabit.* Unde istam doctrinam dicitur Roma-

10. A in marg.: Secunda conclusio. 20. In codd.: Rom. XII.  
28. B in marg.: Est hic manifeste elibile quod non licet contra apostolum dispensare:

2. Decr. sec. pars, causa XXV, q. II, cap. X. 25. Dec.  
sec. pars, causa XXV, q. I, c. VIII.

nos pontifices debere usque ad animam et sanguinem confirmare (ut capitulo proximo precedente).<sup>161a D</sup>

It is contrary to charity to encourage a man not to pay his debts.

Quomodo ergo stant simul: nulli liceat quidquam debere alteri extra caritativam dilectionem, et tamen fugitivus licenciatur in dicto loco perpetuo debere tam debitum corporale quam spirituale sine hoc quod rependat satisfaccionem. Revera in istam blasphemiam usurpatam Deus non potest, cum non licenciat hominem ad aliquid pro quo dampnat. Secunda autem pars conclusionis patet ex hoc quod oportet aliquod privilegium ex concessione regis dari talibus fugitivis ex conclusione proxima. Et ista sentencia notabiliter docetur XXVa, q. I. *Ideo permittente domino,* ubi dicitur quod quandocunque Romana ecclesia concedit privilegium, exprimit vel subintelligit, nisi aliter decreverit ordinandum. *Unde,* inquit, *in nonnullis capitulis conciliorum, cum aliquid observandum decernitur\*, statim subinfertur, nisi auctoritas Romane ecclesie aliter fieri imperaverit vel salvo semper in omnibus iure Romane ecclesie vel salva in omnibus apostolica auctoritate.* Cum ergo alia privilegia ab apostolico aliquibus conceduntur, et si contra generalem legem aliquid sonare videantur, non tamen contra ipsam aliquid concedere intelliguntur. *Pri-*  
*uilegia,* inquit, *dicuntur quasi privata legia;* et concludit finaliter: *Valet ergo Romana ecclesia extra generalia decreta quedam speciali beneficio indulgere, considerata tamen rationis equitate, ut mater iusticie in nullo ab ea dissentire inveniatur, ut videlicet pri-*  
*uilegia que ob religionis vel necessitatis vel exhibiti obsequii graciā conceduntur, neminem relevando ita divitem faciant, ut multorum detimenta non circum-*  
*spiciendo in paupertatis miseriam nonnullos deiciant.*

4. A A<sub>1</sub>: extra caritatem. 8. Deus non potest: verbum deesse videtur. 19. B: vel salva — conceduntur deest. 30. A: que vel.  
 33. In codd.: pauperis; correxi e decret. sup. mem.

13. ibid c. XVI.

**E** 1 Ex istis patet triplex correlarium: primum decla-  
 161<sup>b</sup> racio et confirmacio descripcionis supradicti privilegii; All privileges  
**2** secundo patet, cum actus privilegiandi regum terre must be reasonable and  
 exemplari debet a privilegiacione sancte Romane not injurious,  
 5 ecclesie, quam oportet subintelligere condicionem  
 sicut oportet et Deum a quo est omnis privilegiacio  
 exemplata: necesse est reges terre subintelligere racio-  
 nabilitatem privilegii, sic quod non sonet in alicuis  
 iniuriam; quod si ignoranter fecerit, error perceptus  
 10 debet statim ex mandato Christi et eius pura licencia  
 3 revocari. Et patet tertio stultum esse ex nudis verbis  
 privilegii aliqua vocata privilegia que sunt manifesti  
 errores concludere, quia (ut patet V<sup>o</sup> Ethicorum  
 cap. ultimo De Epykeya) necesse est in talibus  
 15 subintelligere condicionem captam a fine; aliter enim  
 preter triplex inconveniens (deductum in proximo  
 capitulo) sequeretur manifesta blasphemia, ut puta,  
 rex Anglie concedit cuilibet tali fugitivo omnimodam  
 libertatem, sed libertas a peccato est maxima, sine  
 20 qua non est aliqua vera libertas, ergo rex concedit  
 cuilibet tali ipsum esse liberum a peccato. Quod cum  
 sonat blasphemiam, manifestum est quod hec non  
 fuit regis intencio sed quod haberent quocunque  
 terrenum privilegium tam in bonis nature quam in  
 25 bonis fortune quod sue subiaceat potestati.

**F** Ex istis tertio colligitur quod virtute dicti privi- By virtue of this  
 legii multi fugitivi ad dictum locum debent in casu very privilege  
 acute puniri, bonis alienis que occupant privari et many fugitives  
 aliis medicinis tam corporalibus quam spiritualibus should be  
 30 ad salutem anime sue tendentibus expurgari. Patet punished;  
 ex hoc quod ibi virtute privilegii habebunt quod

1. A in marg.: Triplex Correlarium. 2. A A: supradicte.  
 8. B: nobilitatem privilegii. 16. B: quadruplex. 17. A  
 in marg.: Nota. 26. A in marg.: Tertia conclusio. 27. A in  
 marg.: Nota.

13. Vict. Ethicorum Nicomacheorum. V, c. 14.

since it would pocius vergit ad sui commodum, sed hoc foret in 161<sup>b</sup> F  
be to their ad- casu huiusmodi medicina; ergo conclusio. Unde  
vantage.

movet ad hoc privilegiacio regis, finis, gracia cuius  
privilegium conceditur illi loco, et utilitas quam  
caritative rex debet intendere fugitivo. Si enim rex a  
erranter intenderit finem illi oppositum, tunc si ab

If the King had illo errore purgatus non fuerit, pena sua ex qua-  
a wrong pur- pose his  
mistake should  
be corrected. cunque malicia que directe exinde sequitur, aggravatur,  
et nendum hoc sed peccatum regum \* dominorum et 161

prelatorum superstitum, qui correpcionem illam quam 10  
debent ex accidia pretermittunt. Nam LXXXIII<sup>a</sup> distinc-  
cione sic scribitur: *Error cui non resistitur appro-  
batur, et veritas cum minime defensatur opprimitur.*

Not to punish Negligere quippe, cum possis perturbare perversos,  
the wicked is to support them. non est aliud quam fovere. Nec caret scrupulo 15  
societatis occulte qui manifesto facinori desinit ob-

viare. Et utinam nostri domini, nostri prelati et  
nostri scolastici attenderent illud dictum; nam totus  
labor scolasticus debet tendere ad hunc finem propter  
zelum ad dominum veritatis in quem offenditur. Et b  
ad idem sonat quies monachorum ibi degencium;  
cum enim omnis nociva perturbacio trahit originem  
a peccato, patet quod monachi non quietarentur sed

The monks cannot have quiet, if they are disturbed by sin. turbarentur ex favore et assistencia peccatorum. Et si  
dicitur quod est eis lucrum, cum fugitivi condividunt 25  
temporalia que apportant, superadditur accusans gra-

vacio quod tam sancti viri, tam alienati a mundo,  
sint socii furum, communicantes cum excommunicatis,  
impedientibus suam contemplacionem et quietem in  
domino, quia Isaie IX<sup>o</sup>, 5, scribitur: *Omnis violenta c  
predacio cum tumultu.* Ymmo cum loci sanctitas

2. A B in marg.: Triplex mocio. 11. A in marg.: LXXXIII, q.  
Nota, Nota. B in marg. man. alt.: Error cui non resistitur approbatur.  
13. B: opprimit. 25. A A<sub>1</sub>: dicitur quod cum eis lucrum fugitivi.  
30. In codd.: violencia; correi ex Is. IX, 5.

**F** 161<sup>o</sup> precipue trahitur ab inhabitantibus illum locum, patet quod talis monachorum infecatio derogat sanctitati et reverencie loci quam rex privilegians intendebat.

**G** Nec valet dicere (ut audivi quosdam fingere) quod Redress cannot be had within the Sanctuary; 5 infra locum haberent iniuriati contra profugos respon- a) because it is dentes ibidem iusticie complementum. Primo quia not a proper court of justice; ritus regni laudabilis in habendo forum contenciosum in loco prophano non debet in domum oracionis vel locum sanctum propter tale maleficium transmutari.

2 Secundo quia monachis pro quorum quiete rex tam b) to hold trials there would tenere procuravit inferretur dampnum anime, quia disturb the inquietacio a contemplacione distrahens cuius oppositum 3 privilegians intendebat. Tercio quia contra ius divinum et ius ecclesie est violare sponsam Christi vel locum eius.

15 Unde VI<sup>o</sup> Decretalium, *De immunitate ecclesie*, cap. *Decet*, postquam ostenditur ex scriptura quod multipliciter decet sanctitas domum Dei, sic infertur: *Nullus in locis eisdem in quibus cum pace ac quiete vota convenit celebrari, sedicionem excitet, conclamationem moveat, impetumve committat; cessent in illis universitatum et societatum quelibet consilia, concertaciones et publica parliamenta; cessent vana et multo forcius feda et prophana colloquia, cessent confabulaciones quelibet, sed postremo quecunque alia 25 que divinum possent turbare officium aut oculos divine maiestatis offendere sint ab ipsis prorsus extranea, ne ubi peccatorum est venia postulanda, ibi peccandi detur occasio aut deprehendantur peccata committi. cessent in ecclesiis earumque cimiteriis 30 negociaciones et precipue nundinarum ac fori cuius-*

4. A B in marg.: Responsio facta. 11. In codd.: infereretur.  
 15. A in marg.: Nota pro immunitate ecclesiarum. 20. 21. Decr. habet: locis illis universitatum et societatum quarumlibet concilia, conciones et . . .  
 28. A A<sub>1</sub>: peccata quieta. 29. A in marg.: Nota contra nundinas et secularia negotia in locis sacris. B in marg.: Que prohibentur fieri in ecclesiis et earum cimiteriis.

*cunque tumultus. Omnis in eis secularium iudiciorum \** <sup>161<sup>a</sup></sup> **G** *strepitus conquiescat. Nulla inibi causa per laycos criminalis maxime agitetur; sint loca eadem a laicorum congregacionibus aliena. Hec ibi. Quomodo queso foret ecclesia fomentum criminum? vel quos- 5 cunque in ipsam committentes defenderet? Unde super verbo *Sedicionem* dicit glossa quod *committens furtum in ecclesia non habebit inmunitatem in ea*; et hoc tenet Hostiensis, et bene, cum frustra invocat loci suffragium qui fedat eundem. Cum ergo quicunque offendit in 10 uno factus est omnium reus, manifestum est quod omnis peccans mortaliter intra ecclesiam furatur spirituale suffragium, quo Deus plus offenditur quam pro furto temporalium, ymmo cum omnis occupans temporalia in mortali, deficit a iure utendi quocunque, 15 pro tunc manifestum est quod furatur bona ecclesie in qua pausat. Si ergo ille sit prevaricator precepti decimi: *quicunque iniuste cupierit aliena*, multo magis ille est prevaricator decalogi qui fraudulenter et iniuste detinet aliena. Si ergo non licet alicui dispensare 20 cum aliquo preceptorum domini, manifestum videtur quod non subiacet potestati humane privilegiare locum vel hominem, ut liceat sibi vivere contra mandatum dominicum. Et hic mirantur nonnulli, cum sit ad privilegium locis sanctis quod eximantur a quocunque 25*

Church dignitaries should not allow fairs etc. to be held in Church-yards;

tumultu secularis negotii, quomodo superiores prepositi ecclesie, scilicet episcopi, priores et abbates nedum permittunt sed vendicant ut privilegium et pertinaciter defendant, quod in ecclesiis suis ac cimiteriis suis sint nundine et secularia negotia que nunquam sine 30 dolo et crimine multiplici exercentur. Cum autem non est possibile ut duo contraria sint simul privilegium eidem ecclesie, manifestum est quod vel oportet negare privilegium iuris divini ac iuris canonici de exemptione

11. B in marg. man. alt.: *Furtum in ecclesia.*  
giator. 31. A in marg.: *Conclusio.*

17. B: *sit privile-*

**G** 161<sup>a</sup> ecclesie a tumultu negocii secularis vel concedere hoc esse privilegium impediens bonos mores. Et credo quod nostri ecclesiastici isti sentencie annuerent, si non essent lucro temporalium excecati, cuius probacio 5 foret, si princeps tolleret questum, renunciaretur privilegium; sed sceleratissimum videtur atque sacrilegum pro pecuniis vendere divinum privilegium.

**H** Et per idem tollitur quod leges Anglie non mutarentur pretextu erroris in hoc privilegio, introducendo the house of the Lord. nor the King's court to sit in  
10 bancum regis, eius iudicem vel placitum seculare in domum domini; tunc enim foret novissimus error peior priore, cum error ignorancie factus in Deum augeretur supplecius per supinum contemptum; nam unum peccatum illaqueando profundius trahit ad aliud.

15 Quoad terciam personam, scilicet fugientes, patet As to the fugitives it is not a privilege to them to be encouraged in their sin.  
quod privilegians intendit commodum fugiti, quia aliter non esset sibi elemosina vel opus misericordie sed omnino contrarium, si intenderet dampnificare proximum. Quod autem esset in casu fugitivo \*  
1 privilegium sic puniri, patet supponendo aliquos occasione male accepta ex securitate talis refugii iniuriari proximis et sic dampnificare animas proprias 2 per peccatum. Suppono secundo quod maius opus misericordie foret impedire occidentem sic animam propriam quam occidere volentem nudum corpus. Et ex 25 istis tertio sic arguitur: Omne maius bonum opus misericordie est pocius inpendendum, sed maius bonum opus misericordie est subtrahere bonum a tali in casu signato et castigare freneticos ad salutem eorum perpetuam, quam egentem solum in bonis corporalibus taliter relevare; ergo illam elemosinam potens pocius debet inpendere. Supposito ergo casu de fugitivis, sic alibi nocentibus, patet conclusio.

15. B: scilicet deest. in marg: Conclusio.

16. B: quod rex privilegians.

17. A

21. A: privilegij refugii.

24. A in marg.:

Nota contra pretensam immunitatem ecclesiarum. Tercio racio. 27. 28. B: Maius opus.

26. A in marg.:

32. A A<sub>1</sub>: supposito casu.

Christ chastises those whom he loves. Confirmatur primo ex hoc quod Christus medicus <sup>162<sup>a</sup> H sapien-  
tissimus et clementissimus ita facit cum suis discipulis quos plus amat (ut declarat beatus Gregorius XXI<sup>o</sup> Moralium, et recitatum est proximo capitulo). Unde Apoc. III<sup>o</sup>, 19, dicit is medicus: *Ego quos amo arguo et castigo*, et Hebr. XII<sup>o</sup>, 16, 19, dicitur: *Flagellat autem Deus omnem filium quem recipit*. Secundo confirmatur ex testimonio Augustini posito in decretis XXIII<sup>a</sup>, q. IV. *Ipsa pietas*, ubi sic scribitur: *Molestus est medicus furenti frenetico et pater indisciplinato filio: ille ligando iste cedendo, sed ambo diligendo*. Si autem illos negligant et perire permittant, ista falsa mansuetudo foret crudelitas, V<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup>. Non vos, et Non omnis. Et ponit post exemplum quomodo existentibus pluribus amicis in domo certissime ruitura, si nollent credere narracioni periculi, flagellaremus vel invite extraheremus aliquem, licet credamus quod aliquis se stulte precipitet. Multo magis in maiori periculo spirituali. Unde XXIII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup>. *Quid faciet*, dicitur quod ad hoc datur ecclesie medicina, ut inter freneticos atque litargicos etiam contempnentes non debet desistere sic quod perseveret diligencia caritatis, ligando freneticum et litargicum stimulando. Quolibet tales sunt leges que idem sententiant. Si ergo tantum sit peccatum in omittentibus habentibus potestatem, manifestius et inexcusabilius est peccatum in speculatore qui ommittendo proderit veritatem.</sup>

Cum ergo (ut tactum est superius) non stat duo contraria esse simul privilegia eidem, et secundum idem patet cum casu limitato, foret privilegium fugitivo

1. A in marg.: Confirmacio triplex. 8. A in marg.: Augustinus.  
12. A A<sub>1</sub>: nec ligant. 13. In codd.: V q. vel IV. 14. ponit sc.  
August. l. c. 23. B in marg. man. alt.: Correccio est medicina.

4. Cap. IV. 9. Dec. sec. pars, causa XXIII, q. IV,  
cap. XXIV. 13. ib. causa V, q. V, c. I et c. II. 19. ib.  
causa XXIII, q. IV, cap. XXV.

H<sup>162<sup>a</sup> ligari et pungi, non foret tunc idem privilegium in facultatibus et pena relaxari, quia revera omnis taliter cupidus fastus et questus est furens freneticus et soporatus litargicus ex fumo temporalium inficiencium 5 cerebrum racionis.</sup>

I Et patet per modum epilogi quomodo oportet To sum up:  
privilegium sic interpretari quod fugitivi ad locum sic The fugitives  
privilegiatum pro quoquaque commisso habeant liber- should have all  
162<sup>b</sup> tatem \* vel immunitatem omnimodam secundum regulas liberty that is  
10 caritatis et misericordie a rege et regno cum paribus good for them-  
eis dandam, sic quod omne dandum sonet tam eis selves and for  
quam dantibus bonum utile. De diversitate vero inter others.  
crimen, facinus atque flagicium dictum est XXV<sup>o</sup> cap., libri VI<sup>i</sup> quomodo facinus sonat in proximi iniuriam; 15 de quiditate autem privilegii dictum est superius, VIII<sup>o</sup> cap. huius libri; et cum oportet ut intelligatur *libertas a peccato* (ut loquitur Apostolus Rom. VI<sup>o</sup>, 22); patet quod immunitas pertinenter est indignitas criminis ad tormentum (ut loquitur scriptura Jeremie XXV<sup>o</sup> et 20 Ecclesiasticus VII<sup>o</sup> cap.). Communiter autem intelligitur de mundicia a facinore quod in Anglia dicitur feloniam, et est quedam species libertatis quam quidam vocant franchisiam et sumitur nunc extensius et nunc striccius. Unde *immunis* dicitur ab *in et munium* tributum, 25 quasi liber a redditione tributi, ut est expers vel alienus a reatu et vere loquendo solum insons, dum non est dignus sic puniri. Dicitur immunis sic quod immunitas opponatur reatu, ad quem sensum ex nullo humano privilegio sequitur in criminoso immunitas 30 apud Deum, sed ex privilegiacione sequitur irreatus pene quoad principem libertantem.

Contra dicta obicitur primo per hoc quod, si quilibet criminosus sit indignus habere suffragium ecclesie, tunc

4. B: et se portatus. 6. A in marg.: Epilogus. Nec omnia valent pro correccione peccancium. 11. B: omnino dandum. 18. B in marg.: Immunitas quid sit, nota. 22. 23. B: quedam franchisia. 24. B: et butum. 32. Contra. Prima obieccio.

Objections:  
1. It is said that  
the law would  
express these  
limitations, if  
they were in-  
tended.

lex illud exprimeret, sed facit oppositum cum servum <sup>162<sup>b</sup> I  
eciam existentem in gracia docet extrahere et alios  
criminosos docet libertate gaudere. Hic dicitur quod  
plus peccans est de ratione plus elongatus a suffragio  
ecclesie, licet ecclesia ex ignorancia gravedinis peccati 5  
vel ex percepcione planiori iniurie vel alia causa cul-  
pabili hoc dispariter prosecutatur. Nam si secundum  
iura humana et ecclesiastica licitum racionabile atque  
legitimum est extrahere servum atque libertum de  
ecclesia pro debito operis impendendo domino tem- 10  
porali (ut patet capitulo *De hiis qui ad ecclesiam  
fugiunt*, le. fi.), si omnis indebitatus proximo in pecunia  
vel quocunque debet servicium satisfaccionis sub pena  
dampnacionis domino dominorum, ergo multo magis  
licet eum extrahere de ecclesia, si exhinc pauset in- 15  
obediens ad reddendum servicium regi regum. Minor  
patet ex hoc quod omnis homo est magis servus Deo,  
plus debitor et prius quam aliquis servus est debitor  
domino temporali. Unde Apostolus Ephes. VI<sup>o</sup>, 5<sup>o</sup>,  
docet *servos obedire dominis carnalibus cum timore 20  
et tremore, sicut Christo, servientes sicut domino non  
hominibus.*</sup>

Confirmatur primo per hoc quod, sicut homo tenetur a K  
plus Deum diligere quam se ipsum, sic tenetur plus  
odire Dei iniuriam, unde XXIII<sup>a</sup>, q. IV sic scribitur: <sup>25</sup>  
*Si ea de quibus vehementer Deus offenditur, insequi  
vel ulcisci deferimus, ad irascendum utique divi-  
nitatis \* pacientiam provocamus.* Secundo confirmatur <sup>162<sup>b</sup> b  
ex hoc quod secundum leges humanas lessis et non</sup>

3. A in marg.: Responso. 6. B: in iure; A culpali. 11. A B:  
patet Co; ibid. le. fi. id est lege fine (lege in fine) ib. sed omnis.  
13. B: quocunque alio. 25. A A<sub>1</sub>: Unde deest.

11. Decret Gregorii IX, lib. III., tit. XLIX, cap. VI.: Si vero  
servus fuerit qui confugerit ad ecclesiam, postquam de impunitate  
sua dominus eius clericis iuramentum praestiterit, ad servicium  
domini sui redire compellitur etiam invitus. 25. Dec. II  
pars, causa XXIII, cap. L.

**K** 162<sup>e</sup> ledentibus debent privilegia ecclesie suffragari (ut patet collacione tercia) sed omnis profugus, iniuste detinens alienum debitum pretextu profugii ad quamcunque ecclesiam iniuriatur Deo et omnibus sanctis leditque se ipsum et quemlibet proximum mortalis peccati participem. Ergo non est iustum ut sic ledens gaudeat taliter immunitate ecclesie. Et ad idem vadunt quotlibet iuris principia, ut III<sup>o</sup> Decretalium, *De rerum permutacione, cap<sup>o</sup>. Cum universorum: Deceptis et non decipientibus iura subveniunt;* aliter enim ordinarentur leges ad fovendum iniurias. Sed Isaie X<sup>o</sup>, 1, dicitur: *Ve qui condunt leges iniquas;* non enim est lex humana vel divina nisi ad continuandum iusticias et expurgandum iniurias.

c Tercio confirmatur ex hoc quod homo est obligacior <sup>A man is more bound to revenge an injury to God than to himself.</sup> ad vindicandum iniuriam Dei quam propriam, cum suam debet remittere, nisi de quanto sapit divinam iniuriam, sicut patet de Christo, de Moyse et ceteris Christi membris, que omnia debent exponere se pro capite; sed omne ad cuius complecionem est obligacior debet magis attendere: ergo debet magis attendere vindicationem divine iniurie; unde omnes facientes oppositum sunt culpabiliter *se ipsos amantes* (ut loquitur Apostolus, II<sup>o</sup>, Thymothei III<sup>o</sup>, 1).

25 Et istam sentenciam docet Augustinus, libro primo ad Cresconium grammaticum (ut recitatur in decretis, XXXIII<sup>a</sup>, q. IV<sup>ta</sup>): *Quisquis christianus iniquum non persequitur, Christi est inimicus. Verum dicis, si non hoc in illo persequitur quod Christo est inimicum.* 30 *Neque enim dominus in servo, pater in filio, maritus*

4. B: ledit se. 12. B: qui comedunt. 17. B: debent remittere. 24. A in marg.: Nota. 26. A B: Cresconicum; A, Crescencium. A in marg.: Augustinus. 27. A in marg.: Correpcio. In decret. leges: *Quisquis christianus iniquum persequitur.*

8. Dec. Greg. IX, lib. III, tit. XIX, cap. VIII. 26. Decr. II pars, causa XXIII, q. IV, Cap. LII.

*in coniuge, cum sint utrique christiani, non debent 162<sup>e</sup> K  
persequi nisi ricia christiane contraria veritati; que  
si non persequuntur, rei negligencie merito tene-  
buntur.*

The performance of this duty would do much to set the Church right.

Et ista sentencia rectificaret multum ecclesiam, quia 5 desidia et deformitas correpcionis perturbant ecclesiam, cum multi non correptores, sed corruptores zelo vindicte amant peccatum et odiunt personam, querunt pecuniam, non correpti iusticiam, et ideo correpciones propter ordinem preposterum non habent efficaciam.<sup>10</sup> Conceditur ergo assumptum in obiecto, cum oportet Deum significare fugitivum per gratiam, et post redditur dignior ad habendum matris sue suffragium; nec possunt aliqua iura exprimere huius oppositum. Racionabile autem est servum fugientem a servicio 15 debito domino suo extrahere, cum ut sic delinquit in Deum; quod autem homines illud maioribus \*<sup>162<sup>a</sup></sup> peccatis preponderant, accusant proprietarie se amantes.

Objection:  
2. It cannot be known who are fit to be protected by the privilege.

Answer:  
We must judge by acts, as in almsgiving.

Secundo obicitur per hoc quod iuxta istam sententiam excluderetur libertas privilegii, eo quod nemo 20 sciret qui essent digni aut indigni, qui puniendi aut qui dimittendi, aut qualis vel quanta debet esse remissio. In ampliacione ergo privilegii est via secundaria. Hic dicitur negando assumptum et consequenciam sequentem; nam locus potest ex effectu probabiliter 25 cognoscere qui fugiti sunt fructuose penitentes, et solum tales prius criminosi debent ex lege Dei et iuris ecclesie habere in illa refugium. Nam fugientes illuc cum ere alieno et negantes restitucionem quantumcunque habundant ostendunt se incapaces refugii, 30 et sic de cunctis facinorosis qui non disponunt se quantum sufficiunt ad emendam. Et si obicitur quod 1

1. In codd.: utique. 7. 8. B: ze vindicte. 13. B: digni; A cor-  
rexit: dignior. 18. B: accusat. 19. A in marg.: Contra. Se-  
cunda obieccio. 24. A in marg.: Responsio. 25. A in marg.:  
Nota, qui fugiti debent gaudere de immunitate ecclesiarum, quia peni-  
tentes etc (Above 162<sup>a</sup> without mark of reference). 31. 32. B: sed  
quantum.

L<sup>162<sup>a</sup> ex talibus signis sensibilibus non fit demonstracio, cum potest esse sensus illusio vel aliunde decepcio, dicitur quod obieccio est inutilis, cum non requiritur talis infallibilis noticia ad elemosinas faciendas. Tunc enim periret omnis correccio et omnis sentenciatio secundum leges humanas et omnis elemosina, cum perinde homo dubitaret, si ille cui faceret elemosinam sit diabolus incorporatus vel membrum eius; cuius defensio foret contra voluntatem Dei, cedens ad perturbationem ecclesie.</sup>

Unde cum dilatacio talis non foret ampliacio privilegii sed perversio privilegii, pars securior foret tenenda, innitendo iuri communi in cuius execucione exclusa est undequaque iniuria. Ulterius, si queratur de limitibus remissionis talium profugorum, videtur mihi quod prius esset, quoad debitum pecuniarum, docto quod fugitiui sine suo demerito sint casualiter impotentes, ut ex naufragio, incendio vel rapina, quod a suis creditoribus et specialiter a mundi divitibus et clericis dimittantur liberi, vel totaliter vel in parte; egenis autem creditoribus satisfaciant suo laboricio paulative.

M<sup>a</sup> Unde mirum est pluribus quomodo extortus fuit sensus privilegii ad debitum pecuniarum, cum ante XXV<sup>um</sup> annum Edwardi III<sup>i</sup> non esset pro tali debito ad ecclesiam fugiendum, privilegiantes autem per multos annos ante illud tempus non intenderant, sicut nec poterant, ut nullus debitor illuc fugiens teneatur satisfacere creditori. Nam XI<sup>a</sup> q. III<sup>a</sup> ex auctoritate beati Isidori sic habetur: *Qui consentit peccantibus et defendit aliquem delinquentem maledictus erit apud Deum et homines et corripietur increpatione\* severissima. Hinc eciam quidam sanctissimus*

Debtors should not be protected, except those who cannot pay through misfortune.

The privilege was not intended for debtors.

16. A: esset esset, 22. B in marg. man. alt.: Pena furum.

27. A in marg.: Contra defensores peccantium. 29. A in marg.: Ysidorus.

30. In codd.: maledictus est; corrixi e decr. supra mem.

29. Dec. II pars, causa XI, q. III, Cap. C.

pater ait: *Si quis peccantem defenderit, acrius* <sup>163<sup>a</sup>  
*quam ille qui peccavit cohercatur. Hinc eciam*  
*alius pater ait: Si quis alterius errori consenserit,*  
*sciat se cum illo simili modo culpabilem iudicandum.*  
 Sufficit ergo prepositis peccatum proprium etsi non b  
 cumulent alienum. Insuper aliud mirum est quomodo  
 extortus est sensus nephandus ex dicto privilegio  
 quod licet sceleratissimis cubare ibidem in suo crimen  
 sine correptione penali pro tota suo periodo, cum  
 nec verba privilegii illud annuerint. Nam potissime <sup>10</sup>  
 extorqueretur de isto verbo quod habeant ibidem  
 omnimodam libertatem. Sed revera ex istis verbis  
 patenter infertur oppositum, cum libertas ad pausan-  
 dum in peccatis non foret libertas, eo quod tunc  
 spiritus infernales forent liberrimi. <sup>15</sup></sup>

The period of  
immunity  
should be  
limited, as in  
other Churches,  
to 40 days.

Two points in  
which West-  
minster exceeds  
other Churches.

Et si queratur quantam libertatem habebunt ibidem, <sup>3 N</sup>  
 dicitur quod magna libertas est concessa a regibus  
 ecclesie Anglicane, ultra hoc quod habent regna alia vel  
 exprimunt iura canonica, scilicet quod quilibet fugitivus  
 ad quamcunque ecclesiam in Anglia pro qualibet felonie <sup>20</sup>  
 habeat ibidem tempus quadraginta dierum instar  
 Ninivitarum et penitencium in Quadragesima quibus  
 tot tempora penitencie sunt concessa. Pro illo tamen  
 loco excedit illud privilegium in duobus: primo in hoc  
 quod, ubi in aliis locis restringitur situs ad basilicam <sup>25</sup>  
 vel paucos passus extra ecclesiam, ibi possunt secure  
 quiescere per totum precinctum Westmonasterii, ubi  
 eciam in aliis ecclesiis limitatur causa fuge ad feloniam,  
 ibi extenditur ad quodcunque facinus vel delictum,  
 cum quo stat regni prosperitas et integritas regalie. Si <sup>30</sup>  
 autem placeret regi et suo consilio concedere fugitivis  
 illius loci libertatem maiorem, gauderem et assidue  
 procurarem, sed (si non fallor) ex debito sensu verborum  
 privilegii non potest homo convincere ampliorem.

1. In decret.: defendit. 31. A A<sub>1</sub>: fugitivi. 34 A A<sub>1</sub>: homo  
 deest; A<sub>1</sub>: committere. A B: convicere; corrixi.

**O**c Et si arguitur quod privilegium de immunitate 163<sup>a</sup> ecclesie Anglicane repugnat iuribus canonicis supradictis, dicitur quod non, quia omnes ille leges sunt locales, obligantes tantum eos qui ipsas acceptant, 5 tam in materia quam in forma. Anglia autem quia prius habuit consuetudinem misericordius libertantem ecclesiam, ideo dimissa martirizacione sui populi Coroner's office as to fugitives in sanctuary. venit coronarius ad fugitivum, querens causam sui aufugii; quod si pro alio delicto quam feloniam aufuge- 10 rit, libertas ecclesie non ad eum. Si autem pro feloniam, dum tamen non repugnat provido statui regni, licet sibi per quadraginta dies libere ibi quiescere et in fine unum ex tribus eligere, vel per stratum regiam tamquam exulans exire provinciam, vel publice 15 exire, stando tamquam indigena iuri regni, vel tercio 163<sup>b</sup> remanere infra basilicam \* sine hoc quod ultra de cibariis provincie sustentetur. Et (ut mihi videtur) Liberties given to the fugitive. privilegium illud foret misericordius et rationabilius quam privilegium notans casus in quibus salvandi 20 in Anglia extracti sunt alibi et occisi. Ideo laudemus nostros principes, non vendicantes alieno iure, quod consuetudo Anglie non permittit; nam Angliam non obligant aliena privilegia alleganda, sed sufficit nobis fructus ulterioris privilegii, nec est aliqua lex funda- 25 bilis pro ambobus.

Tercio principaliter arguitur contra dicta de descrip- Third principal argument against us.  
1 cione privilegii: videtur enim primo quod omnis lex a) All law is sit privilegium, cum omnis lex individua sit lex privata, concessa ad utilitatem ecclesie vel persone.

2 Videtur secundo quod non subiacet potestati domi- b) Secular lords cannot appoint temporalium statuere ecclesiam in privilegiis Church privileges, which que Christus instituit, quia illa erant dona gracie rest with God. que solius Dei est concedere.

9. A B: felononia. 11. B in marg.: Pena maledicti; A A<sub>1</sub>: dum tamen repugnat. 12. A in marg.: Nota. 26. A in marg.: Contra. Tercia obieccio. Arguitur contra descripcionem privilegii (Above 163<sup>b</sup> without mark of reference). 29. A A<sub>1</sub>: privata et concessa.

c) All weakness or sin is a privilege since it brings good to the Church.

Answer:  
a) Such use of the word privilege is an equivocation.

Tercio videtur quod omnis infirmitas vel peccatum <sup>3</sup> Q sit privilegium, quia cedit ad utilitatem sancte matris <sup>163<sup>b</sup></sup> ecclesie. Hic dicitur negando assumptum, quia lex communissima non est privilegium, nisi equivocando in predicacione secundum essenciam vocetur omne <sup>5</sup> quod obiective terminat utilitatem privatam, vel privilegiat melioratum privilegium, sicut Deus dicitur gaudium et premium beatorum. Loquendo autem formaliter de privilegio, patet supra dicta descripcio in iure canonico; nam XXV<sup>a</sup>, q. I, *Ideo permittente domino*, exprimitur supradictum genus privilegii sub hiis verbis: *Privilegia enim dicuntur quasi privata legia, eo quod privatam legem singulis generent.* Quam diffinicionem Gregorius innuens ait: *Si hoc neque consuetudine generali neque privilegio speciali vendicas, restat te usurpare quod fecisti.* Et patet ex iure canonico genus privilegii supradictum. Superaddidi eciam differenciam pro explanacione maiori quod est concessa a principe ad utilitatem ecclesie vel persone, et potest ista differencia pertinenter capi <sup>20</sup> de iure canonico XIX<sup>a</sup>, q. II, *Due sunt*, ubi distinguens inter legem publicam et privatam dicit quod *lex privata est que instinctu spiritus sancti in corde scribitur, sicut de quibusdam loquitur Apostolus: Qui habent legem Dei scriptam in cordibus suis.*

Law is common in two senses; of obligation and assertion.

Sed quia videtur per verba decreti quod membra coincidunt, licet ratio non sit diversa, ideo notandum quod lex potest dici communis dupliciter, scilicet obiectiva obligacione vel formalī predicatione; primo

1. ad lit. Q. Lit. P deest in cod. 2. B: quia concessit ad.  
3. A in marg.: Responsio. 4. B in marg.: Ethymologia privilegii.  
10. A in marg.: Gregorius. In codd. XXV, q. II. Correxi. 12. 13. B:  
privatam legem; legia — legem: deest. 23. B in marg. man. alt.:  
Lex privata est instinctu spiritus sancti. 25. B in marg.: Lex com-  
munis dupliciter. A in marg.: Lex dicitur communis dupliciter.

10. Dec. II pars, causa XXV, q. I, c. XVI. 21. ib. causa  
XIX, q. II, c. II.

Q 163<sup>b</sup> modo est lex communissima quod Deus est super omnia appetendus, cum nedum omnem creaturam rationalem sed omnem creatam substanciam semper obligat. Nam Deus est bonum quod omnia appetunt, 5 et sic omnia alia mandata decalogi sunt leges communes obiective, cum necessario omnes homines obligant. Leges autem communes predicacione sunt species vel genera legum que in suis individuis sunt fundata, ut clericum curare de sua fama et genera 163<sup>c</sup> similia, sive accepta pro legum privatarum \* multitudine, sive pro universalibus quiditative predicatis de sua specie. Et sic iste due maneris legum non sunt contrarie in suo analogo, cum canon describit legem publicam que a sanctis patribus scriptis est confirmata; 15 quod notum est competere cuilibet vero privilegio, sicut et descripcio privilegii competit legi communi.

Unde illa lex que est communis private parti ecclesie est privilegium respectu sui tocius, ut lex que est communis singulis personis dati monasterii monacho-

A law may be common as to a part, yet a privilege in respect of the whole.

20 rum est privilegium toti domui, et dotacio in temporalibus, si est lex communis toti clero possessionato et singulis personis eiusdem, tunc est privilegium respectu persone cleri dotate, eo quod persone cleri exproprietarie viventi non convenit sed privatim 25 persone priori. Cum ergo iuxta decretum omnis lex privata a spiritu sancto inscribitur, manifestum est quod omnis lex privata concessa est a principe ad utilitatem ecclesie vel persone, eo quod opera trinitatis sunt indivisa ad extra. Deus autem nescit docere 1 vel dare nisi utilia, et sic omnis lex creata individua est privilegium. Et patet quomodo loquendum est logice de privilegiis, detecta equivocatione termini, ut oportet.

R 2 Ad secundam instanciam negatur assumptum, cum Christus dedit ecclesie duplex genus privilegii, quod-

4. B: Deus bonum.  
dati — personis deest.

9. A A<sub>1</sub>: clericum creare.

19. B:

b) It is true that dam extrinsecum, affirmativum, negativum vel pri-<sup>163° R</sup> the highest  
privileges are vativum, ut Matthei X<sup>o</sup>, 9, dicitur quomodo privilegiavit  
the gift of God only, discipulos, quando misit illos ad predicandum: *Nolite,*  
inquit, *possidere aurum neque argentum neque pecuniam in zonis vestris.* Privilegia autem corporalia<sup>5</sup>  
positiva concedit eis, ut patet Luce X<sup>o</sup>, 7: *In eadem,* inquit, *domo manete edentes et bibentes que aput illos sunt; dignus est enim operarius mercede sua.* Talia autem privilegia instrumentaliter et ministratorie  
concedi possunt a domino temporali; sed est dare<sup>10</sup> spiritualia privilegia pociora que Christus prius con-  
cessit suis discipulis, ut patet Matthei X, 8: *Infirmos,* inquit, *curate, mortuos suscitate, leprosos mundate, demones eicite.* Talia autem potestativa privilegia  
yet the ruler may so employ earthly privi-  
leges as to make the Church apt to receive higher gifts.  
appropriate conceduntur a domino, que licet princeps<sup>15</sup>  
terrenus non posset concedere, tamen concedendo  
temporalia privilegia proprietarie potest disponere ut  
Deus concedat privilegia pociora, sicut aperiens fenestram  
vel removens prohibens est occasio, unde lumen solis  
per domum infunditur.<sup>20</sup>

Rites or privileges instituted by Christ are to be specially observed.

Ritus ergo sensibiles quos Christus instituit tamquam signa efficacia spiritualis privilegii sunt diligencius observandi, cum impossibile sit, ut rite observans hec privilegia sensibilia non privilegietur a Deo intrinsecus per privilegia pociora. Ideo (ut dixi proximo<sup>25</sup> capitulo) sunt diligencius quam humanitus adinventa privilegia observanda, sicut patet in parabola domini de Recabitis a vino abstinentibus ex precepto patris sui Recab (ut exponit: Jeremie XXXV, 8). Et hec racio quare \* Christi privilegia sunt diligencius audienda,<sup>163<sup>a</sup></sup> reccius exponenda et solicius defendenda, quia ut illa spernuntur innitendo ad alia, perit religio christiana; et sic domini temporales tenentur privilegia

15. A: appropriate corredit in: appropriate.

21. A in marg.: Conclusio. Ritus. 17. A A<sub>1</sub>: preparatoria.  
a Christo instituti sunt observandi plus quam alii. 28. A: Racabitis  
corredit in Recabitis; B in marg.: de Recabitis.

R<sup>163a</sup> Christi tam positiva quam privativa defendere et omnes ritus illis contrarios animose destruere.

Unde videtur mihi quod collegium predicte abbatie primo attenderet, si vendicatum privilegium sit <sup>5</sup> privilegiis Christi contrarium. Secundo quod lucrum reportabit ex privilegio sic defenso, quia indubie si non meritum quoad Deum sed nude mundi gloriam ex privilegio reportat anime detrimentum. Tercio, supposito quod reportet ex operibus misericordie in-<sup>10</sup> dultis profugis salutem anime, attenderet cum suis fautoribus quod pro veris privilegiis plus necessariis defendendis diligenciam tantam apponenter vel maiorem. Sepe nempe mundo decepti cece preponderant folia fructui, umbram luci, ymmo venenum pruriens tem-<sup>15</sup> porale perpetue saluti.

S<sup>3</sup> Ad tertium dicitur quod falsum assumitur, nam peccatum cum non sit privata lex nec concessum a principe non est privilegium. Quamvis enim princeps huius mundi excitat ad peccandum, non tamen potest <sup>c) Sin is not a privilege,</sup> concedere, sicut nec Deus, ad illud licenciam, et si per impossibile concederet ad hoc vel pretense licenciam, hoc non faceret ad privilegiandi commodum sed ad dampnum. Conceditur tamen ex immensitate potestatis veri principis quod ratione cuiuscunque <sup>25</sup> peccati occasionatur ecclesie Christi verum privilegium, cum *timentibus Deum omnia cooperantur in bonum* Rom. VIII<sup>o</sup>, 28; non quod peccatum sit eis privilegium, sed quod profectus de peccato occasionaliter ortus cedat eis in privilegium. Et hoc est verum non <sup>30</sup> solum de alienis peccatis sed de peccatis propriis que predestinati perpetrant. Conceditur tamen quod pena cedit filiis in privilegium, cum stimulus carnis a Deo datus apostolo cessit sibi ad virtutis exercitium, ut patet II<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup>.

3. A in marg.: Nota tria.      8. B: detrimentum — salutem deest.  
15. A: perpetuo.      34. A in marg.: Nota.

although God uses it for good, even to the wicked. Unde sancti plus contentantur de tribulacione <sup>163<sup>a</sup> quam de mundana prosperitate propter securitatem et fructum meriti ampliorem, dampnati autem habent quoddam bonum ultra bonum nature ex merito Christi et sua punicione iusta; quod bonum, licet sit bonum utile beatis et honestum domino punienti, non tamen videtur mihi quod illud bonum sit eis privilegium utile vel honestum sed bonum mitigativum malicie vel quomodounque aliter apcius nominetur. Unde licet sit privata lex concessa a principe, non tamen ad utilitatem personae cui inest formaliter, nec contendo sed concedo ad sensum equivocum quod illa dampnacio est privilegium beatis, cum ratione iuste punicionis suorum hostium qui serviunt eis perpetuo suum gaudium quodammodo maioratur.</sup>

---

## CAP. XII.

Objections: \* Ex istis colligi potest solucio tam vulgarium <sup>164<sup>a</sup> A  
 1. We are charged with wishing to overthrow the privileges of the Church.  
 Answer: This charge is false.</sup>

obiectuum quam scolasticorum quos quidam seminant, quando deficiunt eis efficacia argumenta. Sic enim declinant quidam ad commenta mendacii, dicentes quod nos nitimur destruere privilegia sancte matris ecclesie, unde et commovent milites et alios quos credunt ex sperato lucro defensioni privilegii predicti intendere quomodo defendenter ipsum, destruendo eius adversarios, sub obtentu eterni premii ex operibus pietatis.

16. maioratur. A: Sequuntur duo versus Bohemici:  
 W Anglii wyerna dwa knyezy  
 pro slowo bozye w zalarzy wyezye.

Id est: In Anglia duos fideles presbyteros  
 pro sermone divino in carcere incarcerant.

18. A in marg.: Prima obieccio. 24. A: defensioni predicti privilegii impediare. A<sub>1</sub> defensionem . . . impedire.

A 164<sup>a</sup> Sed tales attenderent ad scolam et fructum mendacii, <sup>Falsehood may consist in act or in word.</sup> Nam XXII<sup>a</sup>, q. ultima, ex auctoritate beati Ambrosii sic habetur: *Cavete fratres mendacium, quia omnes qui ipsum amant filii diaboli sunt. Nec solum in falsis verbis sed eciam in simulatis operibus mendacium est. Mendacium quippe est christianum se dicere et opera Christi non facere. Mendacium est episcopum, sacerdotem vel clericum se profiteri et contraria huic ordini operari.* Et tales leges ecclesie 10 predicari debent tam clericis maioribus quam minoribus, cum sint precipua lex eorum, nec non et laicis, cum pater mendacii cum suis sophistis infecit mendaciis magnam partem vocate ecclesie. Nam pretendentes se esse sacerdotes vel clericos et non facientes quod 15 incumbit illi officio, falso nomine, mendacio et ypocrisi decipiunt plebem Dei. Debent enim exproprietarie vivere tamquam humiles et utiles procuratores pauperum, quorum bona custodiunt. Unde beatus Ysidorus, III<sup>c</sup> libro, De Summo Bono c. XLII<sup>c</sup>: *Agnoscat*, inquit, 20 *episcopus servum se esse plebis, non dominum. Verum hoc caritas, non condicio exigit.* Et XVI<sup>a</sup>, q. I, sub auctoritate Jeronymi Damaso pape scribitur quod 25 *quicquid habent clerici pauperum est. Pretendere ergo dominacionem secularem eciam plus quam laici super tam alienis bonis pauperum est horrendum mendacium. Non ergo debet fidelis propter talia mendacia non predicare populo periculum ex decli-*

1. A in marg.: Responsio. Malus episcopus, sacerdos vel clericus non est talis (Above 164<sup>a</sup>, without mark of reference). 3. A in marg.: Contra mendacium. 9. A: leges deest. B in marg.: Lex pugnans (sic) contra mendaces opere vel sermone. Mendacium duplex. 18. A in marg.: Ysidorus. 21. A in marg.: Jeronymus. 21. In codd. false: XVI, q. II.

2. Dec. II pars, causa XXII, q. V, c. XX. 18. Isidori De Summo Bono lib. III, cap. XLII: *Agnoscat episcopus se esse conservum . . .* 23. Dec. II pars. causa XVI, q. I, c. LXVIII.

Those who say  
they are priests  
should live in  
poverty;

and if they  
claim secular  
rule it is a  
horrible false-  
hood.

We must not let fear of detraction keep us from our duty. nacione a lege domini, quia ut dicitur XI<sup>a</sup>, q. III<sup>a</sup>, <sup>164<sup>a</sup></sup> A inter verba: *Sufficit christiano invocare in testimonium operis purgatam conscientiam atque Deum. Habemus, inquit Gregorius, Paulum dicentem: Gloria nostra hec est, testimonium conscientie nostre. Job quoque 5 dicit: Ecce in celo testis meus. Si, inquit, est nobis testis in celo, testis in corde, dimittamus stultos foris loqui quod volunt. Quid enim aliud detrahentes faciunt nisi quod in pulverem sufflant et in oculos suos terram excitant, ut unde plus detractionis <sup>10</sup> perflant, inde magis, nichil veritatis videant.* Si, inquam, publicarem istam sentenciam quam predico principaliter propter lucrum seculi vel laudem hominum, ego essem me ipso stulcior, lavans laterem, quia scio quod fama vel favor populi est valde <sup>15</sup> flexibilis et vertibilis propter timorem, favorem vel odium instar venti. Sed cum veritas \* domini manet <sup>164<sup>b</sup></sup> semper, non movet dicta infidelis commocio fidelem servum Christi, ut omnino taceat, quia Act. XVII<sup>o</sup> et XIX<sup>o</sup> legitur quomodo synagoga Judeorum et principes <sup>20</sup> sacerdotum concitaverunt vulgum, Demetrium et artifices facientes edes argenteas Diane, ex quibus quesierunt questum non modicum, commovere populum clamare constanter: *Magna Diana Ephesiorum*, sed post conversi cognoverunt quod doctrina apostoli fuit eis utilior. <sup>25</sup>

We detest homicide at Westminster or elsewhere.

Detestamur autem occisionem hominum nedum in <sup>B</sup> Westmonasterio sed altrinsecus inter regna, sed distinguimus inter extraccionem pro tutela regni, et castigatione hominum salubri hominum legiorum de quo facta fuit nobis questio, et inter occisionem que facta fuit <sup>30</sup> preter preceptum aut voluntatem regis vel sui consilii. Unde hominibus armorum plus optamus prosperitatem

2. A B in marg.: Nota.      4. B in marg. man. alt.: Testes duo.  
9. II. A A<sub>1</sub>: et in — perflant deest.      14. A: laudans laterem.

1. Ib. causa XI, q. III, c. LV et LVI.      3. Greg. Epp.  
Lib. XI. Ep. II.

**B** 164<sup>b</sup> et requiem quam adversarii quorum falsa exheredacione et ceca excitacione tot prelia oriuntur. Unde testis sit mihi Deus: Ego vellem si Deo placeret quod nedum illa ecclesia sed quelibet ecclesia Anglicana haberet 5 per precinctum viginti milliarium plenam libertatem pro omnibus fugitivis, unde plenam libertatem sancte matris ecclesie sicio modo meo.

Secundo principaliter arguitur per hoc quod dicta de potestate privilegiandi nedum sonant in Dei blasphemiam sed derogant potestati pape et regalie regum seculi. Dictum est enim quod Deus non potest auferre quicquam ab homine stante iure suo, nisi satisfaciat aliunde; quod repugnat potencie ad nichilandi, et multo magis dominus papa non potest licite auferre 15 beneficium a digno nisi deliquerit. Nec rex habet super omnibus bonis sui regni plenum dominium; que videntur sonare blasphemiam et sacrilegium.

**C** Hic negatur conclusio, cum Deus absolute necessario habet summam potestatem privilegiandi, et illa est infinitum maior quam aliqua potestas creata. Quantum ad primam instanciam, concedi debet conclusio: nam si Deus aufert quidquam ab homine stante iure suo sine 'hoc quod recompenset aliunde, tunc iniuriatur illi homini, quod non potest. Nam iustum est quod 25 haberet ablatum, cum stat ius primum, ut ponitur, sed nemo est causa quare ius illud tollitur nisi Deus, 2 ut ponitur; ergo solus Deus est causa illius iniurie. Et per consequens, cum iusticia sit constans et perpetua voluntas divina, tribuens unicuique quod suum 30 est, patet cum veris sequi quod Deus est contrarius sibi ipsi, quia simul vult quod habent datum bonum, cum sit iustum, et vult quod nunc non habeat, cum aufert. Loquimur enim de habere opposito ablacioni

<sup>2. We are charged with derogating from the power of the Pope.</sup>

5. milliarium in codd. rectius: milliariorum. 8. A in marg.: Contra. Secunda obieccio. 18. B: Hic negetur; A in marg.: Responsio. 20. A in marg.: Conclusio. 27. A in marg.: Diferencie iusticie. 33. A A<sub>1</sub>: enim deest.

qua Deus aufert, et de iure ad sic habendum pro 164<sup>b</sup> C eadem mensura. Similiter vel est ablatarius contentatus 3 de ablacione Dei vel remurmurat vel est neuter. Sed si contentatus, meretur a Deo \* meritum vel aug- 164<sup>c</sup> mentum meriti, quod est valencius quam foret abicio 5 oblati, et per consequens, Deus per commutacionem vel recompensacionem super remunerat. Si ablatarius remurmurat, perit propter peccatum suum ius habendi, et sumus extra casum conclusionis, sicut Egipci forisfacientes in capitalem dominum exciderunt a iure 10 bonorum a quibus ex mandato domini habentis ipsa in fisco fuerant spoliati. Cui, inquam, debuit iustus iudex dare bona sic confiscata nisi servis suis qui prius ipsa meruerant? Si autem ablatarius sit neuter quoad actum explicitum, equanimiter tollerat ipsum eventum, et 15 quicquid Deus decreverit faciendum, et per consequens, accrescit in merito; talem enim actum vel habitum confusum oportet inesse omni iusto; et patet conclusio. Unde ista fides de absolute necessaria iusticia et misericordia Dei facit christianos gaudenter pati et gratulanter accep- 20 tare quicquid prosperitatis vel pene eis acciderit, quia sciunt demonstrative quod Deus non potest eis humi- lilter pacientibus deficere, quin loco ablati tribuat pociora.

It is therefore  
useless to put  
cases in which  
God is supposed  
to do so;

Unde vani sunt casus quibus ponitur Deum auferre a justo graciā vel adnichilare hominem sine suo de- 25 merito; hoc enim derogaret omnipotencie et supremo dominio Dei nostri. Ideo cum notum sit quod Deus, si sic faceret juste faceret, non restat nisi expectare in fide predicta, quousque probatum fuerit, si poterit, quod Deus possit sic facere; nichil itaque repugnat 30 potencie adnichilandi cum illa non potest esse, et ista exemplaris iusticia in Deo debet esse exemplar cui-libet eius vicario, tam pape quam regi, ut non faciat

6. B: Vel per.      13. A A<sub>1</sub>: confiscancia.      15. equanimiter in codd.      19. A in marg.: Conclusio.      23. tribuet in codd.  
24. A in marg.: Deus non potest iniuste auferre nec potest annichilare (Above 164<sup>c</sup> without mark of reference).

C 164<sup>c</sup> iniuriam alicui. Unde blasphemant quidam extollentes papam sophistice super omne quod dicitur Deus, qui dicunt quod licet sibi auferre beneficium a subdito non demerente nec facta debita recompensacione aliunde; hoc enim non est Deo licitum et si Anti-christus illud presumpserit, tunc Christus faceret humiliter pacienti iniuriam recompensam. Et eodem modo dicitur de dominis temporalibus; non enim licet eis spoliare sanctam matrem ecclesiam, nisi prius deliquerit abutendo elemosinis datis pauperibus, et multo magis non licet regi concedere membris diaboli licenciam iuste oblata a sancta matre ecclesia perpetuo detinendi, quia hoc foret maior iniuria. Unde notare potest I (Wyclif) am the real advocate of Church privileges.

10 conservandis privilegiis et bonis sancte ecclesie, quam illi qui dicunt quod licet dominis temporalibus concedere latronibus ut sine restituzione retineant que- cunque bona sancte ecclesie.

D Et si obicitur quod volenti non fit iniuria, sed 3. It is said that the realm, through parliament, has consented and is therefore not injured;  
20 totum regnum est virtualiter congregatum in parlia- Answer:  
mento, ergo consenciente parlamento ad aliquid non fit regno iniuria, licet scelerati habuerint in ecclesia 164<sup>a</sup> privilegium supradictum, patet quod consequencia \* We may do injury to a willing man  
non procedit. Nam stat quod signando volenti fiat 1 manifesta iniuria, ut posito quod quis velit peccare b) in not  
et habeat excitatorem et fautorem criminis, hinc primo punishing him  
peccatori volenti fit iniuria a proximo culpabiliter 2 excitante. Ymmo quandocunque prepositus omittit a) in helping him to sin,  
debitam correpcionem propter falsam pietatem volentis 30 sordescere, iniuriatur eidem, ut Hely dampnabiliter  
iniuriatus est filii suis Ophni et Finees, quam iniuriam c) still more in taking money to  
ipsi dampnabiliter voluerunt. Et multo magis fovens hominem in peccato propter pecuniam, iniuriatur

8. A A<sub>1</sub>: dicetur. 11. A A<sub>1</sub>: membro. 12. A: detenendi.

19. A in marg.: Obieccio. Materia super voluntate peccati (Above 164<sup>d</sup> without mark of reference). 23. A in marg.: Conclusio.

27. B in marg.: Volentia fit iniuria.

abet him in his eidem, et ita generaliter quandocunque quis consentit <sup>3</sup> D  
 sin culpabiliter temptatori; nec est hic sophisma: Petrus <sup>164<sup>a</sup></sup> vult id quod de facto est peccatum vel formaliter antecedens ad illud, sed non vult peccatum, sicut sophiste dicunt quod formaliter vult percutere Petrum <sup>5</sup> scit quod ille est sacerdos, et tamen non vult percutere sacerdotem. Nam sophisma istud est impossibile (sicut alias declaravi); tunc enim non foret volucio vel concessio implicita, quia si homo vult particulare per accidens implicitum in universalis per se primo volito, <sup>10</sup> multo magis vult implicite formaliter consequens ad per se volitum, ut si rex vult quod Petrus clericus habeat dictum privilegium, quia vult quod omnis clericus regni sui habeat dictum privilegium, et Petrus est aliquis talis clericus, multo magis vult omne forma- <sup>15</sup> liter sequens ad illud. Unde necessitas cogit eciam avaros concedere hanc logicam, cum aliter non participarent privilegiis vel elemosinis principum, nisi in concessione vel volucione generali, notata in cartis illis, implicite sit concessa participacio elemosine ge- <sup>20</sup> neralis. Et isto modo concedunt catholici quod in Petro procuratore ecclesie concessa est a Christo generaliter in quodam involucro potestas ordinis cuilibet sacerdoti sequenti. Cum ergo peccatum patenter sequitur ex actibus volitis cum suis circumstanciis, <sup>25</sup> videtur quod volens illud antecedens vult saltem im-

There is impli- plicite peccatum consequens. Sic enim dicit Augustinus  
 cit sin in acts that lead to sin, quod omne peccatum est voluntarium, et fides scripture even when that result is not in- sepe dicit quod homo vult et diligit multa mala, et tended.

tamen notum est quod non vult ipsa explicite secundum <sup>30</sup> rationem qua mala. Et hec racio quare necesse est dominos temporales in quacunque concessione generalis privilegii vel elemosine perpetue subintelligere

2. A in marg.: Sophisma. 6. B: cum non vult. 10. B in  
 marg.: Volucio duplex implicita scilicet et explicita. 27. A in marg.:  
 Augustinus. 31. A in marg.: Conclusio.

**D** 164<sup>a</sup> condicionem dignitatis persone capacis (ut dictum est XX<sup>o</sup> cap. libri proximi et sepe alias).

**E** Unde (ut dixi hic) Deus non potest subintelleccionem talis condicionis pretermittere, et curia Romana declarat 5 in omni concessione sua de privilegio condicionem debere subintelligi (ut in proximo capitulo allegatur decretum pape XXV<sup>a</sup>, q. I, *Ideo permittente*). Absit 165<sup>a</sup> itaque ut imponamus \* dominis temporalibus tantam blasphemiam quod ipsi non sint Deo subiecti sub-10 intelligentes condicionem, si Deo placuerit, cum Jacobi IV<sup>o</sup> docetur tota christiana religio de cunctis operibus futuris exprimere vel saltem subintelligere si Deus voluerit; aliter enim posset discolus vendicare elemosinas principum stante maxima discolia; et sic 15 inficerentur elemosine (ut dictum est XXIV cap. libri proximi). Unde Archidiaconus dicit quod *tales discoli non sunt illi quibus elemosine sunt concesse*. Attenderemus ergo ad dictum Dei, I<sup>o</sup> Regum II<sup>o</sup>, 30, concedentis Hely et suo generi sacerdotium perpetuum: 20 *Loquens, inquit, locutus sum, ut domus tua et domus patris tui ministraret in conspectu meo usque in sempiternum. Nunc autem dicit Dominus: Absit hoc a me, sed quicunque honorificaverit me, glorificabo eum, qui autem contempnunt me, erunt ignobiles;* 25 non potest blaspheme intelligi quod Deus sit contrarius sibi ipsi, cum secundum Apostolum *se ipsum negare non potest*, sed quia subintellexit condicionem de Hely et suo genere quantum ad sacerdotium perpetuum, quam condicionem ipsi peccando diruperant, necesse 30 fuit ex iusto iudicio veritatis, ut transferretur ab illo ad alium per donum Dei. Aliter enim Deus foret auctor iniurie. Ideo sepe dedi clericis nostris

Hence all grants should be conditional on worthiness in the grantee.

Even God's promises are thus conditional.

16. A in marg.: Archidiaconus. 20. A in marg.: Deus donat sub condicione. 30. Codd.: transfreretur.

7. Causa XXV, q. I, cap. XVI.

26. II. Timoth. II, 13.

Hence Wyclif's consilium quod honorarent scripturam sacram, 165<sup>a</sup> E warnings that the clergy may tam verbo quam opere, quia sine conservacione huius carte impossibile est quod maneat dignitas ad privilegium vel aliquod bonum gratuitum capiendum. Alie autem carte prosunt 5 quandoque per accidens, sed nunquam nisi in virtute testamenti domini principaliter observati.

3. It is objected that  
a) the king's grant should be interpreted mercifully;

and that  
b) a privilege is not proved to be evil by an occasional wrong.

Tercio principaliter obicitur per hoc quod privilegium F regum est pie et misericorditer interpretandum, ymmo necessitante casu ad aliquod inconveniens fugiendum 10 est maius inconveniens et inconveniens minus tollerandum. Non ergo sequitur: dato privilegio sequitur inconveniens, ergo ipsum est impium vel tollendum, cum tunc evangelium, passio Christi et omne bonum foret tollendum, cum occasione male accepta malum 15 ex illo provenit. Et istum obiectum clamant tam scolastici quam vulgares in tantum quod unus iuridicus dixit michi nullam esse legem universalem humanam, quin sepe in casu necesse sit ex illa sequi iniustiam iudicando. Ideo attendendo ad maius 20 bonum fructus quam malum defectus, debet malum nedum permitti sed fieri propter bonum.

Answer:  
a) We grant the assumption, but the interpretation must be wise.

Ad istum obiectum respondeo concedendo assumptum; sed nec lex Dei nec aliqua lex iusta nec 25 ad aliquid culpabiliter faciendum, ideo necesse est 25 leges tales habere prudentes interpretes secundum sensum sacre scripture, ut tam privilegiantes quam privilegiati active et passive participant meritorium fructum privilegii, salvato semper iure cuiuslibet et postposita generaliter iniuria undequaque. Unde non 30 est possibile \* legem rectam statui et casum contingere, 165<sup>b</sup> quin secundum regulam sacre scripture tolli potest inconveniens peccati, quia ad minimum non existente

1. A B in marg.: Consilium bonum. 8. A in marg.: Contra.  
Tercia obieccio. 12. B: Non ergo — tollendum cum deest in textu:  
extat in marg. inf. 23. A in marg.: Responsio. 29. A in marg.:  
Conclusio.

F 165<sup>b</sup> fuga alia tolli debet statutum aut privilegium vel suspendi, nec fallat inscios ignorancia illius veritatis quam Anselmus declarat primo, *Cur deus homo, XXI<sup>o</sup>*, quod nec propter salvacionem tocius mundi vel infinitorum, si fuerint, non debet committi peccatum aliquod eciam veniale, quia tunc peccatum esset non peccatum, cum non sit possibile ut quis peccet in quantum facit ut debet, quia tunc debet peccare et prima iusticia exigit ut sic peccet. Sed revera*io* iusticia dispensaret in casu huiusmodi, ut non peccet.

A statute or privilege may need to be suspended.

Oportet ergo privilegia huiusmodi habere interpres ad discernendum condicionem que debet subintelligi in tali privilegio, ut si quis proditorie occiderit regem, notorie molitus fuerit regni prodicionem, vel corporaliter aut spiritualiter superinduxerit simul vel paulatice depopulatores regni, refugium ecclesie non ad illum.

G Unde recoleremus statutum nefandum Danielis VI<sup>o</sup>, 7, <sup>Instance of the law made by Darius.</sup> ubi dicitur satrapas consuluisse Dario, ut extinguerent Danielem, quod omnis qui peciverit aliquam petitionem a quocunque Deo et homine usque ad triginta dies nisi a rege Dario mittatur in lacum leonum, sed postquam compertum est Danielem tribus temporibus in die adorare Dominum versus Jerusalem, sinistri interpretes regem seduxerant, ut Daniel in lacum leonum mitteretur; sed iniquum iudicium probavit eventus miraculi. Et utinam satrape nostri non seducant principes ex insana interpretatione decreti regii. Nam vel est quodcunque tale decretum illicitum, vel oportet quod solum intelligatur in ipso quod nullius sapit

3. A in marg.: Anselmus. Privilegia principum sunt prudenter interpretanda (Above 165<sup>b</sup> without mark of reference). 3. primo scil. libro. 8. B: nec debet. 8. B: non debet. 26. B: probant. 28. B: insania.

3. Anselmi Opp. pag. 84—85.

The privilege  
must in each  
case be used in  
accordance with  
God's law;

nor may rulers  
grant what is  
injurious to  
their subjects  
or to individual  
rights.

iniuriam, quia iuxta dicta in proximo argumento <sup>165<sup>b</sup> G oportet subintelligere in omni tali generali statuto beneplacitum prime iusticie. Oportet ergo secundum regulas scripture docere quod implecio privilegii generalis in casu posito sit consona legi Dei. Et si <sup>5</sup> consiliarii sapientes mundialiter exigunt ex verbis privilegii tamquam concessum omne quod sciverint sophistice palliare, exacta est cum satrapis Medorum blasphema peticio; ipsi enim exigunt concessum a principe omne quod sophistice inferre possunt ex verbis <sup>10</sup> privilegii, sive iustum fuerit sive iniustum, seu parti privilegianti aut privilegiate meritorium fuerit aut demeritorium, et ita sive Deus illud voluerit sive noluerit. Sed in istam blasphemiam non potest princeps seculi nec eciam Deus ipse, ideo instruendi sunt <sup>15</sup> religiose domini seculares, ne ex ignorancia condicionis privilegii et interpretationis eius participant tali blasphemie; videntur enim cecis secundum formam talem concedere sed non possunt. Sicut autem non possunt concedere quod manifeste vergeret ad destruc- <sup>20</sup> tionem regni sui vel Dei iniuriam <sup>\*</sup>, sic non possunt <sup>165<sup>c</sup> concedere privilegium quod inferret per se alicui iniuriam vel quod occasione data suis subditis sit dampnosum. Concessio enim talis subdola non est concessio, sicut nec luciferina promissio Matthei IV<sup>o</sup>, 9, <sup>25</sup> qua Jesu nostro false promiserat quod *omnia regna mundi sibi daret, si cadens ipsum adoraverit*, non fuisset donacio, nec fas est dogmatizare istam blasphemiam, ut eo ipso quo princeps terrenus decreverit sic esse, sequitur quod sit iustum, quia sanctus <sup>30</sup> Nabuchodonosor qui fuit unus de potentioribus monarchis a mundi principio non potuit vendicare istam potentiam, cum soli Deo sit propria. Et dico ipsum</sup></sup>

8. B: exacta cum.      14. non potest. sc. incidere.      17. 18. talis blasphemie in codd.      19. A in marg.: Conclusio.      26. B: contra Jesu; qua; adde: diabolus.      28. A in marg.: Conclusio.

**G** 165<sup>e</sup> sanctum, quia decret. XXIII<sup>a</sup>, q. IV. *Nabuchodonosor*  
ex testimonio Augustini reputat eum sanctum.

**H** Ex istis colligitur quod concessio privilegiorum The concession  
principum non minus dependet a privilegiandis qui depends as  
5 ipsis participant quam ab ipsis principibus. Patet ex grantee as the  
hoc quod non foret illis privilegium, nisi supposita  
capacitate ex vita meritoria participio talis privilegii  
forent digni; cum ergo talis dignitas essencialiter  
dependet ab illis privilegiandis et non ab illis privi-  
10 legiantibus, patet conclusio. Ymmo cum privilegiacio  
passiva potest inferri ab aliis quam a datis principibus,  
(non autem potest inesse nisi insit ex dignitate quam  
privilegiatus perficit in se ipso), videtur quod talis  
passiva concessio vel privilegiacio prius natura depen-  
15 det a privilegiandis quam ab istis privilegiantibus a  
quibus solum causatur per accidens. Concessio vero  
eciam activa dominorum, secundum rationem qua  
foret isti clero privilegium, dependet essencialiter  
ab eodem clero, quia si non meruerit, tunc dominus  
20 in concessione generali non concessit privilegium illud  
sibi, ideo (sicut dixi in soluzione proximi argumenti)  
optimum medium conservandi privilegia est ut pri-  
vilegiandus conformet se sacre scripture, quia (ut  
dicitur Matthei V<sup>o</sup>) eo ipso quo ipsam habuerit adver-  
25 sarium perdit privilegium, quia vitam propriam, in  
qua vivificata per Christum privilegium fundaretur.  
Conceditur ergo quod pie et misericorditer racione  
privilegii principum agendum est cum talibus fugitivis,  
sed (ut dixi proximo capitulo) cavenda est falsa pietas  
30 et misericordia iniusta. Ipsam autem declarat decretum  
sub auctoritate beati Ambrosii in libro suo *De Officiis*,

We must be-  
ware of false  
mercy,

1. B in marg.: Nabugodonosor est beatus. 3. A in marg.: Corre-  
larium. 22. B: observandi. 30. A in marg.: Nota contra falsam  
pietatem et iniustam misericordiam (Below 165<sup>e</sup> without mark of re-  
ference).

1. Decr. sec. pars, causa XXIII, q. IV, c. XXII.

against which we are warned by St. Ambrose. ut recitatur XXIII<sup>a</sup>, q. IV, ubi dicitur: *Est iniusta misericordia. Denique scriptum est de quodam: Non misereberis illius, Deuteronomii XIX<sup>o</sup>, 13, et in libris Regum legitur quod Saul contraxit offensam, quia misertus est Agag regem hostium quem prohibuit divina sententia servari, I<sup>o</sup> Regum XV<sup>o</sup>. Itaque si quis latronem filiis deprecantibus motus et lacrimis coniugis eius inflexus absolvendum putat, cui adhuc latrocinandi aspiret affectus, nonne innocentes tradet exicio qui sic liberat multorum exicia cogitantem? Certe si gladium domini reprimit, vincula dissolvit, laxat exilium, \* cur latrocinandi qua potest clemenciori via non eripit facultatem qui voluntatem extorquere non potuit? Deinde inter duos, hoc est, accusatorem et reum, pari periculo de capite decertantes, alterum si non probasset, alterum si esset ab accusatore convictus, si non id quod iusticie est iudex exequatur, sed miseretur alterius, aut dampnabit probantem aut dum accusatori favet, quod probare non possit, addicet innoxium. Non potest ergo hec dici iusta misericordia. In ipsa ecclesia, ubi maxime quis misereri debet, teneri autem quam maxime debet forma iusticie, ne quis a consorcio criminacionis abstractus brevi lacrimula atque ad tempus parata vel eciam uberioribus fletibus communionem, quam plurimis debet postulare temporibus, a facilitate sacerdotis extorqueat. Nonne cum uni indulget indigno, ad prolacionis contagium provocat universos? Facilitas enim venie incentivum tribuit delinquendi.*

1. In codd.: Est iniusta miricordia, est et iusta. Denique. Correxi e decret. sup. memor. 4.5. In decr.: miseratus est; regis: in codd. 6. ib. Ita si quis. 7. A A<sub>1</sub>: latronis coniugis. 10. A A<sub>1</sub>: libertat. 11. 12. In codd.: laxat exicum. Correxi e decr. 14. B in marg.: Iudex nulli auferret complementum iusticie motus favore aut pictate aut favore (sic). 19. probari in codd. corr. e decr. 26. ib.: facultate. corr. e decr. 28. B: prolacionis.

H 1 Quotlibet enim sunt tales leges cum ratione docentes  
 165<sup>a</sup> quod iudex debet secundum leges punire, faciendo  
 utriusque parti iusticiam. Princeps ergo precludens cur-  
 sum talis iusticie est omnino reus iniurie; si enim course of justice  
 5 antedictum privilegium fuit iustum de multis quod A prince who  
 non obstante tali aufugio subirent penam legalem, interrupts the  
 quomodo excusat peccatum principis, quin dimissis  
 magis induratis in suo facinore iniuriaretur Deo et  
 partibus? Non enim facit regis concessio ut sic varietur  
 10 iusticia quoad Deum, secura ergo via misericordie  
 est dare tali criminoso quadraginta dies penitentie  
 et post punire vel dimittere secundum dispositionem  
 persone culpabilis, quia secundum illam misericordia  
 vel crudelitas est taxanda. Et utinam hoc privilegium  
 15 in recentibus criminosis observaretur per totam An-  
 gliam, aliis sceleratis deprehensis post correpcionem  
 terciam secundum legem evangelii Matthei XVIII<sup>o</sup>,  
 castigatis scilicet vel ociosis in casu quo probabiliter  
 credatur illos intoxicare plus sancte matris ecclesie in  
 20 futurum, vel aliter proscriptis in casu quo credatur  
 illis prodesse profugis. Tale enim opus ex caritate  
 procedens servaret undique misericordiam et (quantum  
 est in homine) libertatem.

I 2 Quantum ad secundam difficultatem in qua quidam b) That a judge  
 25 instant fortiter, quod pro execuzione et observacione is to do wrong  
 legis debet iudex facere eciam scienter iniuriam, patet in obedience to  
 quod hoc est contra fidem catholicam, ut patet law is contrary  
 Rom. III<sup>o</sup> et VII<sup>o</sup>, ubi docet apostolus quod non sunt  
 faciendo mala culpe, ut bona eveniant, nam cum tales  
 30 casuum circumstancie sint casuales, patet quod tunc  
 contingere ut per maiorem partem duracionis date legis  
 iudicaretur secundum ipsam iniustum iudicium, et  
 tunc foret indubie lex iniusta et nunquam permittenda.  
 3 Quoad tertiam difficultatem super qua clamant  
 35 scolastici, oportet distinguere (sicut facit Apostolus)

16. A B: deprehensus.

We must distinguish between occasion given and occasion taken. inter occasionem \* datam et occasionem acceptam ex 166<sup>a</sup> I lege ad committendum iniuriam; datur autem occasio a lege iniusta ad iniuriam perpetrandum, quando secundum sensum eius cum veris infertur iniuria, ut sensus vendicatur competere dicto privilegio quod 5 omnis fugitivus ad illum locum, sive fuerit dignus sive indignus, habebit ibi omnimodam libertatem; quod declaratum est repugnare divine iusticie. Si autem dicatur quod solum pro dignis vendicatur libertas, tunc vel oportet docere quod fugiti libera- 10 tandi sunt digni, vel dicere quod eo ipso quo rex sic concedit, quicunque illuc fugiens erit dignus; dato primo, tunc docto per consilium regis quod datus fugitivus non sit dignus habere refugium, nichil sibi et privilegio libertanti. Si secundum detur, tunc 15 blasphemie extollitur princeps privilegians supra Deum. Deus enim non sic privilegiat locum vel naturam peccabilem, quin ponit in libertate sui arbitrii quod possit reddere se indignum ad percipiendum fructum privilegii concessi. Nec valet deduccio quod tunc 1 iudicium secundum leges humanas foret sepe iniustum cum non attendunt iusticiam quoad Deum: verum concluditur, cum solum lex domini est immaculata convertens animas. Et ita si secundo obicitur quod 2 in Anglia sunt multa privilegia tam iniqua, patet 25 quod improbatio huius privilegii non solvit sed gravatur, cum multiplicare inconveniens non sit solvere; ymmo manifestior, generalior et contrarior iniusticia verbis, et intencioni privilegii plus dissonaret illi loco et ordini quam alibi in Anglia in manu 30 secularium, ubi communiter non tanta iniuria est commissa.

<sup>1.</sup> Objection:  
The privilege

Quarto principaliter obiciunt tam scolastici quam <sup>K</sup> vulgares: Multi, inquiunt, sancti reges, episcopi, clerci

1. A A<sub>1</sub>: et actionem. 6. A A<sub>1</sub>: sive fuerit dignus sive fuerit.  
13. A A<sub>1</sub>: Dato premio. 25. 26. A: pravilegia... pravilegii. 33. A  
in marg.: Contra Quarta obieccio.

The existence  
of other false  
privileges can  
not protect  
this one.

K 166<sup>a</sup> et vulgares approbarunt hoc privilegium, quando reg- has been approved  
num processit prospere; qua ergo fronte nos minus ed by great  
sancti, minus scoli vel potentes usurpare audemus authorities.  
violacionem sancte matris ecclesie, cum domini et  
5 partes quibus iniuriatum est possunt (quantum in eis  
est) remittere satisfaccionem et penam recommendando  
Deo vindictam? Sic enim aliique civitates in Anglia  
sunt servis in perpetuum refugium.

Hic dicitur quod falsum assumitur ad mentem  
10 obiectus, nam nec potest esse sanctitas neque prudencia  
defendere hoc privilegium ad nudum sensum expositum,  
unde quicunque hunc sensum approbaverant vel  
fructuose penituerant vel aliter sunt dampnati; nec  
docetur qui sancti vel approbati viri approbaverant  
15 istum sensum. Sed sinistre extortum est ut privi-  
legium ultra fines iusticie contra iuramentum regis  
et prosperitatem regni, ideo tam excessivo abusui  
necesse est apponi novum remedium. Et hec racio  
quare regnum non potens ulterius tollerare crementum and the need of  
20 iniurie apposuit nunc remedium pocius quam per- remedy is not  
ante. Nam semistultus percipit et impugnat manifestam felt till mischieff  
iniuriam, postquam sciolus insensibilem iniuriam arises.  
pretermittit.

L Nec est verbum nisi stultorum dicere quod basilica It is foolish to  
166<sup>b</sup> ut \* lignum et lapides sit sancta mater ecclesia. Nam confuse a  
spiritus quos Deus vocat ad coronam despontans in material building  
via, sunt sancta mater ecclesia; cuius domus est talis with holy  
basilica cui in nomine sponsi et spouse est reverencia  
ymaginis tribuenda; quod fit potissime observata pro illo  
30 loco iusticia. Nam sanctitas vite et observacio iusticie  
plus honoraret locum ecclesie, quam totum aurum  
vel omnia iocalia corporalia huius mundi, sicut mini-  
mum peccatum plus ipsum inficeret in oculis sponsi,

Answer:  
It is not certain  
that it was  
approved in the  
sense now put  
upon it;

9. A in marg.: Responsio. 29. B: et fit. 30. AA<sub>1</sub>: sanctitas vita. A in marg.: Conclusio. Contra pretensam immunitatem ecclesiastarum (Above 166<sup>b</sup> without mark of reference).

quam omnes turpitudines vel pollutiones corporales <sup>166<sup>b</sup> L possibles. Nam Deus cuilibet creature quantumlibet turpi illabitur, ipsam causans, quem amorem non potest habere ad peccatum, unde (quantum ego concipio) domini temporales insteterunt prudenter pro loci reverencia et honore ecclesie. Nam sentencia domini mei, domini ducis, fuit quod conservaretur in eis quodcunque privilegium quod in honestatem loci sonuerit, quod utilitatem monachorum intulerit, quod ad veram misericordiam et pietatem fugitivis <sup>10</sup> pertinuerit, quod honor regis ac iuramentum suum de conservando cuicunque legio suo iusticiam permiserit, in tantum quod audivimus eum dicere quod *tollerabile foret ut profugi haberent ibi refugium in causa alicuius speciei criminis lese regie maiestatis.* <sup>15</sup></sup>

The Duke's  
wish was to  
preserve every  
reasonable pri-  
vilegio.

He would have  
tolerated even  
insult to the  
king, but not  
danger to the  
kingdom.

*Defloracio*, inquit, *filie regis est una species criminis lese regie maiestatis, sed longe hoc a prodicione regni, a defensione iniurie Dei et proximi, et eciam a dampnacione anime incolentis locum illum ex defensione sceleris fugitiivi.* Ipse autem animose stetit <sup>20</sup> singulariter pro istis iusticiis in tantum quod docuit ubi, per quam et quando oblate sunt sibi mille libre ad procurandum vel promittendum dictos fugitivos cum suo captivo ad terras inimicorum accedere, quod quia visum fuit sibi et regis consilio ipsis confederatis <sup>25</sup> cum hostibus ad periculum regni vergere, noluit

It is a sign of  
irreligion to  
love scandal.

assentire. Unde omnino est irreligiositatis condicio invidorum auribus prurientibus de homine facta scandalosa mendacia et graviter ferre de eo commenta laudabilia que per multos centenarios hominum sunt <sup>30</sup> audita.

Pars autem adversa visa est nobis omnino stare pro contrario; cum enim domum Dei decet sanctitudo tempore synagoge, quanto magis tempore legis gracie

2. A in marg.: Nota. 3. B: quam amorem. 16. 17. A A<sub>1</sub>: Delforacio — maiestatis deest.

**L** 166<sup>b</sup> Christo eiciente vendentes et ementes de templo et dicente Matthei XXI<sup>o</sup>, 13: *Domus mea domus oracionis vocabitur, vos autem fecistis illam speluncam latronum?*

**M 1** Qualis ergo religio est intra ecclesiam defendere 5 sceleratos, eciam licet evidencia probabili fuerint indurati?

What religion  
is there in  
defending  
scoundrels, or  
in keeping a  
hired house for  
thieves,

**2** Aut qualis utilitas est monacho parare domum conductivam eciam induratis latronibus fugitivis, quamvis in fine vite eorum abbathia habuerit omnia latrocinia

or in saving  
scoundrels from  
the punishment  
that might  
amend them,

**3** que apportant? Aut qualis religio est tertio tueri 10 sceleratos sub pallio false pietatis ad dampnacionem anime eorum et in fectionem ecclesie Anglicane, ubi extra illam speluncam positi parendo iuri communi forent verisimiliter salubriter castigati? Vel quomodo

or in saving  
scoundrels from  
the punishment  
that might  
amend them,

**4** staret quarto cum iuramento regis in recipiendo regni 15 gubernacula, quod stat ut patet ex iuramento regis in give unjust  
privileges?

**166<sup>c</sup>** observacione iusticie cuicunque, \* ut veneno privilegii foveat eciam membra diaboli ad intoxicacionem et iniuriam regni sui? Nonne Ecclesiastici X<sup>o</sup>, 8, scribitur:

*Regnum de gente in gentem transfertur propter iniusticias atque iniurias?* Sicut enim nichil plus facit ad stabilimentum regni quam observare cuicunque iusticiam et per punicionem prevaricatorum severam, sic nichil plus minatur ruinam regno quam constanter fovere iniurias.

**25** Et si obicitur quod iuxta istam sentenciam rex If the king had  
puniret homicidia inibi perpetrata, fateor, sed rectus to punish within  
ordo exigit, ut gravior iniusticia cicus corrigatur: modo the monastery  
vero ex inhabitacione sceleratorum in sanctuario, ex there would be  
occisione religiosi intra ecclesiam, ex fraccione capitis the less crime  
30 religiosi eciam graduati intra ecclesiam per unum de suis confratribus, cum similibus que sonant cum habitantibus ecclesiam maioris peccati gravedinem, plus polluant locum quam effusio sanguinis vel seminis in qua non tanta gravedo criminis est fundata.

2. A in marg.: Nota.  
privilégii.

6. 7. A A<sub>1</sub>: conducticiam.

16. A:

25. A in marg.: Obieccio.

29. B: intra — maioris

deest.

Evil customs should be rooted out at once. Mala autem consuetudo propter maioritatem peri-<sup>166°</sup> culi est pocius extirpanda, dicente decreto d. VIII<sup>a</sup>:

*Mala consuetudo non minus quam perniciosa corrup-tela est abicienda; que nisi cicius radicitus evel-latur, in privilegiorum ius ab impiis assumitur, et incipiunt prevaricaciones et varie presumpciones, celeberrime non compresse, pro legibus venerari et privilegiorum more perpetuo celebrari.* Et sentencia huius decreti verificata est nimium hiis diebus, unde ad interpretandum rectitudinem consuetudinis et privilegii sub-<sup>10</sup> iungit decretum sub auctoritate Augustini: *Veritate manifestata cedat consuetudo veritati. Nemo consue-tudinem rationi et veritati preponat, quia consuetu-dinem racio et veritas semper excludunt.* Cum ergo racio naturalis et veritas scripture patenter convincunt quod dictum privilegium non debet intelligi nude ad literam, sed ratione et veritate limitante condicionem sepe expositam, aptari debet singulare pertinens secun-dum distributionem accomodam.

Truth is of more weight than custom,

and makes it an insufficient plea. Per hec patet quod forma argumenti quod primo<sup>1</sup> innuitur non procedit, tum quia multi sancti potuerunt consuetudinem predictam improvide approbasse et post penitusse, vel potuit fuisse tunc consuetudo lauda-bilis propter usum modestum, sed modo versum fuisse in corruptelam fidei contraria propter malam consue-tudinem superadditam gracia cupidinis usurpatam. Unde si racio ista procederet, nunquam impugnaret catholicus malum usum, sed ex consuetudine peccandi prescriberet membrum diaboli contra Deum, cuius oppositum docuit Christus consuetudines phariseicas acutissime repro-bando, mundana vero prosperitas tam in personis quam in regnis est sepe kalende preparatoria ad ruinam.

1. A in marg.: Mala consuetudo. B in marg.: De consuetudinibus abiciendis nota bene. 11. A in marg.: Augustinus. 12. 13. B: consuetudinem — quia deest. 20. A in marg.: Ad primum. 23. A A<sub>1</sub>: Tunc — versum fuisse deest.

2. Decreti I pars, Dist. VIII, c. III.

11. ib. c. IV.

N<sup>o</sup> 166<sup>o</sup> Quantum ad violacionem sancte matris ecclesie, It is mere  
dictum est quod ipsa non violatur nisi per defectum idolatry to sup-  
2 observancie legis sponsi; unde non est maior ydolatria pose a building  
credere truncum putridum esse dominum Jesum to be the  
166<sup>4</sup> Christum quam credere domum \* materialem sive Church, the  
basilicam esse sanctam matrem ecclesiam, sponsam spouse of  
Christi. Unde quia in festis dedicacionis basilice per  
episcopum laudat ecclesia Deum in hoc quod ecclesiam  
suam sponsam vocare dignatus est, instruendi sunt  
10 simplices sacerdotes ne credant infideliter quod illa  
basilica sit ecclesia sponsa Christi.

Ulterius quantum ad remissionem debiti satisfac- For every crime  
cionis, dicitur quod nec temporalis dominus nec Deus must be made;  
3 ipse potest ipsum omnino remittere, tunc enim  
15 Christus frustra fuisse mortuus ad satisfaciendum  
pro peccato humani generis. Necesse est ergo quod  
pro quocunque crimine satisfiat in virtute meriti Jesu  
Christi, vel quod illud crimen eternaliter puniatur.  
Deus autem non potest concedere licenciam alicui ut  
20 eternaliter duret in crimen, et per consequens non  
potest concedere criminoso licenciam ut non satisficiat  
pro delicto. Verumtamen homo potest cum circum-  
speccione sagaci remittere fratri iniuriam et debitum  
corporale et Deus remittet culpam postquam miseri-  
25 corditer invenerit peccatorem satisfacere pro debito.  
Nemo enim posset satisfacere pro minima offensa in  
tantum dominum, nisi ipse misericorditer levem  
penitenciam, baptismum vel aliquod opus penale  
acceptaverit gracie: iusticia, inquam, sua requirit quod  
30 solum premiet promerentem.

O Et patet quantum periculum est occasionare debito- so it is wrong  
ribus fugitivis audaciam, ut non satisfaciant Deo vel to encourage  
homini, cum secundum principia Augustini et iuris debtors not to  
make amends,

4. A in marg.: Conclusio. Ecclesia materialis sive basilica non est sponsa Christi. 10. A: nec credant. A<sub>1</sub> correxit. 25. A A<sub>1</sub>: invenit. 31. A in marg.: Spoliator tenetur restituere etc.

canonici *non dimittitur peccatum nisi restituatur ablatum*, non quod oportet spoliantem restituere idem in numero fratri suo, sed quod satisfaciat omnimode domino capitali. Ipse autem vult ex inflexibilitate sue iusticie quod debitor satisfaciat servo suo debitum 5 corporale, aut sibi equivalens restituendo, vel in pena inferni perpetuo serviendo. Illud autem servicum non est meritorium, sicut meritum quo impotens satisfacit creditori in via, sed est demeritorium prodesse creditori beato, et crucians perpetuo creditorem dampnatum; 10 ideo non satisfaccio sed satispassio nominatur. Ulterius non oportet theologum omnes leges hominum de servitute et manucapcione discutere, sed satis est dicere quod precise de tanto sunt racionabiles de quanto consonant cum sacra scriptura. 15

5. The last charge against us rests on an absurd dream,

Quinto et ultimo accusamur a vulgo per sompnia; P fingunt enim filii patris mendacii quomodo revelatum est regnum Anglie transire impune, quousque sub quodam rege Ricardo basilica Westmonasterii sit polluta. Alias autem variaciones quas false fabricant 20 non oportet hic recitare, cum mendacium dissonat sibi ipsi. Unde quicquid infortunii regno nostro acciderit applicant ad vindictam Dei de illo homicidio in sanctuario perpetrato, sed nesciunt applicare sequelam nisi per mendacia sompniorum. 25

which may have occurred and have been instigated by the devil.

Hic non contendo si fuerit tale sompnium, quia scimus ex fide scripture quod pater mendacii agitat fantasias fidelium in sompnis, ut eos subvertat vel impeditat\* profectum ecclesie. Nam Matthei XXVII<sup>o</sup>, 69, 167<sup>a</sup> legitur uxorem Pilati fuisse illusam a sathanam ad 30 impediendum profectum ecclesie ex merito mortis Christi. *Nichil, inquit, tibi et iusto illi: multa enim passa sum hodie per visum propter eum.* Ulterius

4. A<sub>1</sub>: Ipse enim. 11. B in marg. man. altera: Satispassio.  
13. A<sub>1</sub> corr. in marg.: mancipacione. 16. A in marg.: Quinta obiec-  
cio. Contra. 26. A in marg.: Responsio. 33. B: propter  
eundem.

P 167<sup>a</sup> videtur multis verisimile quod regnum nostrum pacietur in brevi; sed cum non sum propheta cui facta est illa visio, non presumo illud sompnium revelare. Credo autem quod in occisione istorum 5 hominum commissa erant horrenda facinora, sed comparacionem gravedinis ipsorum ad alia difficile est taxare, cum verisimile est quod alie pollutiones per occisiones et verberaciones sacerdotum ibi et alibi in Anglia induxerunt in regnum crimina graviora. Ideo 10 vellem quod omnia illa crimina sint correcta, quia certus sum ex fide scripture quod purgato regno a crimen et reconciliato Deo suo non est comparsibilis tribulacio ab extrinseco vel intrinseco nisi sibi cesserit ad profectum, quia in oracione ecclesie sic habetur: 15 *Nulla ei nocebit adversitas, si nulla dominetur ini- quitas.* Ulterius tamen plus credendum est vive voci spiritus sancti, quam verbis vel sompniis patris mendacii, cum quandoque inmiscet verum, ut magis fraudulenter decipiat. Videndum est ex verbis scripture pro 20 quibus peccatis contingit regnorum destruccio, et patet ex dicto sapientis Ecclesiastici X<sup>o</sup> quod iniusticie quoad Deum et iniurie quoad proximum sunt causa precipua. Et cum ad regem pertinet in regno suo utrumque extingueret, patet quod omissio regis in corrigendo clerum 25 suis elemosinis abutentem et in corrigendo secularem miliciam pacem ecclesie perturbantem, est in rege causa precipua. Sed ve speculatoribus qui illud dicerent regi suo; ipsi enim sicut sacerdotes Judee sunt causa precipua persecucionis nostre ecclesie, si contingat, 30 cum in quorum profectu stat regni prosperitas, in eorum defectu stat regni adversitas. Sacerdotes autem Dei debent autonomatice esse induiti iusticiam, ideo declinantes ad iniusticiam gravius inficiunt se et suos,

A great crime was committed, but others worse have taken place there, and all ought to be punished.

10. A in marg.: Conclusio.

12. Codd.: reconciliato.

20. A

in marg.: Iniusticie quoad Deum et iniurie quoad proximum sunt cause destruccionis regni (Above 167<sup>a</sup> without mark of reference).

32. Codd.: autonomastice.

nam per absenciam vite in membris mors eorum in-<sup>167<sup>a</sup></sup> P  
ducitur. Et de isto conqueritur Isaie LVI<sup>o</sup>, cap. X<sup>o</sup>:  
*Speculatorum eius ceci omnes.* Quod si fuerit, credenda  
est consequencia Christi Matthei XV<sup>o</sup>, 14<sup>o</sup>: *Cecus si  
ceco ducatum prestet, ambo in foveam cadunt.* <sup>5</sup>

Et quoad correccionem brachii secularis, patet quod Q  
perturbacio qua iniuste perturbant forinsecus, evidencia  
topica prenosticat perturbationem futuram illis per quos  
staret eorum correccio; Matthei VII<sup>o</sup>, 2, scribitur: *Eadem  
mensura qua mensi fueritis, remecietur vobis.* Et <sup>10</sup>  
be done, even at  
the horns of the ista est causa quare Salomon ad pacificationem regni  
altar. sui ex mandato patris fecit Joab occidi ad cornu  
altaris, ut patet III<sup>o</sup>, Regum II<sup>o</sup> cap., quia Isaie XXXIII<sup>o</sup> 1,  
scribitur: *Ve qui predaris nonne et ipse predaberis?*

Non autem intendo quod milites regis occidi <sup>15</sup>  
debeant, sed arguebam per locum a maiori: Si pro  
tempore veteris testamenti licuit militem ad cornu  
altaris occidere, multo magis licet maleficum \* pro <sup>167<sup>b</sup></sup>  
pacificatione regni et mundacione ecclesie salvatum  
in vita et membris extrahere (ut patet in primo argu- <sup>20</sup>  
mento capituli septimi).

Another story  
of a dream.

Unde audivi quemdam doctorem negare consequen-  
ciam, eo quod dicta ecclesia fuit miraculose consecrata,  
sed nec templum nec altare in quo occisus est Joab  
fuit taliter consecratum. Illud autem duplex sompnium <sup>25</sup>  
nichil movet. Dico autem *duplex sompnium*, quia  
non docetur quin illud templum Salomonis fuit per  
inhabitacionem sanctorum prophetarum, sapientis et  
sancti regis in suis floribus, cum alio devoto populo,  
locus a domino per talem populum consecratus; plus <sup>30</sup>  
enim valet ad sanctificacionem loci populus sanctus  
inhabitans cuius spiritus perungitur oleo gracie a  
spiritu sancto, quam valet corporalis linicio parietum  
secundum ceremonias sacerdotum. Nam illa sancti-

1. B: et membris.      6. A in marg.: Correccio perturbancium pacem.  
13. A in marg.: Isaie XXXIII. Racio. B in marg. man. alt.: Non occides.  
22. A in marg.: Responsio quedam.

**Q** 167<sup>b</sup> ficacio est plus fundabilis ex scriptura, ut patet II<sup>o</sup> Machabeorum V<sup>o</sup>, et Exodi XXXII<sup>o</sup> dicit propheta: *Consecratis manus vestras hodie.*

Secundum sompnium est de quodam pescatore R qui sompniavit se locutum fuisse cum beato Petro dicente se ipsum velle dictam basilicam manibus propriis consecrare. Unde vidit consequenter in nocte vehemens lumen in basilica illa splendescere cum assistencia aliorum signorum consecrationem illam 10 testancium. Sed da utrumque sompnium, et videamus quid obest loco sancto extraccionem legitimam ac meritoriam, preceptam a rege ibi perficere specialiter tantum opus misericordie quod vergeret ad basilice purgamentum. Unde consuluissem 15 dicto abbati et eius conventui quod equanimiter tolerassent illatam iniuriam sanctificando se ipsos et celebrando devocius pro rege et suis progenitoribus. In illa autem pacienza facilius superassent quam insurgendo frontose per excommunicacionem in privatam 20 regis familiam. Sicut enim privilegium ecclesie quesitum est per pacienciam Christi et suorum membrorum, sic est conformiter defendendum. Unde Christus dedit privilegia facillima ad querendum pro quibus docuit non esse corporaliter contendendum, sed in eorum 25 defensionem esse humiliter paciendum, ut docetur XXIII<sup>a</sup>, q. I, in principio. Privilegia autem humana sunt condicionis opposite, cum in sua impetracione sunt sumptuosa, in sua defensione sunt laboriosa, et in sua retribucione sunt dampnosa, sicut est de su 30 perbia et suis singulis filiabus. Quis, inquam, contendet circa privilegium nolendi possidere aurum vel argentum, et sic de aliis privilegiis Christi superius memoratis? Ipsa enim donantur per apcionem oris

Let the dreams  
be true, still  
justice should  
be enforced in  
the abbey.

More devotion  
is the right way  
for the convent  
to defend its  
privileges.

2. In codd. Exod. XXII. 14. A in marg.: Consilium. B: consiluissem.  
23. A in marg.: Defensio privilegorum ecclesie. 33. B: per apcionem.

26. Decr. sec. pars, causa XXIII, q. I, cap. I. *Nisi bella.*

anime et continuantur per pacientiam persecucionis <sup>167<sup>b</sup> R atque iniurie et demum augmentantur usque ad summum gradum libertatis in requie.</sup>

Stulticia ergo est fastidiando certa privilegia secularia <sup>s</sup> ista contempnere. Et ista doctrina docetur Baruch I<sup>o</sup>, 11, 5 ex consilio Jeremie et captivitatis sapiencia sub hiis verbis: *Orate pro vita Nabugodonosor, regis Babilonis, et pro vita Baltazar, filii eius, ut sint dies eorum sicut dies celi super terram.* Si ergo tempore veteris testamenti, quando nondum perfecte \* docta est scola <sup>167<sup>c</sup> pacientie per Christum, non excommunicaret populus Dei regem infidelem qui destruxit templum, civitatem et gentem, et insuper ecclesiam eorum spoliavit cunctis suis insigniis et ministros ecclesie captivavit, sed e contrario benedixit, quanto magis tempore pacientie <sup>15</sup></sup>

*They ought not to excommunicate the household of their patron.* legis evangelice non excommunicaret vicarius Christi patronum suum vel eius familiam propter eius legitimum factum ad regni ac ecclesie fulcimentum vel propter opus unius personae neparium, preter voluntatem regis vel sui consilii perpetratum, specialiter <sup>20</sup> cum Christus Luce IX<sup>o</sup> docuit non sic maledicere eciam infideli. Erubescerent, inquam, interim recipere corporales elemosinas et defensionem corporis et bonorum a peculiari patrono cui taliter maledicunt.

## CAP. XIII.

25

*Temporary alms are better than perpetual.* Ex istis incidit declarare sentenciam quam dixi A superius scilicet quod humana elemosina temporalis foret elemosina humana perpetua tam clero quam elemosinanti cum paribus magis autentica, magis meritoria et altrinsecus plus secura. <sup>30</sup>

5. A A<sub>1</sub>: doctrina deest.  
dum: captivitatis pacientia.  
c<sup>m</sup> XIII<sup>m</sup> (in black ink.)  
30. A A<sub>1</sub>: plus secatur.

6. loc. corrupt. in codd. Fortasse legen-  
25. c<sup>m</sup> XIII in marg. (in red ink); ib.:  
c<sup>m</sup> XIII<sup>m</sup> (in black ink).  
26. A in marg.: Utrum elemosina humana  
corporalis perpetua sit fundanda.  
28. A in marg.: Conclusio.

A 1 Et ne equivocetur in termino, supponatur quod <sup>Definition of each.</sup> 167° humana elemosina perpetua sit elemosina corporalis,

data ab homine simpliciter sub nomine elemosine perpetue, sicut in cartis regum Anglie sepe fit mencio.

5 Elemosina enim humana temporalis est elemosina data ab homine sine tali titulo expressata, sicut dantur bona vocata mobilia communitatibus vel personis egentibus. Prima autem elemosina fit communiter de redditibus secularibus, de proventibus ecclesiarum vel 10 de impensionibus annuis ad perpetuitatem secundum traditiones humanas signo sensibili obligatorio limitatis.

2 Suppono secundo positivum cuiuscunque partis conclusionis proposito; nam contingit secularē existentem <sup>Let us suppose perpetual alms in themselves to be good;</sup>

in gracia pie dare tales elemosinas perpetuas, ergo 15 contingit eas esse elemosinas autenticas, meritorias et securas; nec contendet amicus vel adversarius circa probacionem huius, cum leges ecclesie approbant dotaciones, fundaciones et appropriaciones perpetuas factas clero. Non autem sic approbarent factum illud, nisi 20 fuerit autenticum, meritorium et securum; ergo conclusio. Unde adversarii clamant quod iustissime, necessariissime et decentissime ecclesia taliter est dotata, in tantum quod non licuit dominis temporalibus sine excommunicacione et dampnacione perpetua taliter 25 non dotasse.

3 Istis suppositis probatur conclusio per hoc quod Christus expresse facto exemplavit et verbo docuit temporalem elemosinam, non autem dictam elemosinam perpetuam; ergo conclusio. Illud autem quod docetur 30 expressius in scriptura, quod procedit signancius a persona magis autentica et in quo plus crescit ecclesia, habet tres condiciones superius recitatas. Nam negligencia vel fatuitas fuisse in Christo, si dedisset legem ad gubernandum suam ecclesiam, et regulam abiectam

10. B: de pencionibus.  
tatem vel posicionem.  
marg.: Racio.

12. 13. A<sub>1</sub> commentatur in marg.: possibili-

14. A A<sub>1</sub>: perpetuas deest. 26. A in

vel minus necessariam expressius declarasset, regulam <sup>167<sup>a</sup> A autem plus necessariam occultasset; ideo antiqui doctores ceperunt ex fide scripture quod testamentum Christi datum est <sup>\*</sup> ecclesie, tam in materia quam in <sup>167<sup>b</sup> forma, secundum quod est necessarium et expedicius, <sup>5</sup> ut dirigat viantes per artam viam ducentem ad patriam, et per consequens, ut doceat quomodo viator est disposicior ad beatitudinem acquirendam. Illa autem que scriptura tacet, ut de nomine canis Tobie, de die iudicii et de futuris persecucionibus seculi, expedit <sup>10</sup> particulariter ignorare. Cum ergo Christus et eius apostoli ceperunt ab homine dumtaxat elemosinas temporales et docuit suos discipulos precise tales recipere, ut patet Matthei X<sup>o</sup> et Luce X<sup>o</sup>, ut dictum est XI<sup>o</sup> capitulo de privilegiis, manifestum videtur quod <sup>15</sup> Christus preponderavit in ecclesia sua altrinsecus illum modum dandi et recipiendi elemosinas creature.</sup></sup>

and were  
practised in the  
primitive church.

Et confirmacio huius est quod per illas elemosinas trecentis annis et amplius plus viguit ecclesia christiana. Privilegia ergo tam singulariter et signanter concessa <sup>20</sup> a principe pacis pro quibus noluit suos contendere (ut dictum est in fine proximi capituli) sunt secularibus privilegiis pociora.

<sup>1. Temporary</sup>  
alms are more  
in God's way  
of working,  
and are so far,  
better.  
Sed particularius descendendo probatur specialius <sup>B</sup> particulatim conclusio, et primo quod elemosina tem- <sup>1</sup> poralis foret seculari elemosinanti magis autentica,

nam talis elemosinatio foret tam operi quam doctrine verbali regis regum similior; cum ergo operacio mem- bri ecclesie sit eo magis autentica quo est capiti similior, quia de tanto est ab auctore approbacione, <sup>30</sup> sequitur conclusio. Loquor autem de opere cum suis circumstanciis secundum quod plus sonant in moralem iusticiam (in quantum huiusmodi), sic quod de se habet plus rectitudinis operis boni de genere; et hoc intelligo

5. A A<sub>1</sub>: necessarius.      16. B: XX. cap.      24. A in marg.:  
Confirmacio.      30. A B: approba<sup>re</sup>. A<sub>1</sub>: approbabilior; B: de tanto ab.

B 167<sup>a</sup> per istam particulam *cum paribus*. Contingit autem per accidens occisionem hominis vel eius punicionem esse magis autenticam, quia plus Deo placentem quam data liberacio a morte vel restitucio ad prosperitatem in bonis nature vel fortune, supposito quod precedat ex maiori caritate. Verumptamen cum operacio que secundum se et secundum suas circumstancias est exemplari suo in Christo similior, debet correspondenter esse caritativior, suppono quod loquamur de autenticacione operis (in quantum huiusmodi), et cum omnis autenticacio operis nostri correspondet proporcionaliter approbacioni Christi, patet conclusio. Nemo enim debet facere opus misericordie nisi secundum doctrinam quam didicit a Christo, sed cum Christus 15 docuit nos dare temporalem elemosinam et non sic perpetuam, sequitur quod temporalis elemosinacio sit magis autentica.

2 Item, proporcionaliter ut operacio meritoria sapit 2. Temporary  
maiores humilitatem, est Deo placencior, et per con- alms imply  
20 sequens plus autentica apud magistrum qui est mitis  
et humilis corde; sed sic est de elemosinacione tem- more humility.  
porali respectu elemosinacionis perpetue. Ergo illa est  
magis autentica. Minor probatur ex hoc quod solius  
domini temporis qui est Deus est per se concedere  
25 donum perpetuum, unde (ut alias declaravi) non  
168<sup>a</sup> subiacet potestati hominis \* concedere donum pro  
aliquo tempore, nisi pro tempore quo ipse potest  
habere vel dominari eidem, cum Deus non potest con- Man's power  
cedere ius extensus sive uberius quam ipsem potest over things is  
30 habere. Cum ergo non sit in potestate secularis domini temporary and  
habere perpetuo tale donum, videtur quod non suf- he cannot give  
ficit per se tam extense quicquam concedere. Et rights that he  
confirmatio huius est quod homo non potest ratificare does not  
perpetuitatem dominii suo heredi naturali cui magis possess.  
35 afficitur tamquam magis capaci. Quomodo ergo recti-  
ficabit elemosinam ab approbacione Christi magis  
extraneam? Sicut ergo Edgarus et sanctus Edwardus

non habuerunt potestatem ad dandum suis heredibus <sup>168<sup>a</sup> naturalibus dominium regni nostri, sicut patet ex con-questu sequente, sic videtur quod non suffecerunt donare accessorium persone tam extranee, ymmo sicut Willielmus conqueror non tenebatur restituere principale sic nec accessorium.</sup>

Et confirmacio est ex hoc quod multas tales elemosinas Saxonum transmutavit et monachos Normanie introduxit; quod si omnino fuisse illicitum, maior pars cleri possessionati in Anglia alienum bonum sine <sup>10</sup> titulo usurparet.

Item, videtur quod multe carte perpetue elemosine <sup>3 C</sup> sapiunt ex parte elemosinantis et male interpretantis blasphemiam et superbiam, cum multi domini seculares

Many perpetual alms are given without conditions as to the character of the grantee. presumunt quod est in potestate eorum dare sim-<sup>15</sup> pliciter in perpetuam elemosinam signatum redditum, qualibet condicione elemosinarii pretermissa; quod declaratum est proximo capitulo Deo non posse com-pete-re, cum I<sup>o</sup> Regum II<sup>o</sup> legitur quod Deus condi-cionem Hely notaverat, sic quod non obstante qua-<sup>20</sup> cunque promissione non tenet concessio, nisi servicium Dei virtuose peragat. Si ergo Deus qui potest iustificare

impium et scit condiciones ac dignitates tocius generis succedencium subintellegit condicionem, ceca pre-sumpicio videretur in homine qui nec potest donare <sup>25</sup> per tantam periodum nec iustificare aliquem eius datarium, ut asserat se concedere datam elemosinam cuilibet illius generis absolute; in hoc enim implicat se sic concedere, sive Deus voluerit sive noluerit; quod non potest, cum nemo potest quicquam concedere, <sup>30</sup> nisi prius Deus ipsum concesserit: ideo ratione talis mendacii dissolvuntur multe elemosine vocate perpetue.

Religiosior ergo foret concessio expressa condicione quod persone sint habiles et quod Deo sit placitum;

4. B: extranic.      9. B: fuisse — titulo deest.      21. A<sub>1</sub> corr.: teneret.      21. B: servicio.      22. A in marg.: racio.      24. A A<sub>1</sub>: subintellexit.      25. 26. A A<sub>1</sub>: durare per tantam.

C 168<sup>a</sup> quam condicionem licet oportet intelligere, tamen illa Such conditions  
expressa foret contencionum plurium sedativa et dis- must be always  
understood,  
posicionis plus vigilis causativa et sic racione humili- but would be  
tatis foret magis autentica et racione declinacionis a better express-  
5 ritu gentili ad religionem Christi foret plus meritaria ed.  
et racione pluris adiutorii plus secura. Et ita videtur  
presumpcio quod quis obliget heredes suos simpliciter  
ad continuacionem talis elemosine, cum non subiacet  
168<sup>b</sup> potestati sue significare quoscunque tales\* elemosinarios,  
10 nec potest obligare se ipsum vel alium ad premiandum  
indignos, cum heres plus obligatur veritati a qua per se  
capit hereditatem, quam patri carnali a quo capit  
solum per accidens. Et hec est racio quare catholice  
dicitur regem Anglie semper esse infra etatem, cum  
15 debet corrigere errores tam sui quam progenitorum  
suorum, sive ex ignorancia sive ex inadvertencia de-  
ceptus fuerit; aliter enim attemptaret defendere in-  
iusticias contra Deum. Ideo absit nos inponere regi et  
regno tantam demenciam ut inveteratus dierum malo-  
20 rum defenderet antiquum errorem tractum in consue-  
tudinem, cum secundum decretum, allegatum XI<sup>o</sup> cap<sup>o</sup>,  
*error cui non resistitur approbatur.* Et patet con-  
sideranti attencius quomodo omnis elemosina humana  
vocata perpetua est realiter ex lege Dei invincibili  
25 temporalis, cum oportet omnino condicionem quam  
Deus apponit subintelligi, quamdiu ditarius manserit  
dignus participare elemosina quoad Deum.

Unde talis attencio et expressio hominis elemosi-  
nantis ex maiori humiliacione, ex maiori Deo confir-  
30 macione, et maiori errorum exclusione magis dispo-  
neret ad perpetuacionem elemosine per Christum  
quam elemosina humana irreligiose vocata perpetua.

Temporary  
alms would  
probably endure  
longer than  
those called  
perpetual.

6. A in marg.: Conclusio. 13. A A<sub>1</sub>: Et hec racio; A in marg.:  
Conclusio. 28. 29. B: elemosinant.

21. Dec. I pars, dist. LXXXIII, c. III. Vide supra pag. 235.

Nam perpetuare elemosinas est Christo proprium, eo <sup>168<sup>b</sup> C quod est dominus, simpliciter assistens omni tempori, potens iustificare elemosinarium, a qua iustificacione (iuxta dicta proximo capitulo) dependet humana donacio; et sic est de successione hereditaria de qua minus <sup>5</sup> videtur. Deo enim est proprium heredes in perpetuitate successionis hereditarie limitare. Unde creditur quod multi fundantes elemosinas nominetenus perpetuas in penam sue superbie a perpetuitate generis hereditarie defecerunt. <sup>10</sup></sup>

The giver's example would be followed and the succession of gifts kept up.

In talibus ergo elemosinis unus princeps concedit D pro suo tempore subintellecta supradicta condicione et imprecatur suum heredem sic facere, et ex meritoriis donis multorum sibi succedencium cum graciola disposicione materie facit Deus unam elemosinam <sup>15</sup> perpetuam, si sibi sit placitum.

Unde hic instatur sophistice quod temporalis dominus meritorie facit elemosinam perpetuam, cum meritorie faciat partem eius. Sed iste obiectus non vadit contra sensum expositum, ymmo si procedit de <sup>20</sup> faccione elemosine perpetue secundum partem, eque probaret quod una vidua paupercula plus faceret in casu elemosinam talem perpetuam, posito quod plus mereatur ut Deus elemosinam utrimque perficiat; nam I<sup>o</sup> Corinthiorum III<sup>o</sup>, 6, scribitur: *Ego plantavi, <sup>25</sup> Apollo rigavit, sed Deus incrementum dedit.*

An heir is not bound to approve of his ancestor's gifts.

Unde patet consideranti subtiliter quod nullus heres procedens post progenitorem dotantem ecclesiam tenetur approbare fundatam elemosinam nisi ex libera voluntate. Patet primo sic: Non tenetur facere aliquod <sup>1</sup> opus meritorium nisi ex libera voluntate, non tenetur sic approbare nisi secundum rationem operis meritorii, ergo non tenetur sic approbare nisi ex libera voluntate.

1. A in marg.: Conclusio. 7. A in marg.: Conclusio. 13. B: et interpretatur suum. 14. B: graciouse. 17. A B in marg.: Instancia. 21. B: ex faccione. 27. A in marg.: Conclusio. 31. B: nisi — meritorii deest.

**D** 168<sup>b</sup> Et hoc est notum intelligentibus textum Apostoli Philipp. III<sup>o</sup>, 3, et Gal. VI<sup>o</sup>, 14<sup>o</sup>, dicentis: *Michi autem absit gloriari nisi in cruce domini Jesu Christi.*

**E** 2 Item, ex precepto Dei et eius successione hereditaria 5 filii adoptivi non tenetur heres continuare aliquod 168<sup>c</sup> bonum opus \* nisi ex libera voluntate; sed Deus, pater heredis plus obligat quam pater suus carnalis, ergo multo magis ex obligacione patris carnalis non tenetur sic facere nisi ex libera voluntate. Deus enim 10 posuit hominem in tanta libertate, quod non potest sibi quicquam absolute precipere nisi meritorium, et per consequens adiecta condicione, ut libere illud perficiat. Unde Augustinus super Psalmum CXLVIII<sup>um</sup>: *In tuo, inquit, arbitrio Deus te esse voluit, cui pares locum, Deo aut diabolo, cum paraveris, qui possidebit ipse imperabit.* Sed absit ut aliquis reportet me quod (I must not be supposed to demi occasionem dominis temporalibus ad spoliandum mean that lords should cease sanctam ecclesiam vel ad continuandum elemosinas their payments to the Church.) quas progenitores eorum inceperant, cum ex conclusione sequatur formaliter quod tenentur elemosinas tales perficere. Scit enim logicus quod si non sic elemosinare nisi libere tunc tenentur, quis queso urgeret regem Anglie coaccione civili continuare elemosinas patris sui? Non rex preteritus, tum quia par 25 in parem non habet imperium, tum etiam quia ipsis in regno incompossibilibus est plenum ius ad regem posterum derivatum, nec imperatori pertinet, cum regnum nostrum non sit imperio sic subiugatum.

Ex quibus sequitur quod non pertinet ad papam 30 propter obligacionem regis et regni antiquis temporibus

2. Philipp. In codd. sequitur lacuna. Addidi: III, 3. 16. A in marg.: Nota solucionem obiectus. 18. discontinuandum (?). 21. A A<sub>1</sub>: quod si non tenentur. 22, 23. B: urget. A in marg.: Non tenetur filius continuare dotacionem elemosine patris sui. 28. B: non sit imperatori. 29. A in marg.: Conclusio.

13. Opp. tom. IV, p. II, pag. 1673.

The Pope has pensionem vel elemosinam annualem ab istis requirere, 168<sup>o</sup> E  
 no power to nam in lege Christi talis perpetuus redditus non  
 enforce pay- ments from the habetur nec ex lege imperiali post dotacionem factam  
 King, a cesare, quia integrum imperium non habet ius,  
 unde liceat sibi exaccionem huiusmodi vendicare.<sup>5</sup>  
 Requireretur ergo ut papa in hoc humilis elemosinarius regis petat ratificacionem talis elemosine, cum  
 omnia que habet in Anglia tenet de rege, tum quia  
 dominium regni nostri non est subiectum imperio, et  
 per consequens non parti imperii decise ad Romanum <sup>10</sup>  
 pontificem, tum eciam quia sic regnum nostrum  
 foret per mortificacionem temporalium nimium dimi-  
 nutum et per consequens virtute brevis regii; ad  
 quod dampnum rex statim revocaret quod tam impro-  
 vide est concessum. <sup>15</sup>

but the King is Rex vero ex vocali promissione, ex scripti personali  
 bound to con- obligacione, vel ex paternali affectione potest esse  
 tinue his ances- tor's alms, obligacionis ad progenitorum suorum elemosinas gratis  
 tor. <sup>1</sup> continuandum, sed potissime ratione obligacionis qua  
 Christo tenetur sub obtentu beatitudinis impertiri opera <sup>20</sup>  
 misericordie membris suis (ut patet Matthei XXV<sup>o</sup>); et  
 cum maius opus misericordie sit fraterna coreccio,  
 patet quod heredes sunt secundum leges Dei et homi-  
 num ad ipsam amplius obligati. Unde (ut dixi superius) <sup>25</sup>  
 plus faceret in casu ad continuacionem elemosine  
 though he may progenitorum, auferendo ipsam a discolis et conver-  
 vary their tendo eam in alias pios usus quam quantumlibet  
 application. multiplicando collacionem temporalium minus provide.  
<sup>2</sup> Et ex talibus operibus misericordie sibi succendentibus  
 etiam diversis in genere fit unum opus misericordie <sup>30</sup>  
 successivum, cum tota ecclesia a principio \* mundi <sup>168<sup>4</sup></sup>  
 usque ad novissimum electum habet unum opus  
 misericordie secundum quod ecclesia plene complacet  
 sponso suo.

7. B: artificacionem. A in marg.: Conclusio.  
 13. A A<sub>1</sub>: regie; B: regei; recte: regii.

12. 13. A A<sub>1</sub>: dirimitum.  
 16. A in marg.: Conclusio.

F 168<sup>a</sup> Contra dicta obicitur primo per hoc quod in veteri testamento erant multe tales elemosine, religiones et ritus perpetui approbati, cum ergo tante auctoritatis sit vetus testamentum ut novum, sequitur quod licet fundare tales elemosinas perpetuas auctoritate veteris testamenti. Nam ex hinc sumitur solucio decimarum, ut dictum est libro III<sup>o</sup> cap. . . . ex testimonio Henrici de Gandano et sancti Thome; et assumptum patet Levitici VI<sup>o</sup> et VII<sup>o</sup> Exodi XXVII<sup>o</sup> et sepe alibi in scriptura.

Answer:  
These were  
ordained by  
God,

Hic patet quod obieccio ista non impugnat predicta, cum conclusio sit concedenda. Sed utinam sic arguentes attenderent ad sufficientem similitudinem utro abique, primo quomodo in veteri testamento ordinata est talis perpetuitas, singulariter a Deo et non ab homine. Unde libri legales et prophetales sic inchoant talia privilegia perpetua: *Hec dicit dominus;* et tunc cum auctor utriusque testamenti expressit voluntatem suam sufficienter in evangelio, non usurparent super addere ordinacionem que videtur ordinacioni Dei b contraria ipso domino inconsulto. Considerarent secundo quomodo omnes dicte elemosine vocate perpetue erant solum periodice, sicut patet in materia de cessacione legalium et persone privilegiate ratione delicti a domino privilegiante proporcionaliter ambo vente, ut patet de Datan et Abiron Numeri XVI<sup>o</sup>, de Hely et suis filiis I<sup>o</sup> Regum II<sup>o</sup> et IV<sup>o</sup> capitulis, et de sacerdotibus, scribis et phariseis tempore Christi, qui omnes proporcionaliter ad abusum privilegii sunt 30 puniti. Quomodo ergo vendicaremus colorate privilegium ab homine preter Deum, et super hoc exemptionem a tutela et regulacione illius privilegii ab illo

who could and  
did withdraw  
them;

and do not  
authorise  
human foun-  
dations exempt  
from regulation.

1. A in marg.: Contra. Prima obieccio. 7. Cap. In codd. sequitur lacuna. 11. A in marg.: Responso. 11. A: inpungnat. 21. A in marg.: Conclusio. 27. B: cum suis filiis.

8. Henricus de Gandano, Vide inf. pag. 317.

qui privilegiat citra Deum? Locus enim a similitudine<sup>1684</sup> **F** ex lege veteri hoc non petit; stet homo in limitibus privilegii unius personae et tunc limitari convenit regimen plenum illius privilegii ad illam personam singulariter concedentem.<sup>5</sup>

The clergy of  
the O. T. was  
limited as to  
what it might  
receive.

Tercio notaret sic arguens quomodo clerus veteris testamenti, quando vixit carnaliter, limitatus est per Deum sine sollicitudine circa proventus vel redditus adquisitos vel datos humanitus, quid de oblacionibus, e primiciis vel loco ad inhabitandum percipiet, quanto<sup>10</sup> magis clerus spiritualis Christi pauperis et egeni excluderet se striccius a mundialibus de alimentis et tegumentis secundum regulam Apostoli I<sup>o</sup> Tim. VI<sup>o</sup> contentatus? Nam Ezechiel. XLIV<sup>o</sup>, 28—30, sic scribitur: *Non erit autem sacerdotibus hereditas, ego hereditas<sup>15</sup> eorum. Et possessiones non dabitis eis in Israel, ego enim possessio eorum. Victimam et pro peccato et pro delicto ipsi comedent et omne votum in Israel ipsorum erit. Et primitiva omnium pecorum pri-*  
*mogenitorum et omnia libamenta ex omnibus que<sup>20</sup> offerunt sacerdotum erunt.*

Much more  
should the  
clergy of Christ  
set an example  
of unworld-  
liness.

Habuerunt autem loca pro inhabitacione et alendis **G** pecoribus (ut patet Josue XXI<sup>o</sup> et ultimo). Si ergo clerus Aaronita tam carnis, tam laboriose solicitus circa ceremonias legis sue, tam limitate et stricte habuit temporalia,<sup>25</sup> quanto magis clerus Christi qui exemplo conversacionis et verbo predicacionis docuit mundum relinquere \* et<sup>169<sup>a</sup></sup> conversando in celestibus ad eorum annihilationem laicos edocere? Et hec racio legis Dei, Deuteronomii XVIII<sup>o</sup>, 1, quare precipit populo sub hiis verbis: *Non<sup>30</sup> habebunt sacerdotes et Levite et omnes qui de eadem tribu sunt partem et hereditatem cum reliquo populo Israel, quia sacrificia domini et oblaciones eius*

3. A A<sub>1</sub>: unius — privilegii deest. 6. A in marg.: In veteri testamento erant multe elemosinae, religiones et ritus perpetui approbati. Clerus moderate debet habere temporalia (Above 1684 without mark of reference).

14. A in marg.: Racio.

**G** 169<sup>a</sup> comedent et nichil aliud accipient de possessione fratrum suorum: Dominus enim ipse est hereditas eorum, sicut locutus est illis. Et sic intelligo scripturam sacram Numeri XVIII<sup>o</sup>, 20, cum dicitur: *Dixit-5 que dominus ad Aaron: In terra eorum nichil possidebitis nec habebitis partem inter eos, ego pars et hereditas tua.* Haberent autem sacerdotes de optimis vescibilibus sine sollicitudine (ut patet ex Exodi XIX<sup>o</sup>, Levitici I<sup>o</sup> et IV<sup>o</sup> et capitulis sequentibus). Ex 10 istis potest colligi conclusio quod moderna cleri dotacio non est fundabilis in altero testamento.

**a** Secundo principaliter obicitur per hoc quod dare aliquantam elemosinam pro aliquanto tempore est 15 cum paribus alicuius meriti; dare cum paribus tantam vel maiorem elemosinam per tempus diuinus foret meriti amplioris, et per consequens pro tempore legis gracie, quando debet esse superhabundans caritas, debet dari elemosina largissima quoad quantitatatem 20 muneric, quoad libertatem donacionis et quoad diuturnitatem temporis. Sed cui donarent laici nisi clero Christi a quo recipiunt elemosinas ampliores? Ergo sancti reges et prelati, leges ecclesie et ostensiones miraculi docent cum ratione de maioritate meriti quod 25 talis dotacio ecclesie sit meritoria utrobique. Quis, b inquam, dubitat quin, si Petrus meritorie dederit elemosinam et, servato merito, superaddiderit quomodolibet elemosinam ampliorem, quin etiam cresceret meritum aggregatum?

**H** Hic dicitur concedendo primam conclusionem: eo quod apostoli et alii cariores Christi discipuli dederunt omnia sua temporalia, sequendo Christum in evangelica paupertate, ita quod nec dacio nec recepcionem

<sup>2.</sup> It is objected  
<sup>a)</sup> that the more  
the alms, the  
greater the  
charity,

<sup>b)</sup> that alms  
can be given to  
none better  
than to the  
clergy.

<sup>Answer:</sup>  
<sup>a)</sup> True, if the  
alms are rightly  
directed;

2. B: fratrum. 11. A in marg.: Conclusio. 13. A in marg.:  
Contra. Secunda obieccio. 14. A in marg.: Nesciat sinistra quid  
faciat dextra. 30. A in marg.: Responsio.

per se culpabilis sed carencia boni modi, notandum <sup>169<sup>a</sup> H</sup>

but merit does  
not depend  
wholly on the  
amount given  
but on the  
spirit of the  
giver.

tamen quod maioritas meriti dantis elemosinam nec absolute attenditur penes quantitatem aut valorem dati nec penes quantitatem temporis pro quo datur, quia iuxta diffinicionem Christi, Luce XXI<sup>o</sup>, 2, *Mulier paupercula mittendo quadrantem in gazophilacium plus omnibus misit*. Ideo attendendum est ad caritatem a qua procedit elemosinacio corporalis. Et patet quod modus elemosinandi respicit discretionem qua elemosinans relevet indigentem. Ideo evangelium non precipit ut relinquent bona sua det Christi apostolis sed pauperibus ut cecis, claudis atque debilibus.

Alms must be  
given

1. to the poor, Secundo requirit rectitudo modi elemosine, ut tribuens  
2. as a service observet servilem humiliacionem qua sciat se esse

15 nudum ministrum Dei cui prestita sunt bona fortune,

2. as a service ut humiliiter ac caritative distribuat. Et tertio requirit modus rectus elemosinandi ut elemosinans observet

3. without thought of worldly reward. puram et simplicem intencionem non appetendo mundi gloriam. Et ideo docet Christus Matthei VI<sup>o</sup>,

2, 3, quod faciendo elemosinam non canes ante te tuba sicut ypocrite, sed nesciat sinistra, hoc est, inten<sup>c</sup>io expectans retribucionem temporalem, quid <sup>169<sup>b</sup> faciat dextra; pars intencionis qua recte et pure spiritualis retribucio perpetua pro alio seculo exspectatur et secundum quod ista plus adequantur cum maiori caritate est maior elemosina in donante. Ex quo patet cum veritate facti quod elemosine vocate perpetue in maiori parte vel semper habent minus</sup>

The founder of de ratione elemosine quam dande elemosine temporales. Nam taliter elemosinans deficit communiter in 1  
perpetual alms usually fails in all three points. discretione dando magis egentibus, deficit secundo 2  
in humiliacione credendo quod data sunt sua ad ordinandum quomodounque voluerit sine superiori domino ipsum ut nudum servum suum et organum

1. B: carencia. A in marg.: Conclusio. Nota rectum modum elemosinandi (Below 169<sup>a</sup> without mark of reference). 8. A in marg.: Conclusio. 19. Codd. Matth. V. 34. A A<sub>1</sub>: ut organum.

H<sup>169<sup>b</sup> excitante, et demum communiter in elemosina tam corporali quam spirituali surrepit affeccio vane glorie vel boni utilis temporalis; et (si non fallor) oculus cesaris quodammodo infectus fuerat in hiis tribus.  
 5 Quis rogo sciret docere quod cesar vel alius dominus secularis in fundando tam publice perpetuas elemosinas non intendit vane gloriam solempnitatis nominis sui et sui generis longis temporibus duraturam? Quod si illud preponderat intencioni dextere, faciendo elemosinas de alieno, peccat mortaliter.  
 10</sup>

I Et patet ad formam argumenti concedendo conclusionem et sequelam: Nam maxima elemosina in via est ut quis relinquat penitus civilem possessionem in mundo et ponat vitam presentem pro honore Dei  
 15 et utilitate ecclesie dicente Christo Johannis XV, 13:  
*Maiorem caritatem nemo habet quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis;* talis ei dat omnia bona sua fortune et omnia bona sua naturalia, et cum *iusti sunt omnia*, patet quod in tali dacione  
 20 fundatur elemosina largissima; et patet conclusio.

Quoad quantitatem muneris, quoad libertatem donacionis et quoad diuturnitatem temporis patet quod viventes exproprietarie religione perpetua faciunt elemosinas largissimas et ordinatissimas, quia  
 25 primo miserentur anime sue placentes Deo, et secundo facientes spiritualia opera misericordie toti mundo ex vi communionis sanctorum plus ad honorem Dei prosunt ecclesie quam secularis accumulans quotlibet temporalia domui private secundum religionem preter evangelicam adinvente. Unde absit fidelem credere  
 30 quod proporcionaliter ad quantitatem molis vel valoris donati in foro seculi attenditur quantitas elemosine donatoris, cum infinitum maiorem elemosinam contingit quantumlibet minus valere in foro seculi.

Those who live without property give alms best.

The worth of alms does not depend on their amount.

5. A in marg.: Conclusio. 11. A in marg.: Ad argumentum.

11. 12. A A<sub>1</sub>: concedo conclusionem.

or the miser  
would be  
justified by a  
large bequest.

Tunc enim apostoli fecissent elemosinas nimis parcas,<sup>169<sup>b</sup></sup>

I

et mundiales extollerent supra precipuos religiosos in merito, dareturque secularibus occasio ad inordinate querendum et ad inordinate retinendum bona fortune, ut in fine condendo grande testamentum dent grandem<sup>5</sup> elemosinam abbathie vel clero, quia certum est quod proporcionaliter ad elemosinam vel opus misericordie viatoris est beatificandus in patria.

Unde logici cognoscunt quomodo data elemosina est alia maior; que alia est priori quantumlibet maior<sup>10</sup> elemosina. Unde contingit quod potus aque frigide sit maior elemosina danti ex simpliciori<sup>\*</sup> oculo et<sup>169<sup>c</sup></sup> maiori fervore caritatis, quam fuit dotacio qua Constantinus dotavit ecclesiam, vel elemosina qua rex terrenus fundavit grandissimam abbathiam. Nam nisi<sup>15</sup> spirituale opus misericordie prevaleat corporali, stante isto cursu ecclesie, domini seculares forent nimis exaltati in celo et viri apostolici nimis mediocriter premiati.

b) We ought to  
give to the  
clergy what  
enables them to  
minister spiri-  
tually;

all beyond  
should be given  
to the poor.

Et patet ad questionem qua queritur, cui seculares<sup>K</sup> darent elemosinas nisi clero; nam illis tenentur dare prudenter de quanto sustinerent eorum privilegia data a Christo, et continuarent eorum dispositionem ad rependendum elemosinas spirituales. Alias autem elemosinas darent corporaliter magis egentibus. Unde<sup>25</sup> si ex ceca pietate et falsa misericordia nimis onerant clerum cum possessione civili, contingit eos ex hinc incidere in excommunicacionem et heresim ratione ablacionis primevi privilegii concessi a Christo suis discipulis, ut meminit Canon XXII<sup>a</sup> d. *Omnes*. Et<sup>30</sup> ita concedo quod dotacio ecclesie fuit altrinsecus meritoria, sed dotacio ac status in quo Christus ipsam

7. A in marg.: Conclusio. 10. B: purior quantumlibet. A in marg.: Nota. 16. B: prevaleat. 20. A in marg.: Conclusio. 30. B in marg.: Ecclesie dotacio fuit meritoria.

30. Decr. I pars, d. XXII, c. I.

**K** 169<sup>e</sup> instituit fuit perfeccior. Unde verisimile est quod multi ex defectu serpentine prudencie in ista elemosina ecclesie altrinsecus sunt dampnati; diuturnior autem elemosina est breviori prestancior, sed nemo dicit 5 quod diuturnitas elemosine penes formam diuturnitatis expresse in cartis regulariter attendatur, cum stat elemosinam horalem de correpcione fraterna manere perpetuo in fructu, ubi elemosina cartalis sub nomine perpetuitatis expressa extinguitur infra annum tam 10 in substancia elemosine quam in fructu. Sic ergo dans prudenter, ferventer et paulative elemosinas continue plus crescit et superaddit elemosinas quam ceteris paribus faceret sub signo elemosine perpetue dando simul, quia fervor caritatis et vigil custodia 15 rectificande elemosine forent meritorius conservata.

Tercio principaliter arguitur per hoc quod elemosina debet sic dari, ut generi secularium elemosinanti accresceret maior utilitas et generi cleri elemosinandi accresceret plus excitativa securitas ad vigilanter perficiendum officium clericale; sed quis dubitat quin hoc contingeret sub forma dotacionis perpetue? Ergo illa est dotacione temporali prestancior.

Hic dicitur quod verum assumitur, unde pro minori quilibet christianus debet credere quod in temporalibus dotacio temporalis excluso signo perpetuitatis humane elemosine foret undiquaque perfeccior: et patet defectus consequencie. Unde pro declaracione prime partis maioris assumpte patet eius veritas ex dictis, cum talis elemosinacio foret factis Christi et 25 apostolorum conformior, et per consequens elemosinanti utilior. Unde Act. III<sup>o</sup> legitur quomodo possessores agrorum vendebant et ponebant ante pedes apostolorum, non ut hereditarie vel perpetue possiderent, sed ut divideretur singulis prout cuique opus

3. Objection:  
Perpetual alms profit most, because they make the clergy secure to perform their duty.

Answer:  
This is a mere assumption, temporary alms would enable them much better to do their duty.

16. A in marg.: Contra. Tercia obieccio.  
sponsio. 31. B: quomodo possessions.

23. A in marg.: Re-

In the primitive Church there were no foundations, but immediate distribution. erat. Nec solum servata est illa forma elemosinandi <sup>169<sup>a</sup> K in Judea, ubi Deus scivit apostolos non perpetuo permansuros, sed \* in Asia, in India, in Ethiopia et <sup>169<sup>a</sup> ubique terrarum christiani conversi sunt et presbiteri constituti; sed indubie illi ex maiori fervore <sup>5</sup> caritatis, ex maiori prudencia ac simplicitate quam nostri succedentes qui sub forma dotacionis perpetue dabant sua et magis quieta, ac in pace Christi plus firmata est ecclesia illa primitiva conversa quam fuit nostra ecclesia cesarea sic dotata. <sup>10</sup></sup></sup>

Unde illud magnum scisma factum per Sergium L monachum sicut et illud scisma quod hodie pululat per duos pseudomonachos cum aliis particularibus divisionibus in ecclesia causata sunt ex insaciabili affectione cleri ad temporalia, quam nisi occasione <sup>15</sup> dotacionis cesaree verisimiliter non haberent. Si enim non esset ista dotacio, non sic contenderent pro primatu, cum circa preeminenciam servilis humilitatis non sit contencio.

Quarrels and wars would end if the Church kept Christ's privilege of poverty.

Immo ut probabiliter creditur tota dissensio inter <sup>20</sup> regna et gentes diversarum sectarum exoritur propter omissionem culpabilem consiliorum ac privilegiorum que Christus instituit clero suo. Nam si omnes redditus quibus in christianismo dotatur ecclesia, forent inter seculares dominos distributi et cleris ostenderet in se <sup>25</sup> concorditer ac efficaciter contemptum seculi ac tertio predicaret laicis vigilanter de fallaci affectione temporalium pro momento quo peregrinamur a domino, et quomodo instantaneum seculare desiderium inducit dampnacionem perpetuam, brevis autem mundi con- <sup>30</sup> temptus preparat efficaciter ad beatitudinem conse-

11. A in marg.: Nota.

20. A in marg.: Conclusio.

11. Sergius III. (897—904). Comp. Gregorovius, Gesch. der Stadt Rom im Mittelalter III, 242 hodie; id est, 1378; per duos pseudomonachos scil. per Urbanum VI et Clementem VII.

L 169<sup>a</sup> quendam, tunc cessarent bella in christianismo, vel simpliciter vel in parte, et disponeretur ecclesia Christi ad conquirendum armis virtutum populum infidelem. Sic enim fuit tempore apostolorum, quando exproprietarie pure secundum Christi consilia vixit clerus, sed commixtus sinistris tradicionibus humanis cum dexteris Christi consiliis, vinum in quo inebriaretur ecclesia est limphatum et genus nervorum caritatis ecclesie debilitatum et sine custode zizannium discordie 10 undique seminatum.

M Cum enim corpus ecclesie sit limitatum a Deo, The Church is  
 quibus cibis et qualiter secundum partes disparest when the clergy  
 pasceretur, Deus sicut tribuit commensurale alimentum  
 spirituale per prelatos distribuendum fidelibus, sic dat  
 15 escam corporalem parciendam per activos tam predi-  
 catoribus in agro quam contemplatoribus in lecto.  
 Ideo usurpantibus illis violentis officium et consu-  
 mentibus inordinate eorum pabulum necesse est totum  
 corpus ecclesie esse inordinatum ex defectu obser-  
 20 vacionis ordinis suarum parcium. Si enim fit bolismus  
 in homine et breviter quocunque membro secundum  
 appetitum caninum contra regulas virtutis regitive  
 trahente alterius nutrimentum vel occupante alterius  
 membra officium, fit in toto corpore discrasia. Si  
 25 enim viator haberet vermem in stomacho qui con-  
 sumeret nutrimentum membrorum, quomodo servaretur  
 sanitas et valitudo eorum? Sic si sacerdotes Baal cum  
 uxoribus et filiis consumunt mendaciter per meatus  
 170<sup>a</sup> nocturnos \* et subterraneos bona plebis, patet littera  
 30 Danielis XIV<sup>o</sup>: sic autem est in corpore ecclesie cuius  
 virtus regitiva est patris sapiencia; et leges eius, ut  
 mandata atque consilia, sunt privilegia singulariter  
 membris ecclesie officium operandi et nutrimentum  
 limitancia, ut membra superiora debent pasci precipue  
 35 spiritu animali et regere ac movere membra supposita;

13. A in marg.: Nota.

17. Violentis; recte: violenter.

24. B: discrasia.

19\*

disordered  
when the clergy  
encroaches  
upon the work  
and reward  
assigned by God  
to the laity.

quod si dislocantur et innaturaliter pascuntur, necesse <sup>170<sup>a</sup> M est ut in aliis membris fiat discordia.</sup>

All the evils  
in the Church  
spring from  
worldliness.

Unde credo quod nunquam in corpore ecclesie cessabit simpliciter bellum, dolus atque contencio, antequam cleri dislocacio, secularis officii usurpacio, <sup>5</sup> et per consequens officii speculatoris omissio sit per virtutem regitivam ecclesie restituta; in tanta namque armonia constituta est pars mundi superior quod secundum Commentatorem una stella addita celo vel moveret cum fatigacione et pena, vel simpliciter <sup>10</sup> non moveret; et multo magis in regno celorum quod est ecclesia contrariacio superiorum suo motori facit quod tota ecclesia fatigabiliter sit turbata. Tota autem contrariacio stat in hoc quod bona temporalia plus bonis perpetuis sunt amata. Ideo ve illis qui stulte <sup>15</sup> faciunt in affecione pastorum temporalia spiritu-alibus anteponi.

The security  
that comes of  
endowments is  
a false one.

Si autem prelati sint magis avari, honoris mundani plus cupidi, plus viventes secundum fastum seculi, per bella excitata de bonis pauperum ad vindicandum <sup>20</sup> proprias iniurias amplius secularibus insistentes, et (quod periculosissimum est) sub pallio sanctitatis quicquid perpetraverint fuko adulterandi verbum Dei sophistice defendantes, quomodo cum isto circulo quinarii stabit regnum? Scio quod in ista rota currus <sup>25</sup> diaboli seducerentur (si fieri potest) eciam electi, et non sic preparatur ad hic augendum populum domini sed satellitum Antichristi.

Et quantum ad secundam partem assumpti, patet <sup>N</sup> quod infideliter vendicatur a clericis in talibus dota- <sup>30</sup> cionibus a mundo securitas; nam carta evangelii quam Christus concessit non potest deficere. Unde Matthei VI<sup>o</sup>, 25, precipit clero suo *ne sit sollicitus*

3. A in marg.: Nota. 18. A in marg.: Nota quinque. 21. 22. B:  
et per quod. 27. B: hoc augendum; A<sub>1</sub>: sic agendum. 29. B:  
terciam partem.

N<sup>o</sup> 170<sup>a</sup> *quid manducabit vel bibet, aut quomodo induatur,* The true security depends on the promise of Christ who commanded us not to be careful for these things.  
*sicut solliciti sunt viventes gentiliter, quia, ut arguit per locum a maiori: Si Deus providet pastum volucribus celi et tegumentum liliis agri,* quanto magis domesticis fidei? Si enim tempore legis veteris quando minus suadebatur elemosina, Psalmista dicat, Psalmo XXXVI<sup>o</sup>, 26: *Junior fui, etenim senui et non vidi iustum derelictum nec semen eius querens panem,* quanto plus hodie? Tollat ergo clerus offensam domini non declinando a lege sua, sicut communiter facimus affectando inordinate voluptatem et curiositatem, et non est compossibile quod ad deterioracionem desint nobis necessaria vite nostre, quia Matthei VI<sup>o</sup>, 33, dicit veritas: *Querite ergo primum regnum Dei et iusticiam eius, et hec omnia adicientur vobis.* Privilegium autem Christi concessum Luce X<sup>o</sup>, suis discipulis est securius quam carta vel concessio mundana, cum dominus mundi qui mentiri non poterit 170<sup>b</sup> sic precipit: *In quamcunque domum intraveritis \* ibi manete edentes et bibentes que apud illos sunt.* Sed debemus cavere sollicite ne amittamus hoc privilegium per abusum, quod fit quando contra regulam et vitam apostoli sumus hospitibus onerosi. Quomodo ergo stat cum fide et religione christiana quod 25 clerus confederatus et obligatus mundo per cartas plus confidit in dotacione cesarea quam divina, cum Luce XXI<sup>o</sup>, 34, precipiat ut caveamus *a crapula et curis seculi.* Et patet ex fide scripture quomodo observantes ordinem illum prepostorum sunt inse-30 curissimi quoad homines et quoad Deum. Oportet enim primo quod originetur in Deo securitas que non potest fundari nisi in observancia legis sue. Et

9. A in marg.: Conclusio.  
 Christo concessa.

16. A in marg.: Nota privilegia a

27. A in marg.: Conclusio.

29. A A<sub>1</sub>:

servantes ordinem.

3. Matth. VI, 26—28.

19. Luc. IX, 4.

hec racio quare Deus ad abstergendum cecitatem <sup>170<sup>b</sup>N</sup>

mundanam ab oculis mentis nostre ordinat nunc  
 translacionem regnum in qua extinguitur cleri  
 mundana securitas, nunc permittit predones, fures,  
 incendium vel alium eventum fortuitum evenire. Unde 5  
 tollantur temporalia in quibus seculares clerici pre-  
 postere confidebant, et nunc tercio permittit dissen-  
 siones oriri inter partes, tollens seculi potentes de  
 medio per quod coniectura providencie humane eciam  
 in superioribus ecclesie sepius est cassata. <sup>10</sup>

This false  
security hinders  
Christ's priests  
from warning  
the people.

Ulterius consideret Christi discipulus si ista vocata <sup>1</sup> $O$   
 mundana securitas assecurat altrinsecus elemosinatores  
 ac elemosinatos de accepcione operum misericordie  
 quoad Deum. Nonne ista mundialitas retardat Christi  
 presbiteros, ut ascendant ad speculam scripture in <sup>15</sup>  
 qua possent omnia pericula ecclesie a mundi principio  
 usque in finem premuniendo ecclesiam speculari (ut  
 notat scriptura Jeremie XXXI<sup>o</sup> et Ezechiel XXXIII<sup>o</sup>)?  
 Notet secundo si ista copiosa mundana securitas <sup>2</sup>  
 facit istos speculatores sompniferos et ignaros ad <sup>20</sup>  
 ista pericula ecclesie previdendum, illos autem facit  
 timidos ad pericula dampnacionis populi predicendum,  
 et alios qui forent altilia facit reptilia, indispositos  
 ad orandum pro subditorum salute, inter Deum et <sup>25</sup>  
 populum mediando, vel ad merendum sibi et aliis <sup>25</sup>  
 sacramenta ministrando vel evangelium predicando.  
 Unde notaremus parabolam Christi, Luce XII<sup>o</sup>, ubi <sup>3</sup>  
 precipit cavere ab omni avaricia, quia non in diviciis  
 cuiusquam vita eius est, sicut probat de quodam  
 divite, sollicitante se circa inhorreacionem bonorum <sup>30</sup>  
 suorum, et eadem nocte fuit anima eius rapta per  
 demones. Cogitaremus insuper illud Ezechielis XVI<sup>o</sup>, 49:  
*Hec fuit iniqüitas Sodome, sororis tue, superbia, <sup>4</sup>*  
*saturitas panis et abundancia et ocium, que qua-*

11. A in marg.: Nota bonas consideraciones. Nota contra securitatem  
 dotacionis. 34. A A<sub>1</sub>: odium.

O 170<sup>b</sup> tuor si sint in clero occasione dotacionis, imminet exinde periculum. Si autem occasio sit data vel accepta per accidens ex tali dotacione perpetua, ubi temporalis elemosinacio foret securior, patet periculum 5 tam in elemosinante quam elemosinato isti seculari ritui innitendo. Deus autem necessitat divites huius seculi, ut continue ministrent clero in vite necessariis, quantum de clero est necessarium ecclesie militanti.

Et patet quod non est securitas domino seculari 10 elemosinam suam taliter impertiri, cum veritas precipit sibi Luce XVI, 9, *ut faciat sibi amicos de mammona iniquitatis*, non autem spirituales et periculosissimos inimicos. Sed Matthei X, 36, dicit Christus: *Inimici eius, domestici eius.*

170<sup>c</sup> Nulli \* enim plus subdole faciunt scisma in sancta matre ecclesia tamquam magis periculosi heretici quam illi qui videntur esse capitales ecclesie induiti vestibus ovium. Unde quamvis tam de laicis quam de clero 20 sint multi heretici, ut patet de tribus personis prescritis que relinquuntur in finali iudicio (de quibus Matthei XXIV, 1), periculosior et communior heresis pululat in clero, cuius (ut alias exposui) sunt tres gradus.

P Primus est quando in clero quis aspirat ad dignitatem ecclesiasticam symoniace pocius propter questum et fastum cum eis sequentibus quam meritorium officium spiritualiter serviendi. De ista heresi loquitur decretum I<sup>a</sup>, q. I, sub auctoritate Gregorii sic dicentis: *Fertur symoniaca heresis que prima contra ecclesiam Dei diabolica supplantacione surrepsit et in ipso ortu suo zelo apostolice ulcerionis percussa atque dampnata est, in regni nostri finibus dominari.*

The most dangerous heresy is common among the clergy and in three degrees:

9. A in marg.: Conclusio. 13. A in marg.: Conclusio. 15. A in marg.: Conclusio. 21. A A<sub>1</sub>: XXIV: deest. 24. A in marg.: In clero. A B in marg.: Nota tres gradus heresis.

28. Decr. II pars, caus. I, q. I, cap. XXVIII.

1. Clerks aspire to office in the Church for worldly ends;

Tales enim hereticos debet superior in ecclesia et <sup>170<sup>o</sup> P  
precipue verus Christi vicarius extirpare; omnis enim  
symoniacus est hereticus (ut patet I<sup>a</sup>, q. I. *Quis-*  
*quis*). Nec videtur aprior destruccio huius heresis  
quam tollere proprietatem temporalium gracia cuius <sup>5</sup>  
est talis dignitas symoniace affectata.</sup>

2. The clergy  
spend money  
wrongfully or  
hoard it;

Secundus gradus heresis a prelatis venandus et ab  
utroque brachio destruendus est, cum persona dotata  
ecclesie, que debet esse procurator, non dominus  
elemosinarum datarum pauperibus, ut patet in prin- <sup>10</sup>  
cipio capituli huius et libro III Decretalium, *De*  
*Donacionibus*, cap<sup>o</sup>: *Fraternitatem*, cum, inquam, talis  
expendit bona ecclesie prodigaliter in pompa seculi  
vel consumit ipsa in cognacione vel affectione carnali,  
aut tercio detinet thesaurum pauperum avare affec- <sup>15</sup>  
cione terreni commodi, tunc est periculus hereticus  
sed periculosisimus persona conventionalis istis condic-  
tionibus heresis maculata. Patet ista heresis, ymmo  
antechristiana vesania ex dicto beati Gregorii posito  
in decretis XVI<sup>a</sup>, q. VII, sic dicentis: *Pervenit ad 20*  
*nos fama sinistra quod quidam episcoporum non*  
*sacerdotibus proprie diocesis decimas atque christiano-*  
*rum oblaciones conferant, sed pocius laicalibus*  
*personis, militum videlicet sive servitorum vel (quod*  
*gravius est) eciam consanguineis. Unde si quis 25*  
*amodo episcopus inventus fuerit huius divini precepti*  
*transgressor, inter maximos hereticos et pessimos*  
*antichristos non minimus habeatur, et sicut Nicena*  
*synodus de simoniacis censuit, et qui dat episcopus*

7. A in marg.: Secundus gradus.

3. Decr. II pars, caus. I, q. I, cap. V.      11. Decretal. Greg. IX  
lib. III, tit. XXIV, c. II.      19. Non ex dicto beati Gregorii  
sed pocius Gregorii VII, vide Decret. II p., caus. I, q. III, c. XIII  
et XVI, q. VII, c. III. Vide notam Friedbergii, corp. i. c. I, 417.  
Hunc errorem et Johannes Hus (Opp. I, 194<sup>a</sup>) recepit.

**P** 170<sup>o</sup> et qui recipiunt ab eo laici, sive pacto sive beneficio, eterni incendii ignibus deputentur. Et multo magis communitas que debet esse religiosior et est in isto peccato pertinacior et antichristus profundior, cuius-5 modi forent religiosi, viventes seculariter, distribuentes bona pauperum cognacioni sue, ut fiat mundo inclitus, militaribus atque iuridicis, ut defendant suos redditus, et (quod foret pessimum) si darent cognacioni sue carnalibus et famulis inhabilibus presentacionem ad 10 beneficia ecclesiastica virtute iuris patronatus. Et omnia ista innuit beatus Gregorius.

**Q** Tercius gradus clericalis heresis est, cum sacerdos occupat statum et bona ecclesie sine hoc quod rependat debitum ministerium ad quod pretextu elemosine et 15 acceptacionis solempnis officii obligatur; talis autem 170<sup>a</sup> ut \* sic excommunicatur a domino, quia si laicus excommunicatur ab homine, eo quod iniuste detinet decimas vel elemosinas debitas sacerdoti, multo plus sacerdos excommunicatur a domino qui iniuste post 20 maiorem obligacionem detinet spirituales elemosinas subditorum. Obligacio, inquam, est maior, cum non licet sibi elemosinas spirituales subtrahere etiam subdito subtrahente elemosinas corporales. Sacerdotes enim Christi debent benefacere persequentibus et 25 diligere inimicos, et iterum substraccio spiritualis elemosine est periculosior, cum minatur perpetuam perditionem corporis et anime, sed neutrum tam evidenter substraccio elemosine corporalis. Unde Jeremie XLVIII<sup>o</sup>, 10 dicitur: *Maledictus qui facit opus domini fraudulenter*; et multo magis est maledictus qui recipit onus ducatus gregis dominici, quem vel proditorie dicit in precipicium, vel fraudulenter omnino subtrahit ministerium, de quo dictum est libro VI<sup>o</sup>,

3. Priests receive the endowments but do not repay them with service.

1. In decret. leges: sive precio sive beneficio.  
cior — vivente deest. 5. A A<sub>1</sub>: pertinacior — vivente deest.

4. A A<sub>1</sub>: particulariter distribuentes.  
12. A B in marg.: Tercius gradus.

cap. XX<sup>o</sup> et tribus sequentibus. Omnis autem ex-<sup>170<sup>d</sup> Q</sup> communicatus eciam rite ab homine est hereticus, et evidencius omnis excommunicatus a Deo. Unde IV<sup>a</sup>, q. I *Quod autem, sub auctoritate secunde synodi Nicolaus papa sic loquitur: Hereticos, inquiunt, dicimus tam eos qui ab ecclesia olim proiecti sunt, quam qui post hec a nobis anathematizati sunt. Porro si adhuc nec sic credatis, audite. Preter hos autem aiunt et eos qui fidem simulant confiteri scismaticos esse et eos qui seorsum a comunicantibus nobis<sup>10</sup> episcopis collectas faciunt. Demum vero, et si quidam ab ecclesia super causis quibusdam reprehensi sunt et proiecti et excommunicati, sive ex clero sive ex laicali ordine. Dicimus omnes huiusmodi hereticos atque scismaticos.* Unde glosa dicit ibidem quod<sup>15</sup> omnis excommunicatus est hereticus, et allegat decretum, XXIII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup>, *Ipsa pietas*, et XXIV<sup>a</sup>, q. III, *Illi*. Et concordant dicta de heresi libro VI<sup>o</sup>. Omnis enim vel peccans mortaliter est ut sic divisus a communione sancte matris ecclesie quod sonat here-<sup>20</sup> ticus.

It is heretical to  
infringe the  
privileges of the  
Roman Church  
and law-  
breakers do this.

Item, omnis qui nititur auferre privilegium Romane R ecclesie est ut sic hereticus; quod dissipantes legem de sacerdotum officio maxime faciunt in effectu.

Item, tales periuri sunt nedum, quia negant fidem<sup>25</sup> quam Christo promiserant in baptismo, in recepcione sacerdotalis ordinis et in recepcione illius officii, sed iurati sunt specialiter ad defendendum et retinendum (quantum sufficiunt) iura Romane ecclesie et regulas sanctorum patrum (ut patet III<sup>o</sup> Decretalium *De Iure*<sup>30</sup>

1. A in marg.: Conclusio.      1. A in marg.: Omnis rite excommunicatus eciam ab homine est hereticus.      5. A A<sub>1</sub>: Hereticos inquam; B: inquit; recte inquiunt, sicut in decret. supra memorata et infra: preter hos "aiunt".      8. In decret.: audite quod subditur. 1. B: dicamus omnes.

3. 4. Decr. II pars, c. IV, q. I, cap. II.      30. Decr. Greg. IX,  
lib. II, tit. XXIV, c. IV.

R<sup>170<sup>a</sup></sup> *Iurando. Ego episcopus*). Quod si in isto contra Romanam ecclesiam incurront perjurium, quomodo non papa primus divideret eos a sua ecclesia cui tam proditorie sic illudunt? Heresis ergo symonia-5 corum in ingressu non per hostium, in progressu quo prodigaliter consumunt bona pauperum, et maxime in omissione debiti officii curatorum videtur inficere tam ecclesiam quam Romanum imperium.

## CAP. XIV.

A<sup>171<sup>a</sup></sup> \* Antequam respondeam ad magistrales obiectus, sunt duo dubia breviter transcurrenda. Primo, quo-  
modo stat cum fide scripture dotacio Romane ecclesie. Videtur enim ex multis dictis superius expresse innui  
quod non sine gravi peccato altrinsecus potest tale  
privilegium temporale contra Christi privilegia intro-  
duci. Sed videtur probabile (ut alias sepe dixi) quod illa dotacio sicut et particularium ecclesiarum possunt  
sic rationabiliter colorari, quod seculares domini  
videntes quod vita exproprietaria qualem Christus et  
sui apostoli vixerant est seculari ac civili conversacione  
perfeccior, et sic ad exonerandum eos, ad accumu-  
landum eis meritum, ad multiplicandum milites Christi qui distrahant mundum a vita mundana, cum talis sit ad multiplicandum religionem Christi habilior,  
dederunt titulo elemosine suum seculare dominium,  
non ut sacerdotes Christi civiliter aut seculariter  
dominentur, sed ut servantes humilitatem, paupertatem  
et penalitatem priorem fideliter ministrent  
pauperibus elemosinas ad hoc datas, ut vel sic dis-  
traheretur mundus a conversacione civili et ritu quem

Two doubts to  
be solved:  
1. Whether the  
endowment of  
the Roman  
Church is con-  
sistent with the  
faith.

Probably in its  
first intention  
it was directed  
to help the  
clergy to mi-  
nister more  
effectually;

8. imperium; in cod. A sequitur: Myly Czechowe, id est: Carissimi Bohemi. 10. A in marg.: Materia pro dotacione ecclesie (Above 171<sup>a</sup> without mark of reference). 16. A in marg.: Responso.

and otherwise ante Christum observaverant mundiales. Nec credo 171<sup>a</sup> A it is certainly not consistent with Christ's religion.

quod ista condicione dimissa nec secularium dotacio nec cleri Christi admissio cum religione Christi sit compossibiliter sustinenda; talis autem dotacio, sonans in puram et perpetuam elemosinam, utrumque est a 5 tota trinitate auctorabilis et fundabilis in scriptura.

Modern prelates say that Christ was ruler over the world and they inherit his rights (as vicars).

Sed hic recalcitrant moderni prepositi, dicentes quod licet eis civiliter ac seculariter dominari, et quod secularis dominacio fuit iurepoli debita Christi vicariis, cum Christus dominatus fuit seculariter toti mundo. 10 Unde (ut inquiunt) Constantinus non dotavit ecclesiam, sed illud dominium quod ipse ac predecessores sic occuparunt tyrannice, humiliter et debite diviserunt, unde Christus, Petrus, Clemens et alii precedentes beatum Silvestrum habuerunt ius plenum ad totum 15 imperium, sed non erant in possessione ante concessionem humilem Constantini.

This is a great heresy:

Et inter omnes hereses dissipantes religionem B christianam et fidem scripture hec est una precipua. Primo, inquam, claudicat in hoc quod dicit Christum 1 habuisse ius ad dominandum civiliter, cum conversacione et sermone secundum testimonia sanctorum doctorum exponencium fidem evangelii docebat oppositum. Ipse enim dicit Luce, IX<sup>o</sup>, 58: *Vulpes foveas habent et volucres celi nidos, filius autem 25 hominis non habet ubi caput suum reclinet.* Super quo dicit venerabilis Beda super Lucam lib. II<sup>o</sup>, c. IV<sup>o</sup>: *Quid me propter divicias et seculi lucra cupis sequi, cum tante sim paupertatis ut nec hospiciolum \** 171<sup>b</sup> *quidem habeam et non meo utar tecto?* Et ad istum 30 sensum illud exponitur a beato Jeronymo nec contrarie ab aliquo sancto (ut alias explanavi).

1. A in marg.: Contra dominacionem civilem cleri (Below 171<sup>a</sup> without mark of reference). 7. A B in marg.: Opinio heretica. 24. In codd.: Luce VIII. 27. A in marg.: Beda. 29. A: ut nec; sequitur lacuna. A<sub>1</sub>: meum hospiciolum.

27. Beda in Lucae evangelium Opp. tom. V, pag. 262.

B 2 Item, si Christus et sui apostoli habuissent ius ad 171<sup>b</sup> civiliter dominandum, et faciliter ex oblacione mundi potentum possent fuisse positi in possessione pacifica, He and his apostles refused all civil power.

ut patet de Evangelista et aliis sanctis: sequitur quod 5 ex desidia fuissent valde culpabiles, cum possent ita faciliter quesivisse ius sibi et sue ecclesie et excusasse sibi iniuriantes a sua intrusione. Hoc autem est contra evangelium Luce XXII<sup>o</sup>, ubi decidens questionem de maioritate inter apostolos dicit quod opposito 10 modo se habet ad ritum gentilem, cum maioritas inter eos attenditur penes maioritatem servitii ex humilitate maiori. Ex quo I<sup>a</sup> Petri V<sup>o</sup>, 3, capit ipse pro principio quod sui clericorum non sint dominantes in clero.

3 Item, illud est expresse contra iura canonica, cum 2. It is against the canons. sub auctoritate Augustini, distincione VIII<sup>a</sup>, canon sic loquitur: *Quo iure defendis villas ecclesie, divino vel humano? Divinum ius in divinis scripturis habemus, humanum ius in legibus regum. Unde 20 quisquis possidet quod possidet? Nonne jure humano? Nam iure divino domini est terra et plenitudo eius. Pauperes et divites una terra supportat. Iure ergo humano dicitur: Villa hec mea est. Tolle, inquit, iura imperatoris et quis audet dicere: Villa hec mea est, 25 meus est iste servus, mea est hec domus? Si autem ut teneantur ista ab hominibus, regum iura fecerunt, vultis reticeamus leges ut gaudeatis? Unde infra, XCVI<sup>a</sup> distincione, *Constantinus*, incorporat ecclesia cartam cesaris sub forma qua dotavit ecclesiam. Cum 30 ergo lege scripture, lege sanctorum doctorum et iuris canonici non sit fundabilis secularis dominacio cleri*

18. 19. A A<sub>1</sub>: scriptumhabemus; B: scriptis; Corr. e canone.  
20. A A<sub>1</sub>: possideret.

16. Decr. I pars, dist. VIII, c. I. 28. Dec. I pars, dist. XCVI, c. XIV.

Christi, qua temeritate sompniarent discoli istam <sup>171<sup>b</sup> B blasphemiam?</sup>

If Christ could not rule civilly, how can his servants do so? Ideo (ut sepe diffuse exposui) Christus non potuit 4 dominari civiliter, quomodo ergo doceret servos imitatores precipuos taliter dominari? Nonne dicit Apo- 5 stolus, II<sup>a</sup> Corinthiorum, VIII<sup>o</sup>, 9, quod *pro nobis* inops et *egenus factus est?* — Nonne recitat apostolus Thymotheo suo coepiscopo I, Tim. VI<sup>o</sup>, 8: *Habentes, inquit, alimenta et quibus tegamur hiis contenti simus?* Si ergo sit blasphemia imponere Christo quod sibi non <sup>10</sup> potest competere, et (ut sepe ostendit dominus Ardamacanus) non potest competere Christo dominacio civilis, cum trahit secum de natura rei peccatum veniale, qua fronde presumeret fidelis imponere redemptori suo istam blasphemiam, specialiter cum nec ex scriptura <sup>15</sup> veteris testamenti nec novi sit fundabilis talis dominacio cleri Christi? Si enim sit fundabilis dicas ubi? Et cum non sit contradiccio in scriptura sacra, oportet tollere leges veteris testamenti et novi que sonant in oppositum, ut patet de illis legibus allegatis hic et proximo <sup>20</sup> capitulo. Ymmo cum leges ut plus \* necessarie sunt in <sup>171<sup>c</sup> scriptura sacra clarius expressate (ut patet IV<sup>o</sup>, De Doctrina Christiana), magnum defectum imponeret sic opinans auctori scripture quod nullibi exprimit dominacionem illam tam necessariam sue ecclesie. 25</sup>

Christ could not rule either in his godhead or his manhood: not as to his godhead, which cannot be involved in active life; Item, Christus non potuit dominari civiliter secun- 5 C dum deitatem nec secundum humanitatem, ergo non potuit dominari civiliter quoad deitatem. Non est dubium fideli, cum secundum illam non potest esse activus viator proprietarius vel pars populi nec <sup>30</sup> secundum suam humanitatem, sive solus fuerit homo, sive in puro statu innocencie cum toto suo genere, sive post lapsum ipso posito capite ecclesie ut est modo, duobus modis prioribus non foret civilitas, nec tercio modo foret ipse tam proprietarius. Pro cuius <sup>35</sup>

8. A: ad Tim. 27. A: deitatem deitatem; A<sub>1</sub>: divinitatem deitatem.

C 171<sup>o</sup> declaracione suppono dictum beati Gregorii, XXXIII<sup>o</sup>  
*Moralium, cap<sup>o</sup> primo, super illo Job XIX<sup>o</sup>, 25: Scio not as to his  
 quod redemptor meus vivit. Sciendum, inquit, est manhood, since  
 quod redemptor unam personam se cum sua ecclesia he is one with  
 5 quam assumpsit exibuit; de ipso enim dicitur: Qui his spouse, the  
 est caput Christus. Rursumque de eius ecclesia Church, with  
 scriptum est: Et corpus Christi quod est ecclesia whom all would  
 Et sequitur quod Christum et ecclesiam unam be shared.  
 10 personam credimus, hoc eciam unius persone actibus  
 signari videamus. Ista fide supposita arguo sic: Non  
 est possibile quod Christus, sponsus ecclesie, faciat vel  
 habeat quicquam humanitus nisi secundum communica-  
 cionem tocius sue ecclesie, quia aliter esset sponsus  
 ingratus spouse sue, cum sit personaliter sibi ydemp-  
 15 tificatus, sed quelibet tanta communicacio excludet  
 proprietatem civilem; ergo non est possibile quod  
 Christus sponsus ecclesie vivat secundum proprietatem  
 civilem. Et hec est racio quare Christus amavit bona  
 communia et Apostolus tantum reprobat eos qui  
 20 querunt que sua sunt. Unde Christus nunquam come-  
 dit, dormivit vel quomodolibet se habuit humanitus,  
 nisi prius intendendo profectum tocius ecclesie mili-  
 tantis, dormientis et triumphantis, eciam plus quam  
 profectum proprium sue humanitatis. Sed quis diceret  
 25 personam hominis ut sic proprietarium civilem? Et  
 istum articulum fidei ignorarunt primo apostoli,  
 quando dixerunt: *Magister manduca*, et ille: *Ego*  
*cibum habeo manducare quem vos nescitis*, Johannis  
 IV<sup>o</sup>, 31, 32. Et super ista ratione fundata est primeva  
 30 apostolorum religio, vivendo exproprietarie, post-  
 posita vita et occupacione seculari vel civili.*

6 Item, supposita veritate opinionis predicte, sequitur cum veris quod Constantinus post dotacionem ecclesie remansit hereticus sicut et omnes succedentes domini 35 seculares; quod repugnat approbacioni ecclesie. Et

2. A in marg.: Christus et sua ecclesia sunt una persona.

If the prelates  
are right, Con-  
stantine and all  
later emperors  
were heretics,

consequencia probatur, supponendo tamquam datum <sup>171<sup>c</sup> falsigraphi quod de iure debetur pape, Christi vicario et clero suo tota civilis dominacio huius mundi.</sup>

since they only  
handed over a  
part of what  
was due and  
kept back the  
rest.

Et arguo sic: Ad hoc quod debitor vel iniuste <sup>D</sup> aliena detinens sit absolutus quoad Deum, oportet <sup>5</sup> quod plene satisfaciat, sed sic non fecit Constantinus, cum medietatem imperii sibi retinuit. Cum ergo illa medietas fuit tantum debita sicut medietas occi-  
dua restituta, videtur quod remansit in debito sicut prius, nam secundum Augustinum, Epistola XXXVII<sup>a</sup>, <sup>10</sup> *non dimittitur peccatum nisi restituatur ablatum.* Unde (sicut dixi in materia De Privilegiis) Deus non\* <sup>171<sup>d</sup> potest remittere vel licenciare debitorem, ne satis-  
faciat, et hinc dixi periculosum esse quod quis auc-  
torizet vel foveat sufficientem fugitivum, ne solvat <sup>15</sup> creditori debitum corporale, dicente Augustino in supradicta epistola ad Macedonium: *Illud, inquit, fidentissime dixerim, eum qui pro homine ad hoc intervenit, ne mala oblata restituat, et qui ad se fugientem, quantum honeste potest, ad restituendum <sup>20</sup> non compellit, socium esse fraudis et criminis.* Num-  
quid credimus prepositum loci refugii posse honeste compellere fugitivum sufficientem, ut vel exeat locum tamquam eius violator, vel quod satisfaciat secundum quantitatem apportati vel sufficientiam fugitivi? Illa <sup>25</sup> enim foret honestas legi Dei consona, sed applausus movens ad detencionem iniustam, et specialiter gracia participii foret diabolica facesia. Ideo (ut sepe dixi) vel oportet negare fidem scripture, rationem et sanctos doctores, vel dicere quod talis defensio sapit hereticam <sup>30</sup> pravitatem. Et idem videtur supposita opinione pre-  
dicta de dominio cleri Christi; cum enim taciturnitas</sup>

8. A A<sub>1</sub>: fuit — medietas: deest.      10. A in marg.: Augustinus.  
28. A: facessia. A in marg.: Tenentur male ablata restitui (Above 171<sup>d</sup> without mark of reference).

10. Epistola (CLIII) ad Macedonium Opp. tom. II, pag. 532.

**D** 17<sup>16</sup> huius sit consensus, consensus autem talis est cum facilitate eque dampnabilis, videtur quod sic opinantes, ex hoc quod sic tacent dicere ius suum et iniuriam in qua dampnabiliter indurantur domini temporales, peccant mortaliter. Nec valet eis fingere quod beatus Silvèster remisit Constantino residuum, quia (ut ista secta credit tamquam principium) non licet Christi vicario vel clero suo vel alienare vel cedere iuri patrimonii crucifixi, sic videlicet quod tam illud quam sibi equivalens sit simpliciter extra possessionem civilem cleri Christi.

**E** 7 Item, nec est privilegium nec dos nec possessio adquisita Christi vicario nisi pro qua caput Christus fuerat crucifixus, sed Christus non fuit tanta passus pro dotacione civili vel seculari sue ecclesie clericorum, ergo talis dotacio vel dominacio civilis non est pure clero Christi conveniens. Assumptum patet ex hoc quod Christus meruit humano generi totam gratiam et omnia ad ipsam consequencia que haberet, sed iuxta alibi dicta sine gratia et caritate non est simpliciter iusta possessio; ergo nec dos nec privilegium inest clero Christi, nisi quod Christus sibi meruit paciendo; nec credo fidelem contradicere huic sentencie: nam omnes patres veteris testamenti, omnes gentiles post et ante qui vel erant iustificati vel salvati, hoc obtinuerant merito fidei et passionis Christi, cum aliter fuissent dampnati nec unquam ab originali peccato purgati et per consequens nunquam iustificati moraliter.

Nec dubium theologo qui noscit quomodo homo intendit, meretur vel emit aliqua principaliter et aliqua secundarie, accessorie vel confuse, quin Christus, sicut passus est pro redempcione tocius ecclesie, sic et pro redempcione cuiuslibet membra sui et pro quolibet bono sibi utili ad hunc finem. Si enim dici-

and the Popes  
have by consent  
shared in their  
sin.

Christ did not  
die for worldly  
gain, but all  
the clergy re-  
ceive from him  
was won by  
his passion;

16. A B in marg.: Nota pro quibus Christus passus est.  
iustificati mortaliter.

27. 28. B:

mus quod iustus amat omnia, quod sacerdos rite ex-<sup>171<sup>a</sup>E  
communicat pro decimis et quod homo emendo  
equum emat quamlibet partem<sup>9</sup> eius emibilem, Christus<sup>172<sup>a</sup>  
ergo omnisciens emendo a patre totum genus huma-  
num emit accessorie omne bonum sibi utile vel pri-<sup>5</sup>  
vilegium citra Christum. Sic enim dicit Apostolus,  
Romanorum VIII<sup>o</sup>, 32, quod *proprio filio Deus non  
pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum: quo-*  
*modo ergo non cum ipso omnia nobis donavit?* Ideo  
audenter assero quod vel dominacio cleri moderni est<sup>10</sup>  
illicita, vel non licet excommunicare pro decimis, vel  
Christus crucifixus est pro dominacione illa sue ecclesie  
adquirenda; nec aliter est presumibile quod sponsa  
Christi vocaret dotem cesaream patrimonium crucifixi.</sup></sup>

so unless civil  
rule was the  
object of his  
crucifixion the  
clergy have not  
received it.

It is a mere  
fiction to say  
that such rule  
by the clergy is  
not a privilege,  
but common  
law.

Nec valet fingere quod dominacio illa non sit pri-**F**  
vilegium sed lex communis, quia est lex privata diu  
post fundacionem ecclesie Christi concessa singulariter  
clero suo. Ideo patet ex descripcione privilegii quod  
sit sibi privilegium notabile pro hac vita. Sic enim  
purgacio mortuorum est privilegium sancte ecclesie<sup>20</sup>  
quam tamen multi non appetunt. Minor autem argu-  
menti sic ostenditur: Non fuit in Christo falsitas,  
dolus sive duplicitas, cum secundum Apostolum, II<sup>a</sup>  
Corinth. I<sup>o</sup>, 18, non fuit in ipso *Est et non*, sed  
fuisset cum paribus, si fuisset crucifixus, ut post<sup>25</sup>  
clericatum sui imitatores seculariter dominantur. Ergo  
hoc non intenderat paciendo; ipse enim non potuit  
dominari seculariter sed vixit pauperem vitam summe  
exproprietarie; quod et docuit suos precipuos apostolos  
quos voluit esse exemplaria imitanda future ecclesie.<sup>30</sup>  
Ipsius enim dixit quod haberent nolitionem possidendi  
aurum vel argentum, quod non diligerent mundum  
nec mundalia, sed quod omnino relinquerent cuncta

9. A in marg.: Conclusio. Christus non ad hoc est passus, ut acquirat  
dominia clero (Above 172<sup>a</sup> without mark of reference). 15. A B in  
marg.: Ficcio.

F<sup>172<sup>a</sup></sup> que possident et tollentes crucem sequantur eum (ut patet Matthei X<sup>o</sup>, Luce XIV<sup>o</sup> et sepe alibi in evangelio).

Cum ergo in facto movit apostolos suos ad facto et conversacione interpretandum hec mandata secun- 5 dum vitam exproprietariam et penalem, nec unquam innuit eis dominacionem civilem, fuisse nimis magnus seductor, si cum istis paribus dominacionem civilem pro statu cleri moderni intendebat ipsis adipiscere. Nam capitalibus exemplaribus in quibus dedit nobis 10 potestatem et regulam vivendi precipit et monuit exemplando oppositum, nec est credibile quod desereret clerum suum, tacens omnino necessarium ad conversacionem ipsorum secundum suum beneplacitum regulandam; tunc enim fuisse omnino negligens et 15 subdolus, sic quod omnes defectus nostros possemus in suam negligenciam rationabiliter retorquere; quod cum sit nefas dicere, credamus ex fide scripture et testimonio sanctorum doctorum quod in apostolis docuit totum genus cleri sequentis vivere pure ex- 20 proprietarie de elemosinis corporalibus laicorum et pro mutuo nexus caritatis habendo, non minus obligavit clerum suum ad retribucionem elemosine spiritualis, sic quod clerici sint necessariores et digniores in ecclesia quam econtra, et plus indigent seculares 25 clericis quam econtra, sicut spiritualis elemosina est prestancior corporali, et sic oportet quod laici mendicent elemosinas spirituales a clericis ad quarum retribucionem clerici amplius obligantur, sicut oportet ut clerici mendicent elemosinas corporales a laicis ad 172<sup>b</sup> quarum tribucionem multum valde sed non adeo laici sunt astricti, nec graviter feramus maioritatem obligacionis huiusmodi, quia hoc redundat in excellenciam clericorum.

Christ did not contradict himself, and he taught his apostles to live without property,

and to distribute spiritual alms.

21. A A<sub>1</sub>: motuo nexu. 22. spiritualis in codd. sic et in pluribus locis sequentibus. 29. A B in marg.: Christus plus obligatur creature sue quam econtra et similiter sacerdos laico quam econtra (Above 172<sup>b</sup> without mark of reference). 30. A A<sub>1</sub>: non deest.

Christus enim est plus obligatus creature sue quam <sup>172<sup>b</sup>F</sup>

econtra, cum ex lege sua eterna et titulo gracie preventientis constituit se debitorem suis servis fidelibus, non ut solum daret eis bonum aliquod temporale, sed ut daret eis se ipsum in premium sempiternum; <sup>5</sup> tantum autem non potest creatura beata domino obligari, et sic tenetur sacerdos rependere subditis spirituales elemosinas. Ideo (ut dixi proximo capitulo) deficiens a satisfaccione illius debiti gravius excommunicatur a domino, et per consequens periculosius cadit <sup>10</sup> in heresim in tantum quod, si Deus per impossibile deficeret a debito ad quod se obligavit, graciouse promittendo et meritum proficiendo, ipse foret summus hereticus. Nec feramus graviter quod quantumcunque nobiles quoad mundum ad tantum se humilient pro <sup>15</sup> Christo quod devenant elemosinarii pauperum subditorum, tum quia Christus nobilissimus recepit ad sui egenciam relevandam tam a viris secularibus quam a devotis feminis elemosinas corporales, tum eciam quia ex tali humiliacione et ministerii complecione <sup>20</sup> crescit prepositi maioritas quoad Deum.

There should be  
no distinction  
of secular and  
regular, but all  
the clergy  
should live only  
on alms.

Sic ergo non est quoad hoc distincio inter fratres, G inter possessionatos et inter curatos, viventes de decimis et oblacionibus, quin omnes debemus vivere exproprietarye de elemosinis laicorum et omnes debe- <sup>25</sup> mus esse procuratores, non civiles possessores bonorum pauperum, iuxta preceptum Christi Matthei X<sup>o</sup>, nec potest conventionalis conversacio vel solitaria aut prelacria maior vel minor tollere hoc debitum, sed omnes tenemur esse fideles dispensatores thesauri <sup>30</sup> spiritualis vel corporalis domini secundum mensuram donacionis Christi; illi autem sunt superiores quoad Deum qui instar apostolorum plus deserentes mundum seminant efficacius verbum Dei. Unde ritus moderni

1. A in marg.: Conclusio.

22. A in marg.: Conclusio.

8. Vide supra pag. 296 et seq.

**G** 172<sup>b</sup> isti maxime religioni supperadditi alios iuvando facilitant et alios retardando difficultant, sed utrobius qui ex maiori caritate plus defenderit et docuerit legem domini accepctor erit illi; *non enim est personarum 5 accepcio apud Deum*, sed quicunque ex maiori caritate pro illo plus passus fuerit, magis penaliter vixerit et sponse sue magis profecerit, sibi accepctor erit.

Ex istis potest speculator perpendere quomodo Religion itself,  
perversa est elemosinancium intencio, et per conse- like alms, has  
10 quens religio Christiana, nam ubi donata sunt clero been perverted,  
temporalia non ut civiliter dominantur, sed ut eccle-  
siastica elemosina serviliter dispensemur; non ut pro-  
prietarie splendidi vel seculariter conversetur; sed ut  
sine personarum accepctione, postposito affectu carnis  
15 et sanguinis, elemosina divitum magis egentibus  
ministretur; non ut clerus deses in spirituali servicio  
contendat seculariter pro primatu, sed ut vigilancius  
ex maiori beneficio intendat humilius quomodo se et  
suos subditos liberet a reatu. Sed iudicet considerans and pride has  
20 statum seculi, que istarum parcium est pocior hiis taken the place  
diebus; nam ad tantum invaluit oleum peccatoris  
quod, ubi dicerentur christiani ex oleo gracie et humili  
imitacione regis justicie, iam nimis multi sunt Anti-  
christi ex diffusione olei regis superbie ad cuius  
25 probacionem a nominetenus sanctuario Christi incipite.  
**172<sup>c</sup>** Nonne vendicat \* antipapa, vicarius Luciferi, quod  
debet super omnes imperatores, reges et principes  
seculariter dominari, et ob reverenciam ordinis sibi  
debet undique secundum modum seculi magis splen-  
30 dide ministrari; et ad hoc intorquet scripturam sacram  
et dicta sanctorum. Et idem vendicant multi eius  
discipuli, verecundantes vocari subditorum elemosi-

8. A in marg.: Clerus debet esse fidelis dispensator elemosinarum et non debet dominari pompatice super illis (Below 172<sup>b</sup> without mark of reference).      22. B: ex eo gracie.      23. A A<sub>1</sub>: nam nimis.

26. sc. Robertus Gebenensis (Clemens VII.).

How ecclesiastical rule grew up. narii sive servi, sed conversando excessive seculariter <sup>172° G</sup> introducunt se dominos reciproce nominari. Nam in primitiva ecclesia dixerunt se regulariter esse servos, tempore vero Augustini propter dominacionem insolencium destruendo via vocati sunt domini. Sed hodie plane nituntur omissione et commissione in conversacione ostendere quod pretendunt se esse dominos seculares; quod cum repugnat legi Dei et ordini, patet quanta monstruositas foret ex heresi circa fidem scripture sacre in ecclesiam introducta. Corrigendi ergo sunt blasphemi qui denigrant (quantum in eis est) causam Christi martirii, scilicet quod mortuus est pro dominatione seculari suis clericis adquirenda.

St. Thomas  
died to main-  
tain the right of  
rebuking kings  
and enforcing  
discipline in the  
clergy.

Et sic fingunt ingrati quod sanctus Thomas Cantuariensis obiit pro dominacione seculari ablata clero <sup>15</sup> Anglie restituenda et dominacione civili habita confirmanda. Christus enim econtra mortuus est pro salvacione humani generis et ad docendum suos discipulos et specialiter clerum secularia desideria abnegare (ut dicit Apostolus ad Titum II<sup>o</sup>). Et sanctus Thomas mortuus est ad constanter corripiendum reges et dominos, ne precipitent clerum in officio seculari nec impediant quominus corripiatur a suo episcopo, et per consequens ad docendum episcopos nostre provincie ne ab ista correpcione, et per conse- <sup>25</sup> quens a defensione privilegiorum et iuris ecclesie timore servili de amissione temporalium retrahantur. Et utinam sacerdotes superiores nostri regni addiscerent intellectu et affectu istam geminam lectionem.

Objection: All things belong to Christ and he has given all to his vicars. Sed contra dicta arguitur per hoc quod omnia bona mundi sunt patrimonium crucifixi, sed totum suum patrimonium concessit Petro et eius vicariis: ergo illorum sunt omnia bona mundi, licet ergo eis super suo patrimonio dominari.

2. A in marg.: Unde prelati ecclesie vocantur domini.  
marg.: Ficcio.

14. A in  
marg.: Contra. Obieccio.

H<sup>172e</sup> Hic concedenda est conclusio (ut alias diffuse exposui), nam *iusti sunt omnia iure poli* (ut docet Apostolus, Romanorum VIII<sup>o</sup>, et Augustinus, epistola XXXVII<sup>a</sup>, ad Macedonium). Unde clerici debent sequi

Answer:  
It is true that  
the righteous  
have all things,  
but to use them  
in Christ's  
service.

5 patrem suum abiendo dominacionem civilem, dominando pure evangelice ex titulo caritatis. Hoc enim habent exemplatum a Christo et aliud usurpant a cesare; quod si plus appreciantur imitari cesarem quam Christum, quis dubitat quin ex degeneracione 10 perdunt utrumque? Potest ergo clerus habere quotlibet bona ex titulo elemosine ad supplendum suum officium et distribuendum pauperibus, et in hoc imitarentur Christum et eius apostolos, non autem in dominando civiliter, cum hoc foret oppositum in 15 adiecto, et secundum istam rationem foret eis patrimonium crucifixi. Unde consideraremus ne blasphemem nominemus occupationem bonorum Christi abutendo eis heretice (ut dictum est in fine proximi capituli) vel ne nominemus divicias secundum illam rationem 20 patrimonium crucifixi. Si, inquam, sit patrimonium 172d crucifixi, faciamus \* ut utendo eis ad similitudinem crucifixi imperciamur ea fideliter membris pauperibus crucifixi, ut demum participemus merito crucifixi, unde abusus noster foret maxime revocabilis consi- 25 derando attente de nomine patrimonii crucifixi.

I Contra ista arguo, primo quod omnia bona ecclesie, sive in laicis sive in clero, sunt de patrimonio crucifixi, ipse enim est heres habens in capite omnia bona mundi, et nos titulo adopcionis filialis participamus

Objection:  
1. All things are  
Christ's,

1. A in marg.: Responsio. Iusti sunt omnia.

10. B in marg.:

Clerici titulo elemosine possunt habere quotlibet bona.

12. A in

marg.: Nota de patrimonio crucifixi. Nota quomodo sacerdotes debent

dominari evangelice toti mundo et non seculariter cesarem imitando

(Below 172e without mark of reference).

26. Prima racio. Color pro

dominacione civili cleri.

29. B: adopcionis finalis.

4. Ep. CLIII in the modern Editions.  
pag. 297.

18. Vide supra

eorum. Nam Psalmo VIII<sup>o</sup>, 8, de illo dicitur: *Omnia <sup>172<sup>a</sup></sup>* I subiecisti sub pedibus eius, et Luce X<sup>o</sup>, 22, dicit iste primogenitus ex multis fratribus: *Omnia mihi tradita sunt a patre meo*, et Psalmo II<sup>o</sup> alloquitur pater eum: *Postula a me et dabo tibi gentes here-5 ditatem tuam, et possessionem tuam terminos terre.*

<sup>therefore his chief followers have a special right to possession.</sup>

Ex istis sic arguo: Nemo vere possidet quicquam in terra nisi vel Christus vel eius filius, sed quicquid talis possederit, est patrimonium crucifixi, ergo nemo de iure quidquam possidet nisi titulo patrimonii <sup>10</sup> crucifixi, et per consequens superiores filii, cuiusmodi sunt clerici et specialiter eius vicarii, prius et excellencius debent possidere de eius patrimonio quam alii seculares.

Answer:  
This also is  
true;

Hic dicitur quod utraque conclusio est concedenda. Nam iure altissimo habet ipse tam secundum deitatem <sup>15</sup> quam secundum humanitatem omnia bona mundi, et secundum derivationem ab ipso fonte iusticie, secundum gradus dignitatum participant alii bonis suis, in tantum quod si ipse non fuisset incarnatus, non fuisset in toto genere humano lapso simpliciter <sup>20</sup> iusta possessio, sic quod omnes patres veteris testamenti quibus Deus disposuit regnum, sive gentiles ut Job, Nabuchodonosor et similes, sive Hebrei tempore utriusque legis, omnes, inquam, receperunt possessiones iure Christi; qui passione sua rectificavit titulos <sup>25</sup> omnium membrorum suorum, ymmo quodammodo profuit toti mundo, cum omnes dampnati, omnia inanimata, et breviter tota universitas creata recipit quandam perfectionem secundam ex vita Christi, cum totus mundus secundum quamlibet partem sui ratione <sup>30</sup> meriti Christi perfectionem servit Deo, cum aliter mundus foret colobon, et partes inordinate forent perpetuo sibi ipsis contrarie.

9. A A<sub>1</sub>: ergo — crucifichi deest. 14. A in marg.: Responsio. Omnis dominatio et iusta possessio est instituta ex vita Christi et sua passione. 21. A in marg.: Conclusio. 24. Codd.: omnes in quantum. 29. A: et vita. 32. colobon in codd. recte colobos id est: truncatus.

<sup>172<sup>a</sup></sup> **K** Ideo creditur probabiliter quod Christus necessitatus fuit lapsu supposito ad suam fabricam reparandam. Ideo dicit Luce ultimo quod *oportuit Christum pati.*

Omnis ergo domini seculares et breviter omnia membra ecclesie titulo illius domini utuntur patrimonio but that special possession binds them all the more to use and not to abuse.  
crucifixi, et ideo oportet quod omnes eius filii, tam clericorum quam laici, caveant de abusu. Et ita concedendum est quod clerici et specialiter Christi vicarii habeant prius et perfeccius patrimonium crucifixi; sed tunc oportet quod imitentur modum suum habendi et utendi quantum sufficiunt. Ipse enim habuit hec in via puro titulo gracie et humane elemosine et precise sub illa mensura sub qua fuit exproprietary necessarium ad edificationem ecclesie et medium ad supportandum ministerium spirituale, et idem genus modi habendi reliquit appropriate <sup>173<sup>a</sup></sup> clericis sortis sue, ut patet XII, q. I<sup>a</sup>, *Clericus*. Iste \* autem est modus habendi perfeccior, quia a modo mundano distraccior et modo habendi beatorum similius. Quando enim triumphantes vitam eternam possidebunt, Deus eos constituit super omnia bona sua, et tunc non habebunt usum vescendi vel corporalem imperfectum ut modo, sed usum spiritualem per intentionem in verbo, et de quanto viator ceteris paribus plus ad talem usum accesserit, de tanto perfeccius procedit; quod faciunt huius qui plus laborant ad edificationem ecclesie et stricte, humiliter et immundialiter accipiunt gratiam necessitatis nature, quantum requiritur pro hoc fine.

**L** Sed secundo obicitur per hoc quod Christus fuit simul rex et sacerdos humanitus, sed omne privilegium quod habuit humanitus concessit Petro et eius vicariis, ergo ipsi debent esse simul reges et sacerdotes,

Objection:  
2. Christ was both king and priest, so the Popes should be the same.

17. B in marg.: Nota titulum Christi ad habendum temporalia.  
21. A A<sub>1</sub>: constituet. 30. A in marg.: Secunda racio.

17. Decret. II pars, causa XII, q. I, c. V.

habentes utrumque gladium. Sic enim legitur apostolos<sup>173a</sup> L habuisse tempore capcionis Christi duos gladios, et Petro precepit Christus quod poneret gladium suum in vaginam. Ex quo verbo innuitur quod ecclesia Christi et navicula Petri debent habere utrumque<sup>5</sup> gladium, ut notat beatus Bernardus et quotlibet iura canonica cum concordanciis doctorum. Et hoc videtur beatum Petrum innuere I<sup>a</sup> Petri II<sup>o</sup>, 9, quando dicit: *Vos estis genus electum, regale sacerdotium etc.*

*Answer: Christ had rights which he did not give to Peter.* Hic respondeo concedendo maiorem, sed nego<sup>10</sup> minorem tamquam summe hereticam. Christus enim habuit humanitus ius primogeniture nomine redemptoris humani generis et nomine capititis universalis ecclesie cum multis aliis singularibus privilegiis, que nec quanta potuit facere inesse Petro vel alicui vicario<sup>15</sup> Christi formaliter, sicut Augustinus recitat super Joh., Omelia VI<sup>a</sup>. Verumtamen Augustinus recitat super Joh., Omelia V<sup>a</sup>, Christus potuit communicasse Petro, Johanni vel alteri potestatem, ut christiani baptizarentur in nomine eorum, si sic voluisset, sed nec voluit nec<sup>20</sup> docuit, quod implicat quod non sic potuit voluisse.

Sed ulterius concedo (ut sepe alias) quod nedum ecclesia sed clerus Christi habet utrumque gladium. Ecclesia quidem cum habeat duas partes, scilicet clerum et laycos, quarum prior pars habet gladium spirituale<sup>25</sup> in se formaliter et pars laycalis secundum principes seculi habet gladium corporalem in se formaliter.

Intelligo autem per utrumque gladium ad sensum M misticum potentiam castigandi, priorem potentiam

10. A in marg.: Responso. 12. B: ius deest. 14. B in marg.: Si Christus habuit potestatem cohercendi homines corporali ratione sue regalie, unde est quod sibi competere dominari civiliter denegatur. 22. A B in marg.: Nota qualiter ecclesia habet duos gladios (A: Below 173a without mark of reference). 28. B in marg.: Quid signant duo gladii ecclesie. B: ad sensum — gladium potestatem deest.

18. Aug. In Joh. Ev. cap. I, tract. V. Opp. tom. III, pars II, pag. 323.

**M** 173<sup>a</sup> castigandi spiritualiter tam filios ecclesie quam etiam inimicos, et secundum gladium potestatem corporaliter cohercendi. Et cum iste due partes ecclesie sicut omnia eius membra in omnibus que habent communis cant, patet quod utraque istarum parcium habet modo suo utrumque gladium, modo quo loquitur Apostolus II<sup>a</sup> Corinthiorum II<sup>o</sup>, 3: *Meum gaudium omnium vestrum est.* Sacerdos itaque habet gladium spirituale in se formaliter et sue iurisdiccioni subiectum, ut regulet eius usum. Sed ad hoc requiritur 173<sup>b</sup> noticia utriusque testamenti, \* ut sciat docere quomodo et qualiter est ille gladius exercendus; aliter enim non daret Deus gladium illum in manus ydiote, frenetici sive litargici, qui non sciat uti ipso, ad 15 defensionem ecclesie secundum regulas pugnandi quas Christus instituit, sed omnino ad dampnum vel perturbationem ecclesie. Habet ergo secularis gladium temporale in se subiective ad illud officium exercendum; sacerdos autem habet, si sciverit, illum 20 gladium obiective ad eius officium regulandum, et sic utraque pars ecclesie comparticipat fructu gladii utriusque. Christus autem fuit simul rex et sacerdos, habens in se subiective utrumque gladium, modo quo impossibile fuit ut Petro vel eius vicario com 25 municetur, eo quod principium generis et exemplar oportet esse perfectius, habens simplicius omnes raciones tocius generis christiani. Unde oportet quod post illud caput sive principium tocius christiani generis sint duo rami disparis vicarie, scilicet laicorum et 30 clericorum; et in illis ramis fundatis in eadem vite sunt quoad subiectacionem impermixte due manerias potestatum. Nec sufficit aliquis Christi vicarius sine peccato plene exercere unam illarum potestatum; multo magis ipsis confuse commixtis. Unde ad figu-

The spiritual sword is formally committed to the priest,

with an indirect control of the secular sword, which is in the hands of the laity.

The powers which were in Christ the vine are divided between the branches.

27. B: Unde oportet — christiani generis deest. corum; in illis.

30. A A<sub>1</sub>: clericorum;

randum illas potestates precipit Christus gladios eius<sup>173<sup>b</sup></sup>

M

virtutibus et diffinivit sufficienciam in duobus. Et (ut notat beatus Bernardus ad papam Eugenium) per hoc quod precipit Petro ponere gladium in vaginam, prohibuit clero in persona vel causa sua execucionem gladii corporalis. Christus autem servans inseparabiliter summum gradum innocencie, scivit sine defectu vel confusione utrumque gladium regulare et utriusque status honores accipere (ut alias explanavi), nec potuit cum istis statibus civiliter dominari.<sup>10</sup>

If it is asked  
where in Script-  
ture rule is for-  
bidden to the  
clergy, we reply  
by asking where  
it is allowed.

Et si queratur ubi scriptura prohibet clerum civi-  
liter dominari, interrogo sic querentem unam aliam  
questionem: Cum omne privilegium ecclesie sit  
fundabile in scriptura, ubi in scriptura fundatur clero  
potestas vel utilitas taliter dominandi? Nam secundum<sup>15</sup>  
Augustinum, II<sup>o</sup> De Doctrina Christiana, in fine: *Si  
aliquid utile est, ibi invenitur; sed nulla talis cleri  
dominacio ibi invenitur, ergo nulla talis cleri domi-  
nacio est utilis.* Maior istius rationis est assercio  
archidictoris Augustini qui multum horrebat menda-<sup>20</sup>  
cium; que maior vel est necessaria vel summe heretica,  
quod non dicetur ob reverenciam tanti sancti. Et pro  
minori huius argumenti est plana induccio per sin-  
gulas partes alterius testamenti; vel si non sit plana  
induccio, dicat falsigraphus ubi fundatur clero Christi<sup>25</sup>  
taliter dominativa possessio. Nam tam necessarium et  
tam notabile privilegium foret ab auctore scripture  
et capite ecclesie alicubi expressatum. Sed ego non  
reperi, nisi dicatur yronice vel per antifrasim quod

1. A: gladios eius; A<sub>1</sub>: gladios . . . . virtutibus. B: gladios enis (sic)  
virtutibus. 3. A in marg.: Bernhardus. Nota. 11. A in marg.: Vide  
cap. XXII. huius; que verba in textum codicis A<sub>1</sub> inciderunt. 14. A A<sub>1</sub>:  
fundatur deest. B: fundabatur. A<sub>1</sub> corr. in marg.: datur. 16. A in  
marg.: Augustinus. 17. A in marg.: Nota rationem. 29. A B in  
marg.: Nota quod dominacio civilis cleri non est fundabilis nisi yronice.

3. Bernhardi de Consideracione lib. IV. Opp. pag. 1036.  
15. cap. XLII. Rec. 63. Opp. tom. III, pars I, pag. 44.

Non 17<sup>3b</sup> in hiis tribus locis fundatur dominacio civilis clericorum. Primo in illo Luce XXII<sup>o</sup>, 25, 26: *Reges gentium dominantur eorum, vos autem non sic; ubi 17<sup>3c</sup> notum est \* quod Christus approbavit dominacionem*

Three texts that might do if they could be taken ironically.

5 secularem regum gentilium, ut patet de Job, de Nabuchodonosor et de aliis regibus tam preteritis quam futuris. Sed iuxta beatum Bernardum interdixit eam bea suis apostolis. Secundus locus scripture in quo taliter fundaretur seculare dominium clericorum foret preceptum Christi Matthei X<sup>o</sup>, 9: *Nolite possidere aurum neque argentum; iuxta quod locutus est Petrus ceco, ut legitur Actorum III, 6<sup>o</sup>, dicens: Argentum et aurum non est mihi, quod autem habeo hoc tibi do. Et hinc tradit pro regula, V<sup>o</sup> capitulo sue prime epistole, 15 quod non simus dominantes in clero sed forma facti gregis ad deserendum mundum et eius concupiscentias, non coacte et invite, sed sponte et ex animo.* contra Tercius locus scripture est dictum Apostoli, I<sup>a</sup> Tim. VI<sup>o</sup>, 8, dicentis: *Habentes ergo alimenta et quibus 20 tegamur, hiis contenti simus. Ille autem non est contentus alimento et tegumento qui ultra hec exigit nedum temporalium superaffluenciam ad ministrandum sed ad dominandum, nec solum clericaliter sed seculariter. Unde contendimus instancius circa iurisdictionem et secularem dominacionem tamquam nobis privilegium requisitum, quod tangit Doctor Solempnis,* VI<sup>o</sup> quolibet q. XXIII<sup>a</sup>, sed cum formidine; *quod, inquit, ecclesiastici temporalium habeant jurisdiccionem forte non multum expedit et erat forte venenum*

Opinion of Henry de Gandano.

7. 8. B: eam apostolis. 15. A: sub forma. 17. B: et vite.  
18. A: apostoli apostoli. 27. A B in marg.: Henricus (B addit: hereticus) de Gandano; hereticus — hec distincio non ad Henricum sed ad Johannem de Gandavo pertinet.

27. Doctor Solemnis. This is the distinguishing name of Henricus de Gandano († 1295); comp. Jöcher, Gelehrtenlexicon, II, 1503; Fabricius, Bibl. lat. III, 200.

*quod legitur cecidisse in ecclesia Dei tempore Constantini qui in iurisdicione sua dotavit ecclesiam, sed non assero.*

who was very  
mild in his ex-  
pressions. Iste autem doctor reprobatus fuit acute, quia trac- O tavit de potestate pape, ideo innuit cum formidine 5 quod debuit constanter asserere, ut docet Hugo de Sancto Victore, libro IIº De Sacramentis, parte IIº, capitulis IIIº et VIIº. Nam quod amplius est quam liber usus fructus in clero, vergens ad ritum mundanum, malum est, quia sacerdotalis officii tardativum.<sup>10</sup> Cum ergo in istis locis scripture non fundatur clero civilitas sed plane contrarium, nec est scriptura sibi ipsi contraria, utinam illud dominium esset suspensum a clero, quoisque in scriptura sacra eius invenerit fundamentum, et vellem si Deo placeret quod nullus 15 sacerdos haberet primatum vel privilegium ecclesie quoisque cartam illius invenerit in scriptura. Cum enim nemo debet privilegium appetere nisi sibi utile, et secundum Augustinum *si utile est, ibi invenitur*, videtur quod ad clericum privilegiandum pertinet<sup>20</sup> quod cartam tam autenticam inveniat in scriptura; tunc enim laboraremus circa eius noticiam, niteremurve in deposizione sic nobis adversaria ex deformitate vite nostre ad cartam illam. Et tertio non accep- taremus tantum onus nisi quasi nolentes ad magnam<sup>25</sup> instanciam populi pro spirituali suffragio nos urgentis.

All ceremonies  
should likewise  
be grounded in  
Scripture.

Si autem arguitur per locum a simili quod ritus nostri non valent, cum non sint fundabiles in scrip- tura, dico quod docto hoc de quocunque ritu est conclusio concedenda, quia tunc non sonaret ritus<sup>30</sup> talis pietatem vel religionem Christi. Unde pro illis que non expresse docentur in scriptura sacra, si quadam evidencia topica suadentur, non debemus

12. 13. A A<sub>1</sub>: sibi ipsa:  
sonaret. 29. A in marg.: Nota.  
33. A in marg.: Quomodo debet defendi et teneri scriptura  
sacra. Ritus. B in marg.: Contendendum non est contra ritus dum topic  
fundantur in scriptura.

O 17<sup>3</sup>e multum contendere sed conclusiones expressas ipsius scripture omnibus modis defendere. Et error huius sentencie fecit divinam theologiam contempni et leges exteris exaltari; de quo conqueritur dominus 5 per prophetam Osee VIII<sup>o</sup>, 12: *Scribam, inquit, ei multiplices leges meas que velut alienae computate sunt.* Et revera rex et lex sua sese in dilec- 17<sup>3</sup>a cione et odio \* consequuntur. Et hec est causa tocius confusionis ecclesie, quod claudicat plus intendens 10 legi humanitus superaddite quam divine.

P Et si queratur ubi in scriptura fundatur lex supra-dicta fundans dotacionem ecclesie, dicitur quod fun- Scriptural authorities for dacio proporcionaliter ad eius necessitatem fundatur the true law of implicite in illo Luce XVI<sup>o</sup>, 9: *Facite vobis amicos 15 de mammona iniquitatis,* et in illo I<sup>a</sup> Tim. VI<sup>o</sup>, 17: *Divitibus huius seculi precipite non sublime sapere, nec sperare in merito diviciarum, sed facile tribuere,* et in illo Luce X<sup>o</sup>, 5, 7: *In quamcunque domum intraveritis ibi manete edentes et bibentes que apud 20 illos sunt: dignus est enim operarius mercede sua.*

Nunquam autem fundari potest in scriptura quod sacerdotio Christi conveniat dominacio civilis et sicut non est contendendum circa sequelam tante dotacionis ex scripturis cum merito clericorum, sic non est 25 contendendum circa ablacionem eius si eveniat, nisi forte de quanto docetur ex scriptura quod aufe-rens excedit regulam caritatis vel quod occupacio illorum bonorum per clerum foret sancte ecclesie utilior.

30 Tercio arguitur per hoc quod dominacio civilis est perfecta tam a Christo quam a philosophis appro-bata; perfectione ergo parti ecclesie debet potestas illa infundi per Christum a quo est omnis potestas.

Objection:  
3. Rule is a per-fectio-nation and so be-longs to the more perfect part of the Church.

ii. A in marg.: Questio. Nota fundacionem dotacionis ex lege Dei.  
23. B: non est concedendum. 25. B: concedendum circa abla-cionem si. 30. A in marg.: Tercia obieccio.

Sicut ergo beatus Silvester non accepit illam partem <sup>17<sup>3d</sup> P</sup> imperii a Constantino, sic nec aliquis sacerdos cuiusquam terreni principis accepit ab eo dominacionem huiusmodi secularem sed immediate a Christo; prius enim tempore vel natura fuit beatus Silvester dignus <sup>5</sup> habere dominacionem illam imperii quam cesar sibi diviserat, et per consequens prius fuit data a Deo, quam cesar ipsam sibi resignaverat, et cum eque digni fuerunt prius alii Christi vicarii, videtur quod eciam illis infuit potestas taliter dominandi. Et ista <sup>10</sup> videtur sentencia cuiusdam Nicolai Putanensis super epistolam ad Romanos, qui vocat episcopos ex hinc miseros, quod volunt se subicere in onere tributi et aliis serviciis exactis a brachio seculari. Et fundat se super dicto Apostoli Hebreis VII<sup>o</sup>: *Omnimodo*, <sup>15</sup> *maior est ille qui benedicit, quam ille cui benedicitur,* et per hoc probat Apostolus quod Melchisedech rex Salem qui gessit typum Christi fuit maior quam Abraham cui benedixit (ut legitur Gen. XIV<sup>o</sup>). Sicut ergo sacerdotium est dignius imperio, sic oportet <sup>20</sup> Romanum pontificem esse dignorem imperatore accipiente imperium ab illo pontifice, et per consequens, oportet conferentem habere illud imperium, et non esse subiectum suo elemosinario, quia tunc non foret papa omnimode ipso maior, sed secundum <sup>25</sup> eandem rationem qua benedicit et confert sibi spirituale imperium foret ipso subieccior.

**Answer:** In isto puncto sunt nimis multi maniaci, putantes Q nedum maiores sacerdotes sed minores singulos debere

6. 7. B: sibi dimiserat.  
marg.: Nicolaus Putanensis.

8. A A<sub>1</sub>: ipsam deest.      11. A in  
marg.: Responsio. Arguitur

pro dominacione civili sacerdotum et dissolvitur (Below 17<sup>3d</sup> without mark of reference).

15. Verba apostoli ad Heb. VII, 7: *Sine ulla autem contradictione, quod minus est a meliori benedicitur.*

Q 173<sup>d</sup> super omnes reges et principes seculariter dominari, in tantum quod iste Nicolaus dicit quod reges debent esse advocati sacerdotum, quia si ipsi eque immediate haberent potestatem illam cum sacerdotibus, ecclesia 5 non servaret monadem, eo quod forent duo capita eque primo. Et in istam blasphemiam ex defectu intellectus scripture incident multi iuriste facientes suos prepositos insanire. Conceditur ergo quod dominacio civilis sit quodammodo perfecta et necessaria 10 perfecte supposito ad dominandum tam clericos quam 174<sup>a</sup> laycos \* insolentes. Sapit tamen (in quantum talis) veniale peccatum; ideo non potuit Christo competere, nec auctorizatur in Christo et evangelio expresse sed innuitive, et ideo inferiori parti ecclesie quam Apostolus 15 I<sup>a</sup> Cor. VI<sup>o</sup>, 4, vocat *contemptibilem* debet competere. Illa ergo dominacio non pure capit complectionem suam a Christo, sicut spiritualis dominacio vel potestas, sed completur ut sic per ritus humanos. Unde pro tali complectione et legum aggregacione dicit Augustinus 20 super Joh., Omelia VI<sup>a</sup> (ut recitavi superius) quod non iure Dei sed imperatoris dicimus quod hec villa vel domus est mea, non quod ius Dei sit omnino alienum a constitucione civilis dominii, cum oportet legem Dei dare graciā que est civilis dominii funda- 25 mentum, sed non secundum illam culpam quam contrahit est a Deo. Et sic intelligo Augustinum in Epistola XXXVII<sup>a</sup> ad Macedonium sic dicentem: *Inter mundanos quedam iura constituuntur que appellantur civilia, non quod hinc fiat ut bene utentes sint, 30 sed ut male utentes minus molesti sint.* Quando autem hec iura consonant legi Dei que est per se iusta, tunc

Extravagant rights of rule are often claimed for priests.

All civil rule smacks of sin.

10. B: perfecta et intra. ib. dominandum in codd.  
Dominacio civilis sapit peccatum in quantum talis,  
in evangelio. 18. A in marg.: Augustinus.

11. B in marg.:  
13. A A<sub>1</sub>: Christo  
21. B: sed iure

evenit quod sunt iusta, et quando deficiunt ab eius<sup>174<sup>a</sup> Q regulacione sunt iniusta. Ideo dicit veritas Matthei V<sup>o</sup>, 20:  
*Nisi habundaverit iusticia vestra plus quam scribarum et phariseorum, non intrabitis in regnum celorum.*</sup>

Silvester  
accepted alms,  
not civil  
authority,

which would  
have been in-  
consistent with  
his orders.

Falsum ergo assumitur quod sacerdos Christi accipit dominacionem civilem a Christo, sicut nec Silvester accepit a cesare, sed elemosinam accepit ab eo. Prius ergo tempore et natura habuit Silvester omnia bona imperii, immo fuit dominus super astra et omnia inferiora homine in natura, sed non titulo civili, ymmo<sup>10</sup> titulo gracie quo *iusti sunt omnia*; sed post accepit in usum corporalem titulo elemosine post donacionem cesaris, et adhuc in illa elemosinacione cesaris prius naturaliter sed non prius tempore egit Deus. Unde nec Constantinus nec Deus ipse potuit donasse domi-<sup>15</sup> nacionem civilem beato Silvestro stante puro ordine clericali, ideo cum illa non habet auctoritatem a scriptura sacra, et cum secundum Augustinum *si sit utilis, in scriptura sacra invenitur*, manifesta patet quod non ad sensum catholicum intelligitur illa carta Con-<sup>20</sup>stantini, posita in decretis, XCVI<sup>a</sup> d., *Constantinus*, quod resignavit sibi ibidem dominacionem civilem, sed elemosinam vocatam perpetuam vel stante civili dominio apud cesarem vel extincto.

Christ bade his  
clergy be sub-  
ject to princes.

Et quantum ad dictum Nicolai Putanensis, patet<sup>25</sup> quod equivocat vel blasphemat. Nam Christus facto et verbo precepit et docuit clericos suos subdi principibus, sic enim precepit Petro Matthei XVII<sup>o</sup>, 25, quod solveret didragmam cesari pro Christo et Petro figurante suam ecclesiam, et interrogatus si licet dare<sup>30</sup> censum cesari, ostendo sibi denario cuius imago et superscripcio erat cesaris, sic subiungit: *Reddite ergo*

2. B: sunt iniusta — ideo dicit veritas deest. 3. A: *vestra quam plus*  
 5. A in marg.: *Responsio.* 32. A in marg.: *An benedicens univer-  
 saliter sit dignior benedicto* (*Below 174<sup>a</sup>* without mark of reference).

21. Dec. I pars, dist. XCVI, c. XIV.

28. Matth. XXII, 21.

R<sup>174<sup>a</sup></sup> que sunt cesaris cesari et que sunt Dei Deo. Et Petrus ex ista doctrina precepit suis (quod et facto docuit) ut sint subiecti regibus et ducibus eciam discolis (ut patet prima Petri II<sup>o</sup>, 18). Et Apostolus docet 5 Rom. XIII<sup>o</sup>, 7, quomodo debemus obedire principibus, cui tributum dantes tributum, et cui vectigal vectigal, et multo magis nos qui sumus elemosinarii secularium principum debemus esse subiecti nostris elemosi- 174<sup>b</sup> nantibus, \* cum tam graves et sancti apostoli non sic 10 dotati a principibus ita fecerunt.

Priesthood is nobler than civil rule,

Ulterius conceditur quod sacerdotium est dignius civili imperio, et sic minimus sacerdos (in quantum talis) est maior quam temporalis dominus (in quantum talis), cum potestas spiritualis sit prestancior corporali. S<sup>ed</sup> Sed notandum (ut supra dixi) quod est dare duplarem dignitatem et maioritatem, scilicet quoad iudicium Dei secundum leges suas vel quoad iudicium mundi secundum suas leges. Quoad iudicium Dei secundum suas leges diffinit Christus Matthei XI<sup>o</sup>, 11, 20 quod *inter natos mulierum non surrexit maior Johanne Baptista*, nam persona humilior et ad utilitatem ecclesie ministrativior est quoad Deum maior (ut patet Luce XXII<sup>o</sup>, 27). Secundo modo ille qui secundum leges humanas habet primatum in reputacione 25 eorum superiorem vocatur apud mundum maior et dignior, licet sit apud Deum indignior; et isto modo constituit Constantinus quod episcopus Romanus sit dignior aliis, ut patet XCVI<sup>a</sup> d., non respiciens sive fuerit dignior sive indignior quoad Deum. Unde nec imperator 30 nec cardinales habent potestatem constituendi hominem in tali dignitate, nec licet fidi asserere quod, eo ipso quo isti sic decreverunt vel elegerunt, oportet Deum

but with a nobleness that depends on service, not on position.

5. in codd. Rom XII.

marg.: Duplex dignitas et maioritas.

29. imperator; in codd.: A B: īpr; A<sub>1</sub> īpr.

11. A in marg.: Responsio.

15. A: dare deest.

22. B: ministracior.

27. A A<sub>1</sub>: epi-

scopus suns.

30. R: nec habet.

15. A in

17. R:

27. A A<sub>1</sub>:

īpr.

30. R:

assistere dando constituto in tali primatu dignitatem<sup>174<sup>b</sup> s et maioritatem simpliciter quoad Deum, quia illud sacramentum non est fundabile ex scriptura sacra.</sup>

Nor does it follow that priesthood includes the right to rule. Istis premissis patet quod Christi sacerdotium et clericatus in exproprietariis sortis sue est dignius domini- 5 nacione civili, sed summa stulticia foret ex istis concludere quod omnis sacerdos debet excellencius dominari civiliter. Nam iuxta istam vesaniam sequeretur quod Deus et omnes angeli excellencius quam papa domina- rentur civiliter. Iste ergo dignitates in papa et impera- 10 tore sunt disparum specierum nec sunt compossibles in eadem persona simplici propter imperfeccionem quam sapit civile dominium. Unde passiva elemosinacio est perfeccior quam civilis dominacio, et (ut alias dixi) vocata civilitas in mixto clero facit subiectum im- 15 perfeccius, quam foret pure clericus ceteris paribus.

Et quantum ad auctoritatem apostoli, Hebreorum T VII<sup>o</sup>, 7, dicitur quod (sic habet textus noster) *sine ulla autem contradicione quod minus est a meliori benedicitur*; quod intelligendum de benedictione 20 auctoritativa, non positiva obice in benedicente. Nam omnia opera domini benedicunt creatori, et sacerdos, membrum diaboli, benedicit predestinato, carissimo filio Dei. Ideo maneat quicunque sacerdos sine hoc quod contradicat suo ordini et est melior layco (in 25 quantum huiusmodi) cui potestative benedicit. Sed longe hoc ad inferendum quod clericus debet dominari civiliter, cum ratione maioritatis infertur oppositum. Clericus ergo debet aufugere primatum, gloriam et excellenciam quoad mundum, et in hoc consistit eius 30 maioritas quoad Deum. Nec video quomodo fundabitur pure ex fide scripture quod oportet imperatorem accipere imperium a suo pontifice. Consonum tamen est quod benedicat electo tamquam superior quoad

That the Emperor is blessed by the Pope does not make the Pope an Emperor,

or by the same rule he would be married.

16. A: ceteris pauperibus; A<sub>1</sub> correxit; sed peribus iam extat. 23. In codd.: membra. 32. B in marg.: Accepcio imperii non fundatur in fide aut scripture.

T 174<sup>b</sup> Deum, sed non oportet si confirmaverit imperatorem quod ipse sit excellencius imperator, quia tunc foret coniugatus et omnis ordinis. Sicut ergo Deus potest conferre alteri denominacionem creatam, licet in se non 174<sup>c</sup> habeat hanc \* vel talem, sed habet in se virtutem excellenciem, sic est de prepositis ecclesie. Nec movet consideracio de monade, quia solus Christus est caput universalis ecclesie, sancctor in clero militante, ad cuius ducatum maior pars militantis ecclesie ambulat 10 vias domini, est caput militantis ecclesie quoad Deum.

V Sed ille in quem militans ecclesia consenserit ut primatem est caput militantis ecclesie quoad mundum. In alio autem genere primatus est imperator, et sic tam papa quam imperator uterque alteri sub-15 iectus, sed papa simpliciter superior si non ponat contradiccionem in nomine. Et sicut materia prima et forma sunt duo genera causarum quarum est dare materiam causam primam in suo genere, et formam causam primam in suo genere, et mundum primum 20 ex eis compositum utroque genere perfeccionum, sic est in elementari compositione militantis ecclesie.

Unde absit fidelem credere quod quilibet sacerdos Christi (in quantum huiusmodi) sit superior in dominacione civili quam aliquis rex vel dominus secularis, 25 ut dicit doctor predictus. Si tamen papa haberet dominacionem illam immediate a Christo et non ex titulo elemosine cesaris, non video quin oporteret concedere quod papa et totum genus sacerdotum dominaretur seculariter super singulos reges terre, ita 30 quod sicut quelibet superficies dicitur infinitum maior quam linea, sic quelibet sacerdotis dominacio civilis foret infinitum maior quam aliqua dominacio principis secularis. Et potest hoc confirmari, cum sacerdos et

Pope and  
Emperor have  
each a primacy  
but in different  
ways.

According to  
the claims made  
for the clergy  
every priest  
would be civilly  
above the King;

6. A B in marg.: Nota de triplici capite. 7. monade, id est: unitate.  
11. B in marg.: Nota bene caput ecclesie militantis. 22. A in marg.: Nota  
quomodo Christus, quomodo papa et quomodo imperator sunt capita ecclesie  
(Above 174<sup>c</sup> without mark of reference). 33. A in marg.: Nota rationem.

and competent  
to make him  
yield up his  
kingdom.

specialiter papa potest iniungere cuicunque principi <sup>174<sup>e</sup></sup>

virtute potestatis clavum quod renunciando toti  
dominacioni sue det ecclesie in perpetuam elemosinam  
cuncta que possidet. Vicarius ergo Christi potest  
virtute clavum habere quotquot bona voluerit ex <sup>5</sup>  
privilegio concesso Petro Matthei XVI<sup>o</sup>. Sed (ut dixi  
superius) nec tenetur secularis pandere sibi peccata,  
quantumcunque restrinxerit potestatem clavum, nec  
talem penam acceptare sive consilium pro salutari  
penitencia nisi gratis voluerit, et si vicarius Christi <sup>10</sup>  
inordinate urgeat, tenetur resistere.

So the chief  
rule in England  
was claimed  
for Gregory XI.

Nec moveat quod Gregorius XI. fuerit in genere secularis dominii capitalis dominus regni nostri, ex hoc quod potuit catholicare omnes cartas religiosorum possessiorum in Anglia, quo facto fuissent exempti a iurisdicione regali. Item, potuit arrestare per bullas suas quem- <sup>2</sup>  
cunque hominem legium regis nostri eciam infra regnum nostrum, non petita licencia a rege, et tertio (quod <sup>3</sup> maximum est) ipse potest hereticare quod domini temporales possunt auferre temporalia ab ecclesia delinquentem, et per consequens catholicare eius oppositum.

Such claims  
are insane.

Ista, inquiunt quidam, fecit de facto satis legitime. <sup>1</sup> X  
Sed deliramenta sunt ista, quia sic rex Anglie teneret de utroque archiepiscopo in capite, non econtra; sicut enim papa se habet ad cesarem, sic archiepiscopus <sup>25</sup> noster se habet ad regem quoad illud genus dominii.

Supreme power  
might as well  
be claimed for  
every friar,

Item, tunc omnes fratres ex vi potestatis clavum <sup>2</sup>  
dominarentur seculariter toti mundo, quod est contra <sup>\* 174<sup>a</sup></sup>

professionem eorum et (ut ipsi vere credunt) contra legem Christi. Sic enim quilibet dominus secularis <sup>30</sup>  
iniuriaret presbitero detinendo sua temporalia.

or simple  
priest;

Item, quilibet simplex sacerdos habet parem potestatem ordinis cum papa, et ad illam potestatem ordinis consequitur essencialiter proporcionalis potestas secula-

12. A in marg.: Triplex obiectus. 16. B: bullas suas quidecumque.  
22. A in marg.: Responsio. 27. A in marg.: Contra dominacionem  
civilis cleri (Below 174<sup>e</sup> without mark of reference).

**X** 17<sup>a</sup> ris dominii; ergo quilibet simplex sacerdos habet titulum de iure ad dominandum seculariter toti mundo. Sed dic buphotracti maledicti tot dominati; tunc enim nec foret ordo nec civilis dominacio, nec oporteret sacerdotes acquire 5 rere sibi titulos in suscipiendo ordines, cum illo titulo ordinum excellunt seculariter quemlibet regem mundi.

4 Item, parem potestatem dominandi seculariter habet who indeed on the theory quilibet presbiter regni nostri, sicut haberet supposito would be chief lord of all our goods.

10 conquerireret quotquot regna, sed tunc foret secularis dominus capitaliter omnium bonorum regni nostri. Ergo et modo de iure. Aliter enim sequeretur quod civilis dominacio pape dependeret ab integritate dominacionis imperii, et per consequens, papa nitendo 15 destruere imperium, destrueret proprium civile dominium, vel si ipse debet dominari seculariter super omnes naciones iam infideles, per idem quilibet sacerdos habet ius ad taliter dominandum.

5 Item, tunc superflueret carta cesaris tamquam im- 20 possibilis et heretica, non ergo incorporanda foret in canone tamquam paris auctoritatis cum dictis sanctorum doctorum, ut patet XCVI<sup>a</sup> d. *Constantinus*; ibi enim dicitur quod Constantinus quarto die sui baptismi contulit privilegium Romano pontifici et ordinavit ut, 25 sicut ipse imperat aliis regibus, sic eius episcopus aliis sacerdotibus, unde iudicat et discernit quod episcopus Romanus habeat potestatem utendi insigniis regalibus, unde et sancxit, dixit et consuluit quod ditavit ac sua largitate concessit et ex imperiali potestate 30 statuit et confirmavit ut usque in finem mundi dona

Moreover on the same theory the donation of Constantine was impossible and heretical.

2. A A<sub>1</sub>; Sed dum; hic aliqua verba excidisse videntur. Quid sibi vult hoc verbum buphotracti? Verisimiliter legendum: Dic bufo crati: maledicti tot dominati (Matthew). 12. A: modo de matre; A<sub>1</sub> de matre corredit in: dominatur. 24. B: contulerit. 27. B in marg.: Hic probat quod papa habet auctoritatem dominandi civiliter a cesare sed non a Deo.

23. Hic memorata e decretali *Constantinus* mutatis tamen aliquot verbis deprompta sunt.

sua et privilegia maneant illibata. Et multa alia verba <sup>174<sup>a</sup> X ibi inseruit que iuxta succedentem superbiam sonarent in heresim, quia innuerent papam esse elemosinarium cesaris, et per consequens ipsum posse revocare donatum condicione dirupta, cum dicit se ordinare ut per manus <sup>5</sup> beati Silvestri et successorum eius omnia disponantur.</sup>

And if that were put aside nothing to the same effect would be found in scripture. Et credo, si ista carta relicta fuerit, non invenirentur <sup>Y</sup> cartam aliam in scriptura. In tales infinitas vesanas antichristinas inducitur populus in ecclesia propter relictionem evangelii, propter oblivionem paupertatis <sup>10</sup> Christi et carentem cupiditatem ad fastum seculi.

Vidit enim quod, si beatus Silvester recepit secundum dictam formam dominium illud a cesare, tunc cesar habens integrum imperium, tam large benedicens pape foret quoad seculum ipso maior, cum partem sue <sup>15</sup> magnificencie impertitus fuisse elemosinario suo pape. Ideo querunt mendaciter alias minas hereticas et blasphemias, dicentes quod Christus, Petrus et alii dominati sunt civiliter toti mundo, et illo iure, non iure cesaris gaudent suo dominio. Idem est expresse contra <sup>20</sup> Augustinum super Joh., Omelia VI<sup>a</sup>, \* et contra decretum <sup>175<sup>a</sup> distincione VIII<sup>a</sup>, *Quo iure*, et contra beatum Bernardum, libro II ad papam Eugenium: *Esto, inquit, ut alia ratione tibi vindices dominatum sed non iure apostolico*, quod probat efficaciter ex scriptura. <sup>25</sup></sup>

## CAP. XV.

A second doubt Secundum dubium est, si rex Anglie a clero suo A is whether the legio potest legitime auferre temporalia donata ecclesie draw Church temporalties on

account of abuse, or when the clergy are in contempt. <sup>12.</sup> B: Vident. <sup>13.</sup> B: integrum dominum. <sup>14.</sup> B: vendicens. Correximus textu s. Bernhardi. <sup>24.</sup> In codd.: verba: Hospodyne racz pomoc psati. Id est: Domine velis adiuvare scribentem. <sup>25.</sup> A: scriptura. Sequuntur <sup>26.</sup> Bernhardi. De Consideracione lib. sec. (Opp. pag. 1021). <sup>27.</sup> A in marg.: Materia de ablacione temporalium cleri (Above 175<sup>a</sup> without mark of reference).

<sup>22.</sup> Decr. I pars, dist. VIII, c. I. <sup>23.</sup> Bernhardi, De Consideracione lib. sec. (Opp. pag. 1021).

A 17<sup>5</sup><sup>a</sup> pro cleri sui abusu elemosine vel contemptu. Et est dubium istud necessariissimum ad tractandum, quia multis et magnis de regno nostro videtur quod pars affirmativa conclusionis sit satis catholica, aliis 5 autem pinguoribus regis elemosinariis videtur quod conclusio sit omnino heretica. Et indubitanter assero quod, si conclusio ista sit heretica, supposito facto regali regum Anglie, vel totum regnum vel maior pars eius est ex hinc infectum heretica pravitate; et Many think he may, and that the clergy should tell the king so.  
 10 cum sacerdotes et specialiter episcopi et scolastici regni nostri tenentur predicere regi et regno suo periculum, patet quod ipsi specialiter et regnum communiter tenentur in isto punto cognoscere veritatem. Non enim sunt rex et regnum adeo indurati quin,  
 15 docto quod dogma illud foret hereticum, ipsum non amplius practizarent, sed ad vocem multitudinis cleri sui concito revocarent. Sic enim ad predicationem Jone Ninivite salubriter penitebant (ut patet Jone III<sup>o</sup> et Matthei XII<sup>o</sup>), sic eciam Nabugodonozor conversus  
 20 est ab infidelitate et salvatus finaliter virtute Dei et prudencia Danielis (ut patet in canone XXIII, q. IV. Nabuchodonosor ex historia prophete et testimonio Augustini); et revera videtur maior disposicio in regno nostro et eius principibus quam fuit in predicto populo  
 25 infideli. Quomodo ergo foret fidelis vel caritative diligens regem suum qui videret ipsum ex ignorantia super oram baratri paratum ad precipicium sempiternum et assistente revocandi noticia in sepe conversionis ex negligenti desidia permitteret tam gravem populum  
 30 in corpore et anima perpetuo interire, specialiter si ad speculandum et prenarrandum regis et regni pericula sit pinguiter premiatus? Nonne dicit Deus pro-

5. B: regis — videtur deest. 17. B: concilio revocarent. 22. A in marg.: Nabuchodonosor salvatus est. 27. B: ad precipicium.  
 28. A A<sub>1</sub>: in sepe conversionis. 30. B: interire deest.

21. Decr. II pars, causa XXIII, q. IV, c. XXII.

phete Ezechielis XXXIII<sup>o</sup>, 7, 8: *Et tu fili hominis 175<sup>a</sup> A speculatorum dedi te domui Israel, audiens ergo ex ore meo sermonem annuncias eis ex me. Si me dicente ad impium: Impie, morte morieris, non fueris locutus, ut custodiat se impius a via sua, ipse impius 5 in iniuitate sua morietur, sanguinem autem eius de manu tua requiram.* Et multo magis in tempore legis gracie, quando debemus ex lege Christi habere ampliorem noticiam et amorem et insuper habemus a rege temporalem retribucionem amplius quam habuit 10 Ezechiel vel quam propheta alius veteris testamenti. Dampnabilis ergo foret nostra segnies.

Three futile  
reasons for not  
warning:

1. The king  
would take  
away our tem-  
poralities.

2. The matter  
has been decid-  
ed in the  
Papal Court.

3. The realm  
goes on well  
while the clergy  
is silent.

Nec valet ista triplex infamis instancia, prima qua 1 B dicitur quod rex et regnum forent exhibc exasperati ad auferendum temporalia que habemus. Ista enim 15 accusans obieccio indicat quod plus diligimus nostra temporalia quam datorem, cum irreligiose plus timeamus amissionem nostrorum temporalium quam amissionem perpetuam corporis et anime regis nostri. Secunda instancia dicit quod ista materia \* ventilata 175<sup>b</sup> 2 est et decisa in Romana curia coram papa. Revera non credo sed, supposito quod sic, illi quibus illud est cognitum sunt accusabiles tamquam proditores qui sic celant istud periculum. Nam infinitum plus est periculi quam si quotlibet corporales hostes ex 25 scitu celantis invaderent et destruerent funditus regnum nostrum, et insuper cum tales dampnantes istam materiam sunt mortui vel divisi, stultum foret expectare publicacionem decisionis eorum in tanto periculo. Tertia instancia dicit quod tam rex quam 3 regnum processit prospere, quando clerus noster a tractatu talis materie supersedit. Ista ficticia destructa

1. A in marg.: Mate (verbum Bohemicum) id est: habetis (sive habete).  
4. A A<sub>1</sub>: Impie deest. 12. A A<sub>4</sub>: signicies. B: singulicies. 13. A in marg.: Triplex instancia. 20. B: ventilata.

32. Vide supra pag. 265.

B 17<sup>5b</sup> est superius XII. cap.; et in proposito inficit se ipsam.

Quomodo, inquam, regno nostro inesset prosperitas, quando a rege et capitalibus eius tam prelatis quam dominis defenderetur tanta iniquitas. *Error enim cui non resistitur approbatur;* sed altera istarum est nedum error sed heresis pro qua dignum esset ut rex et totum suum sacerdotium destruatur. Ideo non dubium rex et domini seculares sed specialiter prelati regni facerent in isto diligenter inquirere veritatem et excitarent defenderentque theologos hoc tractantes, cum eis incumbit errores tales discutere et de periculo regem et regni incolas premunire. Et revera ex utraque parte contradiccionis sequitur grande periculum, eo quod, sive sit hereticum sive non sit hereticum, 15 supposito facto magna pars regni nostri ex adhesione, ex defensione vel omissione inficitur heretica pravitate.

Intendo ergo isto modo procedere: primo narrare factum regum Anglie in hac parte, secundo recitare opiniones doctorum in materia, et tertio obicere contra illas.

History of the question:  
William I. rearranged many foundations or transferred them.

C 1 Quantum ad primum, patet legenti cronicas regni nostri quomodo Willelmus conqueror multas elemosinas regum Saxonum de abbatiis, de episcopatibus et aliis dotacionibus sub nomine perpetue elemosine pro perpetuo variavit, nunc subtrahendo, nunc transferendo 25 et nunc loco cleri prioris extraneos inducendo. Nec valet fingere sompnia quod vel a papa habuit licenciam plus ad ista quam ad conquestum regni de iure sibi debiti. Et sic de somnio quo fingitur ipsum post restituere omnes ablatarios clericos, sicut nec restituit heredes 30 Saxonum rebellantes; et revera hereticare ipsum finaliter, cum totum ius regni fuit ab ipso ad omnes reges medios successione hereditaria usque hodie derivatum, foret minis infectiva presumpcio. Infectiva dico, quia hereticaret reges clerum et populum interim suc-

Suppression of the Templars.

11. Codd.: in errores.

17. A in marg.: Nota tria.

20. A in

marg.: Nota quomodo practisata est ablacio temporalium.

32. B:

successive. 34. B: internum succedentes.

cedentes; sed dimissis destruccionibus Templariorum <sup>175<sup>b</sup> C et ablacionibus privatis que interim contigerunt, reco-</sup>

<sup>Recent examples of temporalities seized.</sup> lamus de ablacionibus talibus que diebus nostris per illustrem regem Edwardum tertium erant facte. Nam temporalia domini Willelmi Bathman Norwycensis <sup>5</sup> capta sunt in manus regis et tenta duodecim annis continuis pro contemptu. Et idem contigit de domino Johanne Granson Exoniensi, de fratre Thoma de \* <sup>175<sup>c</sup> Lyle, episcopo Heliensi, et sic de multis ablacionibus quas diebus nostris cognovimus. Ymmo Ricardus II. <sup>10</sup> rex noster sicut avus suus practizat hoc annuatim in religiosis possessionatis de Francia; nec super isto consulunt curiam Romanam, quia ut constanter defendunt ista potestas directe pertinet ad coronam. Nec recolo quod temporalia mobilia ablata restituunt, cum <sup>15</sup> contemptus vel forisfactura elemosinariorum regis requirit ut gravius puniantur, nisi quod rex misericorditer eos respicit, sicut in possessionem elemosinarum regni sui eos misericorditer introduxit.</sup>

<sup>Three conclusions laid down by a doctor:</sup> In ista materia est quidam doctor qui sui gracia <sup>2</sup> D misit mihi in scriptis tres conclusiones huic materie pertinentes. Prima, describendo heresim, dicit quod <sup>1</sup> 1. a definition of heresy; posicio sive assercio heretica est error periculosus, pertinaciter defensatus, directe repugnans catholice <sup>2</sup>. denial of the King's right to deprive veritati. Secunda, non est possibile reges Anglie <sup>2</sup>

i. A B: templaziorum.      2. B: privatis deest.      8. A A<sub>1</sub>: Oxoniensis. B: Exoniensis.      9. A: Hyle.      ii. B: hoc amicatum in. 20. A in marg.: Tres conclusiones.

5. Willelmus Bateman: Walsingham. Hist. Angl. I, p. 262. He was bishop not quite 11 years (1344—1355) and during that time he was frequently employed in embassies abroad and must have been in the favour of the King. It is possible however that Wyyclif does not refer to a deprivation of all his temporalities, but to some one estate of which he was deprived by the King's courts in the course of a lawsuit (Matthew).      8. Johannes Graunson ap. Walsingham l. c. pag. 309. Cf. Rolls of Parliament II, 245<sup>a</sup>.      8. 9. Thomas de Lyle see Walsingham I, 285.      10. Cf. Rolls of Parliament III, 22<sup>b</sup>.

175º D legitime posse auferre simpliciter temporalia cleri sui, of temporalties;

3 Tercia, ii domini reges temporalia a clero suo nunquam legitime abstulerunt, sicut nec ceteris paribus poterunt in futurum.

1 In ista materia suppono quod loquatur de clero communiter, ut includit quemcunque habentem characterem sacerdotalis ordinis. Si autem loquatur laxius, tantum placet. Ex quo patet quod omnes sacerdotes conversantes in Anglia sub proteccione regis, sive seculares sive religiosi, possessionati vel exproprietarii, sunt clerus legius regis Anglie, sic enim loquuntur multa decreta, nunc de clero re et nomine, nunc autem de clero nudo nomine, ut XL<sup>a</sup>, d. sub auctoritate Chrisostomi dicit Canon: *Multi sunt sacerdotes et pauci sunt sacerdotes, multi in nomine, pauci in opere, quia non locus vel cathedra facit sanctum sacerdotem sed econtra.* Abiecta itaque ista signacione difficile foret scire quis esset clericus vel sacerdos.

2 Secundo suppono quod clericus tam in Anglia quam alibi posset quantumcunque enormiter peccare quo-cunque genere peccatorum; patet de episcopo Scarioth, de religioso Sergio et multis aliis sacerdotibus, de quibus scriptura sacra et cronice faciunt mencionem, ymmo cotidiana experientia idem docet. Non enim habet clericus (in quantum huiusmodi) titulum sue confirmationis a domino, sed ex testimonio sanctorum doctorum habemus quod ratione dignitatis ordinis et dyabolice temptationis plus aspere peccant communiter gravius quam vulgares, sicut oculata fide con-

*b)* that it is possible for the clergy to sin grossly,

5. A in marg.: Tres suppositiones. B in marg.: Nota tres suppositiones.

14. 15. A in marg.:  $\frac{\text{Multi}}{\text{Pauci}} > \text{sacerdotes}$ . 15. In canone: multi nomine.

16. ibid: facit sacerdotem sed sacerdos cathedram. 20. B: enormiter precare. 22. A<sub>1</sub> in marg.: Et Johanne papa XXIII. qui pro heretico et diabolo incarnato est condemnatus in Constancia.

13. Decreti prima pars, dist. XL, c. XII sub auctoritate auctoris Operis Imperfecti in Matth. hom. 43, cap. 23.

spicimus de pseudopapa et suis pseudocardinalibus qui ex 175<sup>o</sup> D

as is evident of cupidine fastus et questus, non autem ex cupidine meriti  
the false Pope  
and his supporters profectus conturbant sanctam matrem ecclesiam.  
ters;

c) that the English Kings believe they have the right thus denied. Tercio suppono facta régum Anglie superius me- 3 E  
morata et perseveranciam regis et regni ad defenden- 5  
dum hanc potestatem tamquam legitimam et regis  
Anglie precipuam regaliam. Ex quo sequitur quod  
ipsi supponunt hoc regis privilegium non esse catholice  
veritati dissonum sed consonum, cum (ut dicunt) sit  
fundabile in scriptura in qua omnis veritas et non 10  
nisi veritas catholica est contenta.

Ex istis sic arguo: Reges Anglie sepe abstulerunt  
temporalia simpliciter a clero suo, ut patet ex suppo-  
sitione tercia, et nec unquam abstulerunt sic legitime,

On the doctor's nec potuerunt legitime sic auferre, ut patet ex se- 15  
suppositione the  
Kings have cunda conclusione et tercia doctoris. Ergo in hoc  
acted wrong- fully; fecerunt qualiter non potuerunt legitime facere. Ex

quo sequitur ultra quod in hoc fecerunt qualiter  
non potuerunt meritorie vel de \* lege Dei facere, et 175<sup>o</sup>  
cum omne opus humanum ex deliberacione sua pre- 20  
cedens sit legitimum vel illegitimum, meritorium vel  
demeritorium, sequitur quod illegitime et demeritorie  
sic fecerunt, et ultra sequitur quod inciderunt ut sic  
in errorem periculosum, quia tam corporis quam anime  
dampnabiliter perditivum. Et supposito errore isto in 25  
facto, patet quod est pertinaciter defensatus, quia rex  
et regnum constanter defendant hanc potestatem  
and contrary to the Catholic faith; tamquam legitimam eciam usque ad mortem cum  
gladio si oportet. Et quod error iste sit directe con-  
trarius catholice veritati, patet tripliciter ex datis. Primo,  
quia rex sic faciendo fecit quod non licuit nec licere  
potuit, ut sequitur ex datis. Secundo, quia iniuste

12. A in marg.: Prima racio. 23. B: ut in errorem. 30. A<sub>1</sub>:  
corrigit: ex dictis.

12. Comp. Joannis Hus. De ablacione bonorum temporalium  
a clericis. (Opera ed. Norinbergensis 1558, tom. I, fol. CXXII<sup>a</sup>.)

175<sup>a</sup> **E** abstulit aliena contra mandata secunde tabule, et  
3 tercio, quia fecit ista non in caritate contra veritatem  
catholicam Apostoli, 1<sup>o</sup>, Cor. XVI<sup>o</sup>, 14: *Omnia vestra  
in caritate fiant.* Totum antecedens est ab adversario  
5 concedendum. Ex quibus ultra colligitur quod reges  
Anglie in sic faciendo sunt heretici, et cum illud usque  
ad mortem defenderant, sequitur quod decesserunt  
heretici et dampnati; et revera religiosus possessionatus  
qui credit hec omnia vel remissee vel nullo modo  
10 oraret pro dictis regibus iam defunctis et cum ex  
titulo sic orandi tenet a rege suas elemosinas tempo-  
rales.

and are therefore obstinate  
heretics who ought not to be  
prayed for.

**F** Nec valet dicere quod nunquam simpliciter abstulit  
rex temporalia clericorum, quia certum est quod  
15 abstulit ab eis tam mobilia quam immobilia sine hoc  
quod unquam eis restituit et talem ablacionem vocant  
scriptura et communitas ablacionem simpliciter, vel si  
vocetur ablacio solum secundum quid, quia solum a  
parte ecclesie, non contendo sed scripturam et mundum  
20 in testes invoco quod tanta confiscacio qualis memo-  
ratur facta per reges Anglie fuit notabilis ablacio  
temporalium.

Nec valet somniare quod post ablacionem perce-  
perunt fructum eorum ex titulo caritatis, qua omnia  
25 sunt iustis communia, quia multi amaro animo et  
cum murmure ferunt ablacionem huiusmodi, nec sunt  
in capitulo cum illis quibus ait Apostolus quod  
*rapinam bonorum suorum cum gaudio suscepérunt,*  
ymmo quomodounque dicatur, sequitur contra  
30 secundam conclusionem doctoris quod reges Anglie  
possunt in casu auferre simpliciter temporalia cleri sui.

It is a mere  
evasion to say  
that the depriva-  
tion was  
qualified;

or that the  
clergy still  
profit by them,  
since the right-  
eous possess all  
things;

8. B: erant heretici. 13. A in marg.: Ficcio. 16. B: quod  
nunquam. 16. B: restituit talem. 23. A in marg.: Ficcio.  
24. B: contra omnia quia. 26. B: ablacionem -- cum gaudio deest.  
28. B: cum gladio suscepérunt.

27. Hebr. X, 34.

or that the  
clergy cease to  
be such by  
deserving  
punishment.

Nec valet dicere quod merendo talem ablacionem <sup>175<sup>a</sup>F</sup>

homo desinit esse clerus, tum quia hoc est contra primam suppositionem, cum caracter ordinis sit indelebilis, tum quia sic pauci vel nulli clerici possessionati docerent legitime quod gauderent privilegio <sup>5</sup> vel possessione ex titulo clericatus, quod nimis pre-iudicaret ordini nostro. Nec est mihi verisimile quod doctor stabit in isto, cum conclusio sua tercia dicit quod nulli reges Anglie temporalia a clero suo unquam legitime abstulerunt, et cum aliquis ex dubio <sup>10</sup> fuit pro aliquo tempore fidelis clericus regis et tamen postea decidens a clericatu meritorio et fidelitate regis meruit post ut per regem sua temporalia auferantur. Sic enim fuit de Scarioth quoad Christum et sic notum est quosdam clericos alienigenas promotos in Anglia <sup>15</sup> coniunctos cum hostibus post regem Anglie defidasse.

Ex istis secundo arguitur quod nedum potuit sed decuit eum sic dotasse ecclesiam, ut licite posset subtrahere elemosinas suas in casu quo earum abusus vergat ad detrimentum regni et subtractionem evan- <sup>20</sup> gelii; et scimus pro tempore antequam Britones <sup>\*</sup> et <sup>176<sup>a</sup>Saxones dotarunt ecclesiam vel enim fuit ecclesia nostra dotata, et interim tempore Saxonum ante adventum Augustini fuit fides Christi infideliter pretermissa, tunc isti principes primo dotantes ecclesiam <sup>25</sup> nostram non erant moti nisi titulo misericordie donare plus vel minus nostre ecclesie ut nec cesar. Potuerunt ergo dedisse clero nostro quantum decreverint, adiciendo quamcunque condicionem honestam voluerint, sed potuerant cum donacione sua primeva adiecissemus <sup>30</sup> condicionem honestam quod elemosinarii non con-</sup>

These endow-  
ments were  
first made after  
the coming of  
Augustine.

1. A in marg.: Ficcio.      17. A in marg.: Secunda racio.      21. In  
codd: simus.      29. A: adiciendo quantumcunque; voluerint — honestam deest.

17. Comp. Hus, De ablacione bonorum temporalium l. c. fol. CXXII<sup>b</sup>.

F 176<sup>a</sup> tempniant insurgentes in regem ad sui populi detrimentum. Omnia ista suppono ex cronicis et tamquam proxima per se notis. Non enim tenebantur reges sub pena excommunicacionis dotare suam ecclesiam dotatione perpetua plus vel minus, ut patet ex dictis; tunc enim tenerentur sub pena dampnacionis dedisce clero suum totale dominium, cuius oppositum suppono.

and may have had conditions attached to them; such as forfeiture by contempt.

G Et ex istis sic arguitur: Si secundum istam formam dotassent nostram ecclesiam, licite potuissent pro contemptu regis suam elemosinam subtraxisse, sed cum ista condicione potuerunt dotasse nostram ecclesiam, ergo potuerunt pro contemptu cleri datam elemosinam licite subtraxisse. Cum ergo illa condicio fuisse licita et honesta, consuetudoque regis et regni docent in factu condicionem illam fuisse adiectam, videtur nimis presumptuosa assercio quod principes nostri non potuerunt ab eis auferre temporalia quantumcunque deliquerint; ymmo cum absolute necessario potuerunt talem condicionem adicere, et iterum absolute necessario elemosinarii possent tantum delinquere, patet (ut sepe dixi) quod principes nostri absolute necessario potuerunt suas elemosinas subtrahere, periculo possibili imminentia. Et per idem sequitur quod potuerunt cum possibilibus paribus subtrahere in futurum, quod sonat directe contra terciam conclusionem doctoris que dicit quod reges Anglie temporalia a clero suo nunquam legitime abstulerunt, sicut nec datis paribus legitime potuerunt in futurum. Et notate verba si, inquam, nec datis paribus potuerunt auferre legitime, tunc nec datis aliquibus paribus potuerunt auferre legitime, et per consequens in quantumcunque mag-

The customs of the realm show that such conditions were attached;

so our princes may on sufficient occasion withdraw alms.

8. A in marg.: Dotanda est ecclesia sub condicione (Above 176<sup>a</sup> without mark of reference). 23. B: quod cum potuerunt. 28. A in marg.: Conclusio falsa. 29. A A<sub>1</sub>: paribus potuerunt. Codd.: in quantum. 31. A A<sub>1</sub>: quantamcunque.

12. Comp. Hus l. c. fol. CXXIII<sup>b</sup>.

nam prodicionem regni nostri clerus possessionatus <sup>176<sup>a</sup> G</sup> conspiraverit vel quantumcunque magna necessitas regno nostro contigerit, non liceret regi ad defensionem regni bona appropriata clero suo accipere; nec dubitat vel cecus logicus quin si liceret regi bona <sup>5</sup> cleri in tali casu possibili qui tam sepe contigit, tunc poterit cum paribus sic auferre. Sed supponendo istam potentiam tamquam absolute necessariam, accedendoque ad licenciam et debitum, probo primo rationabilitatem condicionis superius recitate: Nam rex Anglie <sup>10</sup>

Such a condition  
is reasonable,  
for without it  
the King would  
damage his  
kingdom by  
giving  
endowments.

Cum omnis potestas sit a Deo qui non potest dare potentiam ad hunc finem, sed sic contingere supposito quod rex absolute dotasset suam ecclesiam non <sup>15</sup> subintelligendo condicionem illam, ergo oportuit condicionem illam subintelligi, et per consequens, quando contemptus cleri accidit, rex capiendo temporalia in manus suas non facit clero illi iniuriam, cum condicio ex defectu cleri dissolvitur. <sup>20</sup>

If he had no  
power over the  
possessions of  
the clergy he  
would not be  
King of all  
England,

Minor autem argumenti sic ostenditur: Si omnia illa bona quibus \* dotatur nostra ecclesia immediate <sup>176<sup>b</sup></sup> et directe pertinerent ad papam, sic quod rex non habeat interesse in possessionibus vel personis, cum plus quam quarta pars regni sit devoluta ad <sup>25</sup> manum mortuam, sequitur quod rex noster non sit rex tocius Anglie, cum plus quam quarta pars in manu mortua est decisa.] Stat enim aliquid esse in

<sup>10.</sup> A in marg.: Racio. <sup>21.</sup> A in marg.: De ablacione (Above <sup>176<sup>c</sup></sup> without mark of reference). <sup>22.</sup> B: Est vel decisa.

<sup>10.</sup> Hus: Item rex Boemie dotans ecclesiam suam nec debuit . . .  
<sup>27.</sup> Hus l. c.: sequitur quod rex noster non sit rex tocius Boemie, cum plus quam quarta pars pro clericis in manu mortua est decisa . . . Comp. Loserth, Hus und Wiclit, Zur Genesis der husitischen Lehre, p. 199—208. (Wiclit and Hus, transl. by Evans pag. 225—235.)

**G** 176<sup>b</sup> regno et non de illo, sed quomodo contingere hoc since a fourth  
planius quam quod omnia, temporalia cleri Anglie non part of the  
forent sub regis regimine sed pape, cum enim dicunt realm would be  
quod papa dominatur civiliter, nec est possibile quod under the Pope,  
5 due tam disparate persone dominantur ex equo simul  
civiliter super eodem, relinquitur eis dicere quod rex  
noster sit quoad omnia mortificata in regno nostro  
vel exclusus simpliciter vel pape subdominans.

**H** Sibi enim non licet (ut inquiunt) interponere de who is said to  
10 clero vel possessionibus suis quantumcunque deli- be the only ruler the clergy  
querint, nec regi licet subtrahere temporalia eorum, should acknowledge.  
quantumcunque abusus vergat ad regni periculum,  
quia (ut inquiunt) exempti sunt a iurisdicione regis,  
tam in corpore quam in bonis, et inmediate subiecti  
15 pape vel suis ballivis, collectoribus vel ministris. In  
cuius signum papa habet post mortes multorum pre-  
latorum et abbatum in Anglia primos fructus secun-  
dum nephandum abusum infundabiliter presumptum  
et a regibus culpabiliter toleratum. Unde (ut alias  
20 dixi) quicunque pertinaciter dogmatizaverint istam  
sentenciam nituntur proditorie subvertere regnum no-  
strum. Oportet ergo de integritate regalie regis nostri  
quod habet potestatem ad confiscandum suas elemo-  
sinas pro contemptu, quia, cum religiosi possessionati  
25 non sunt confirmati sed peccabiles sicut vulgus, patet,  
cum plus elongatur a rege punire eos tam in per-  
sonis quam in temporalibus, si rex non posset punire  
eos in temporalibus, cessaret quoad eos omnis regalis  
cohercio, et tunc sicut angeli non sunt subiecti secu-  
30 lariter regi Anglie nec boni nec mali, sic nec illi.  
Nam persona vel populus existens in regno et non  
subiecta legibus regis et regni, non dicitur esse de  
illo regno, ut patet de comitivis depopulatricibus

So the royal power would be maimed.

5. B: desparate.  
sicut Angli.

19. A in marg.: Conclusio.

29. B:

Customs proving the King's rights, regnorum et de dominiis alienorum regum infra alia <sup>176<sup>b</sup> H regna contentis. Sed ut meminerunt recencius iuris regis, optentum est privilegio laudabili regni nostri quod in mortibus multorum sacerdotum qui de rege tenent in feodo temporalia cedant regi. Unde ex*s* iure patronatus confert beneficia interim vacancia, et licenciato capitulo ad novam eleccionem presentato sibi electo approbat vel reprobat sicut placet. Unde cum rex preter istas regalias aufert sepe temporalia a capitulis eciam invitis, vel oportet dicere quod omnia <sup>10</sup> ista licet sibi facere vel si non potest tunc cum facto foret hereticus, et per consequens illi ex recordi taciturnitate et redempcione temporalium que capitaliter tenerent, de tanto heretici forent heresis sue participes. Cur ergo ex fundamento scripture sacre vel iuris <sup>15</sup> canonici hoc non docent?</sup>

Again, we assert that the King's duty is to take from false clergymen and restore to the Church.

Tercio principaliter arguitur de lege Dei atque*i* ecclesie quod rex debet in casu subtrahere suas elemosinas a nominetenus clericis et restituere eas sancte matri ecclesie. Nam hoc foret complementum iusticie, <sup>20</sup> prodessens altrinsecus omninaque; cum ergo ad regem maxime pertinet facere iusticiam in rebus subiectis suo dominio, sequitur quod ad regem pertinentissime spectat complementum talis justicie. Antecedens patet ex hoc quod omnis sic pertinaciter \*abutens bonis <sup>176<sup>c</sup> ecclesie est hereticus (ut patet in fine XIII<sup>i</sup> cap.). Sed cum omnis hereticus iniuste occupans bona regni nostri est spoliandus, et bona restituenda veris dominis, videtur quod bona illa quibus rex tam principaliiter dominatur, sunt per regem confiscanda et veris <sup>30</sup> dominis restituenda, specialiter in tam pertinaci desidia spiritualis prepositi. Nec valet dicere quod ad regem non pertinet cognoscere super heretica pravitate; quia</sup>

7. B: licento.      14. B: de tanto heretico.      19. A in marg.: Tertia racio.      21. B: omninquam.      26. A: XXII. cap., correxit XIII. A<sub>1</sub>: XXII.      32. A in marg.: Ficcio.

I 176<sup>o</sup> ad regem pertinet cognoscere quod elemosinarius suus vivat clericaliter, tum quia sub illa condicione sunt elemosine sibi date, tum eciam quia degenerando ab ista vita foret monstrum maxime proditorie faciens ad 5 destrucionem regni, et per consequens incurrens contemptum regis gravissimum. Ideo idem foret cecare regem et regnum per istum fucum sophisticum et dicere illis quod non pertinet eis cognoscere quid foret saluti anime eorum et gubernacioni regni necessarium. Et revera quicunque hoc imposuerit regi nostro, imponit sibi implicite quod non sit habilis ad regnandum. Rex ergo tenetur scire per se vel suum 10 executivum consilium quid vergeret ad sui ac regni maius periculum, quod indubie foret omissio corrimento quia secundum beatum Gregorium et leges quotlibet: *Qui emendare potest et neglit absque dubio participem delicti se ipsum constituit.* Consideret ergo de cleri crimine rex vel suum consilium secundum rationem qua est ipsius regni cuius rex accepit gubernaculam destructivum, sicut docet beatus Gregorius in Registro lib. XI<sup>o</sup>, cap. XXIX<sup>o</sup> (ut superius allegavi).

1 Confirmatur tripliciter, primo per hoc quod iuxta decretum beati Gregorii positum XI<sup>a</sup>, q. III<sup>a</sup>, *Privilegium: Privilegium omnino debet amittere qui sibi permissa abutitur potestate.* Sed omnis clericus abutens elemosinis regis sibi permissa abutitur potestate, cum ergo illa dotacio sit privilegium, sequitur quod illud omnino debet amittere. Sed per quem nisi per regem privilegiantem? Illius enim est privilegium interpretari 25 et defendere cuius est condere. Confirmatur ex illo Matthei, XIII<sup>o</sup> 12: *Omni habenti dabitur et habundabit,*

5. B: detractionem. 10. B: hoc imponit. 18. B in marg.: Nota quomodo rex secundum Gregorium habet interesse ad defectus clericorum corrigendos. A in marg.: Gregorius. 22. A in marg.: Rex peccat, si non corrigit clericum elemosinis abutentem (Below 176 without mark of reference). 28. A in marg.: Triplex confirmacio.

It is objected  
that heresy  
does not come  
within the  
King's cognisance;

but the King is  
bound to guard  
against all  
dangers to the  
kingdom.

Confirmation:  
i. The decretals  
say that abuse  
of a privilege  
forfeits it.

*ab eo autem qui non habet et quod videtur habere* <sup>176° K</sup>  
*auferetur ab eo.* Cum ergo rex tenetur sic habundare  
 ex titulo iusticie, videtur quod ab eo debet causari  
 ablacio sui elemosinarii, supposito quod contingat eum  
 videri habere elemosinas quas non habet; et propter 5  
 talem abusum habitualem dixi dominos temporales  
 posse auferre bona sua a clericis micius quam loquitur  
 beatus Gregorius cum canone, quia ipsi dicunt confuse  
 quod privilegium omnino debet amittere propter  
 abusum. Ego autem specifico abusum pertinacem qui <sup>10</sup>  
 inducit pravitatem hereticam, et tunc nulli dubium  
 debet elemosinator subtrahere patrimonium Crucifixi.

This forfeiture  
must be enforc-  
ed by the  
King.

2. By the same  
decretal the  
King loses his  
privilege of rule  
if he is sloth-  
ful in correction.

Secundo confirmatur ex hoc quod rex (in quantum <sup>2</sup>  
 huiusmodi) habet privilegium concessum a Deo et  
 acceptum a populo ad regnandum; si ergo abutitur <sup>15</sup>  
 sua potestate in desidia correccionis, que maxime  
 spectaret ad regis officium, quis dubitat quin secundum  
 legem premissam rex teneretur amittere regnum  
 suum? Unde inter alia peccata regum videtur quod  
 omission correccionis et auctorizacio curati inhabilis <sup>20</sup>  
 sit peccatum periculosisimum a regibus absconditum,  
 cum ut sic\* sunt reges socii defensorum. Et ad illud <sup>176<sup>4</sup></sup>  
 potest adduci illud dictum Christi Mathei XXI<sup>o</sup>, 43:  
*Auferetur a vobis regnum et dabitur genti facienti  
 fructus eius.* Non enim posset esse maior contemptus <sup>25</sup>  
 domini quam de suo patrimonio contra ipsum defendere hostem suum. Et ad hoc sunt multe concordantie legum (ut dixi in materia De Symonia); taliter enim meretur tam rex quam symoniacus ut ab eis  
 tamquam ab hereticis dominus auferatur, ut loquitur <sup>30</sup>  
 propheta Osee V<sup>o</sup>, 6, sacerdotibus et regibus: *In armen-  
 tis suis vadent ad querendum dominum et non  
 invenient: ablatus est ab eis.* Talis ergo thesauri  
 ablacio depauperaret regnum ad sui maximum detri-

6. B: clerum abusum.      13. A in marg.: Nota.      19. A in  
 marg.: Nota.      28. 29. B: aliter enim.      32. A: suis suis.

**K** 176<sup>a</sup> mentum. Unde solebam dicere quod ablacio quedam  
 1 est utrimque bona, ut Marci II<sup>o</sup>, 20, dicit Christus  
 quod *auferetur a discipulis suis sponsus*, quandoque  
 2 tantum alterutrum bona (ut Osee V<sup>o</sup>), quandoque vero  
 5 utrimque mala, ut quando criminosi spoliant sese reci-  
 3 proce, semper autem est ablacio passiva bona abla-  
 tario permanente in caritativa pacienza.

**L** 3 Tercio confirmatur ex lege debiti elemosine spiri-  
 tualis. Nam rex tenetur tam ex iure Dei quam iure  
 10 regni servare quantum sufficit legiis suis iusticiam et  
 debitum opus spiritualis misericordie (ut patet supe-  
 rius tractatu De Privilegiis), sed precipuum opus talis  
 misericordie regi pertinens foret castigacio coactiva ad  
 continuandum suas elemosinas; ergo illud debet  
 15 impendere. Unde qui offenduntur maxime ad verbum  
 de ablacione temporalium vendicant quod seculares  
 defendant elemosinas suorum progenitorum in suo  
 robore permanentes, quod non fit (iuxta dicta XIII<sup>o</sup> cap.)  
 nisi dum ecclesia habet profectum ex modo elemosi-  
 20 nandi, sic quod collata remaneant in ratione privilegii  
 vel elemosine, quod extinguitur dum elemosinarii collatis  
 elemosinis abutuntur; quamvis enim remaneat pie  
 donantis voluntas, cum donum corporale perdit racio-  
 nem elemosine per abusum, et fuissemeritum dona-  
 25 toris extensius, supposito quod sui elemosinarii profi-  
 cerent magis ecclesie, quia in ipsis elemosinantes magis  
 proficerent. Sic enim secundum beatum Bernardum  
 peccatum Petri Abellardi est adhuc incertum, antequam  
 noscatur quod homines ex sua heresi seducentur.  
 30 Unde solet dici communiter quod elemosina habet  
 perfectionem essencialem que attenditur penes fervo-

3. The King is  
 bound to see  
 that his subjects  
 are not deprived  
 of spiritual  
 aid.

4. A A<sub>1</sub>: quando deest.      15. Hus: Unde clerici qui.      18. A in  
 textu: XXII. cap.; correxit in marg.      23. Voluntas deest in A et  
 B; A<sub>1</sub> add. in marg.      23. B: tum donum.      28. B: est adhuc  
 meritum, antequam.      30. A B in marg.: Nota de duplice perfectione  
 elemosine.

9. Hus l. c.

Double merit rem caritatis, secundum quam elemosinans miseretur, <sup>176<sup>a</sup> L  
 of alms;  
 a) essential, et perfectionem accidentalem que capitur penes quan-  
 from the charity  
 of the giver;  
 b) accidental,  
 from the fruit  
 of the gift.  
 titatem fructus ex illa occasionata posterius. Ego  
 autem credo quod aliud est genus elemosinandi in  
 predestinatis et aliud in prescritis. Nam tota elemosina 5  
 quam facit predestinatus limitat sibi gradum beatitu-  
 dinis ad quem parcialiter proficiunt singule partes  
 eius. Elemosina autem totalis presciti concurrit secun-  
 dum se totam ad mitigandum penam perpetuam. Si  
 domini temporales (ut elemosinati vendicant) tenentur <sup>10</sup>  
 continuare elemosinas patrum quorum sunt heredes,  
 tunc tenentur ad omne inde sequens formaliter, quia  
 aliter contra possibilitatem obligacionis\* divine forent <sup>177<sup>a</sup>  
 ad contradictoria obligati, scilicet ad faciendum ipsas  
 esse elemosinas et ad defendendum earum abusum in <sup>15</sup>  
 discolis, secundum quam rationem carent forma elemo-  
 sine. Ergo cum reges Anglie tenentur servare elemo-  
 sinas suorum progenitorum in sua perpetuitate, tenen-  
 tur insuper ex lege spiritualis elemosine suos legios  
 castigare, tenentur tercio ex obligacione qua tenentur <sup>20</sup>  
 facere legiis suis iusticiam et extinguere iniurias que  
 vergunt periculosissime ad sui populi detrimentum;  
 patet quod tenentur in casu bona sua ecclesie sancte  
 restituere et a contemptoribus Dei sui et regni auferre.  
 Hoc enim fuit pactum dotacionis primeve. Ideo <sup>25</sup>  
 audenter assero, si cum istis paribus rex noster non  
 habet potestatem ad faciendum in clero suo opus  
 misericorditer castigandi, non habet sufficienciam super  
 totali regno nostro politice dominandi, ymmo si bene  
 attendimus ad scripturam sacram et dicta de privile- <sup>30</sup>  
 giis ecclesie, et sonat in privilegium regis quod habeat  
 potentiam taliter clericos cohercendi, et clerici habent</sup></sup>

8. B: concurrebilis. 12. Hus: sequens formari. 14. B: scilicet  
 deest. 29. politice. In codd: poletice.

L 177<sup>a</sup> privilegium eo quod habent talem prepositum cui  
sic meritorie possunt subdi.

M Illi ergo qui dicunt quod rex habet potestatem incomprehensibilem castigando leones et faciendo corporales sanaciones cum aliis que vocant miracula, laxarent porcionem sue potencie ad regulandum regnum suum in clero, cum hoc et eius actus foret excellencius et plus fundabile ex scriptura. Nonne foret excellencius castigare freneticos, peccatores et discolos scole Christi

Just rule is a more excellent privilege than so called miraculous powers.

10 quam domare feras que non tantum nocent ecclesie? Nonne iterum foret opus maioris virtutis gignere virtutes in mente disciplinabili occasione castigacionis salubris, qua ablata ab ecclesia virtutes ab indomito subtrahuntur, quam inducere virtualiter corpoream 15 sanitatem? Utrobius namque est rex nudum instrumentum Dei qui dans regi virtutem subautenticam principaliter operatur. Et sic (ut sepe dixi) rex nedum faceret opus maioris virtutis in castigando subditos quam faciendo quoscunque actus mirabiles corporales, 20 sed etiam quam accumulando quotlibet temporalia cleri Christi, nam tales virtutes faciendi sanitates corporeas possunt inesse bestiis, terre nascentibus atque lapidibus sed non virtus correccionis salubris.

N Et iterum adieccio temporalium communiter non 25 est ita propinqua ultime necessitati salvacionis presentis corporee, sicut subtraccio abusi est propinqua ultime necessitati salvacionis perpetue tam corporis quam anime. Sicut enim est opus maioris misericordie auferre gladium a frenetico volente se ipsum occidere 30 quam dare gladium persecuto ad defendendum se a volente eum occidere, quia peius foret hominem occidi sic a se ipso quam occidi ab alio, quia primum est dampnabile et secundum semper meritorium sive

The gift of alms is a less good than the suppression of abuses;

23. B: sed nec virtus. 25. B: presentis — salvacionis deest.  
30. A in marg.: Nota. B in marg.: Nota non intelligo.

3. Hus l. c.

24. Hus l. c. fol. CXXXIII<sup>b</sup>.

iustum; et ad hoc sunt multe leges ecclesie, ut <sup>177<sup>a</sup></sup> N  
allegavi superius XI<sup>o</sup> cap. huius ex dictis Augustini  
positis XXIII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup>, *Nimium*, et *Ipsa pietas*, et *Quid  
faciet*; et illud patet V<sup>ta</sup>, q. V<sup>ta</sup>, ubi sub auctoritate  
and so Augu-  
stine teaches.  
Augustini scribitur: *Non vos iudicetis malivolos esse*, <sup>5</sup>  
*quando crimen alterius indicatis; magis quippe*  
*nocentes \* non indicando crimen estis, quam si fra-* <sup>177<sup>b</sup></sup>  
*tres vestros quos indicando corrigere potestis tacendo*  
*crimen perire permittitis*. Si enim frater tuus habet  
*vulnus in corpore quod velit occultari, dum timet* <sup>10</sup>  
*secari, nonne crudeliter a te siletur et misericorditer*  
*indicatur? Quanto ergo pocius debes manifestare ne*  
*deterius putrescat in corde?* Et sequitur: Non omnis  
qui parcit amicus est, nec omnis qui verberat ini-  
micus; meliora enim sunt vulnera amici quam <sup>15</sup>  
*fraudulenta oscula inimici; melius est cum severitate*  
*diligere quam cum lenitate decipere.* Et sequitur  
ad propositum: Utilius esurienti panis tollitur, si  
de cibo securus negligat iusticiam, quam esurienti  
panis frangitur, ut iniusticie seductus acquiescat. <sup>20</sup>  
Et qui freneticum ligat et qui litargicum excitat  
ambobus molestus ambos amat. Quis non potest  
amplius amare quam Deus, et tamen nos non solum  
docere suaviter, verum eciam salubriter terrere non  
cessat, ut docet Apostolus Hebreorum XII<sup>o</sup>. Fomentis <sup>25</sup>  
lenibus quibus Deus omnes consolatur, sepe eciam  
mordacissimum medicamentum tribulaminis adiungit,  
exercet fame patriarchas, pios et religiosos, populum  
autem contumacem penis gravioribus agitat, non  
aufert ab apostolo stimulum carnis, tercio rogatus <sup>30</sup>  
ut virtutem in infirmitate perficiat. Ex quotquot

2. B: superius XX cap. 6. In decret.: malivolos, quoniam crimen.  
16. 17. B: cum securitate diligere. 24. A in marg.: De correccione per  
ablacionem nota bene (Above 177<sup>b</sup> without mark of reference). 27. In  
decret.: tribulacionis. 31. Codd: in firmitate; correxi e decret.

4. Decreti sec. pars, causa V, q. V, c. I et II.

N<sup>o</sup> 177<sup>b</sup> dictis sanctorum exponencium fidem scripture patet quod de lege caritatis et spiritualis elemosine sub pena dampnabilis consensus tenetur prepositus subiectos corripere. Unde inter omnia peccata de quibus 5 magis timeo in superioribus regni nostri, sunt ceca pietas, falsa misericordia et consentanea omissio, sive ex negligencia sive (quod maxime horrendum est), quando venditur consensus criminis et iniuste ac proditorie per patrimonium Christi defenditur eius 10 hostis. Unde Augustinus epistola XXXVII<sup>a</sup> ad Macedonium: *Misericordius opem nostram talibus subtrahimus quam impendimus. Non enim opem fert qui ad peccandum iuvat ac non pocius subvertit et opprimit.*

O 1 Sed contra dicta primo obicitur per hoc quod nemo debet defamare proximum et specialiter christos Dei. Illi autem qui illud obiciunt parum considerant quomodo mendax (in quantum huiusmodi) defamat se ipsum, et iterum quomodo ex verbis istis generalibus 20 legis domini se putans defamatum indicat ut sic se esse legis Dei adversarium, et iterum parum considerat quomodo prophete veteris testamenti, Christus et leges ecclesie acutissime instant contra solum nomine sacerdotes; et racio est, quia in eorum subversione 25 imminet maius periculum matri ecclesie. Et illud meminit decretum, LXXXIII<sup>a</sup> dist., ubi sic scribitur: *Nemo quippe in ecclesia amplius nocet quam qui perverse agens nomen vel ordinem sanctitatis vel sacerdotis habet. Delinquentem namque hunc redar-* 30 *guere nullus presumit, et in exemplum culpa*

Objection:  
1. We have no  
right to speak  
ill of our  
neighbour.

Answer:  
We deal in  
general terms  
which apply  
only to those  
who deserve  
them.

6. A in marg.: Nota.

10. A in marg.: Augustinus.

12. In

codd.: Num enim. Correxi e textu Aug.

17. A in marg.: Obieccio.

18. A in marg.: Responsio.

20. B: se reputans.

26. A in

marg.: 83 dist.

26. B: ut sic scribitur.

4.—11. Hus l. c. 10. Aug. Opp. tom. II, pag. 532.  
26. Dec. I pars, dist. LXXXIII, c. II.

*vehementer extenditur, quando peccator pro revere-* <sup>177<sup>b</sup> *ncia ordinis honoratur. Episcopus itaque qui talium* <sup>177<sup>c</sup> *crimina non corrigit magis dicendus est canis impudicus quam episcopus.* Ista, inquam, iura sanctorum ideo incorporata sunt in canone, non ut palea \* per- <sup>177<sup>c</sup> petuo taceantur, sed ut ad laudem bonorum cum modestia detegantur. Et dico *cum modestia*, quia contingit hominem in dicendo veritatem modum excedere, ut notatur in decretis V<sup>a</sup>, q. V<sup>a</sup>, *Qui ambulat,* ubi solvendo apparentiam repugnancie in ista materia <sup>10</sup> sic scribitur: *Aliud est ex caritate aliorum crimina deferre, ut quos secreta ammonicione corrigere non possumus, convictos iudicis sentencia corripiat, atque aliud est insidiando falsa obicere vel insultando vera facile probare. Illud vero caritatis, hoc autem* <sup>15</sup> *est impietatis officium. Unde Proverb. XII, 6, dicitur:* *Verba impiorum insidiantur sanguini, os iustorum liberat eos.* Et infra: *Qui quod novit loquitur iudex iusticie est, qui autem mentitur testis est fraudulentus.* Oportet ergo accusatorem servare integritatem veritatis <sup>20</sup> et rectitudinem intencionis. Ego autem preservo me a descensu ad singularia quiescens more philosophorum in communi sentencia.</sup></sup></sup>

Objection: Secundo obicitur per hoc quod oportet partes <sup>2</sup> P  
 2. The clergy, as superior to the ecclesie habere suam iurisdictionem et ordinem <sup>25</sup>  
 laity, should judge itself. impermixtum; sed clerus est seculari parte superior,  
 ideo supposito delicto debet corrigi per se ipsum.  
 Confirmatur per hoc quod sic est in celesti ierarchia  
 in qua oportet exemplari omne officium ecclesiastice  
 ierarchie. <sup>30</sup>

1. in decret: quoniam peccator. 2. B: Episcopus in quantum. A in  
 marg.: Nota decretum quantum nocet malus episcopus, papa etc. (Below  
 177<sup>b</sup> without mark of reference). 4. A B: Ista itaque iura. B in  
 marg.: Episcopus omittens subditos corrigere dicendus est canis impu-  
 dicus. 9. A in marg.: Accusator quomodo debet se habere.  
 22. singularia. A<sub>1</sub> addit: nomina.

9. Dec. II pars, causa V, q. V, c. V.

P<sup>177°</sup> Ad illud sepe dixi quod falsum assumitur; oportet enim utrumque brachium corporis ecclesie iuvare reliquum, nec est in isto confusio, sed secundum Apostolum I<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup> caritativa connexio. Ulterius 5 sepe dictum est quod, sicut clerus stans in suo ordine est seculari superior, sic nominetenus clericus degenerans est inter omnes viatores abieccior. Unde (ut sepe dixi) nobis stantibus in nostro ordine non debemus contemptibiliter esse subiecti principibus, unde glosa 10 ordinaria super XCVI<sup>a</sup> dist. dicitur quod episcopus est super imperatorem, non tamen si facit contra religionem, nam in illo casu posset a quoconque redargui, ut patet XL<sup>a</sup> dist., *Si papa*, vel etiam si scisma faceret, XXIII<sup>a</sup>, q. V, *De Liguribus*. Et plures 15 sunt casus in quibus layci habent iurisdiccionem super clericos ut dixi; inquit XXIII, q. V<sup>a</sup>, *Principes*.

Answer:  
The assumption  
is false; all  
parts of the  
Church owe  
mutual help.

Unde miror quomodo quidam innituntur exemplo de celesti ierarchia, putando quod clerici non debent corrigi a laycis, nam stabilito ordine militantis ierarchie, sicut est in ierarchia celesti, procederet racio a similitudine quod clerici non forent subiecti laicis, sed si deficit eis virtus illuminandi et expurgandi, sic quod sint ceciores et criminiosores quam layci, quomodo staret in illis perturbantibus ordinem ecclesie 25 exemplum ierarchie celestis? Ideo in defectu illorum stat quod pervertitur ordo ecclesiasticie ierarchie; *ordo* dico non simpliciter sed *ordo individuus* qui foret in illis. Non enim est fas fideli credere quod datus clerus servabit ordinem superiorem in ecclesia 30 quantumcunque peccaverit, cum primus angelus cum suis complicibus propter apostasiam ab ordine deiectus

As to the pattern of the celestial hierarchy, it is already forsaken when the clergy are wicked.

I. A in marg.: Responsio.      5. B: ordinis.      II. A in marg.: Clerus potest corrigi per laicum. B in marg.: Quod prelati delinquentes a regibus sunt corrigendi, ut est dignum.      19. A A<sub>1</sub>: nam — ierarchie deest.

10. Vid. glossam ad cap. X, dist. XCVI. *Duo sunt*.      13. Cap. XLIII.      15. Cap. XX.

est de ecclesia triumphante (ut notatur Is. XIV<sup>o</sup>). Viator <sup>177<sup>c</sup>P ergo extra ordinem debet habere subsidium a fratre inferioris ordinis, cum pes iuvat oculum, eciam utroque servante integritatem corporis. Et ita videtur Lincolniensi quod angelus superioris ordinis illuminatur <sup>5</sup> ab angelo inferioris ordinis, cum omnes beati spiritus sese iuvant reciproce, ymmo (ut alias dixi): Michael et omnes angeli inferioris ordinis confirmati \* pugna- <sup>177<sup>d</sup>runt contra draconem Luciferum et contra complices suos apostatantes, quare ergo non debet esse propor- <sup>10</sup>cionaliter in ecclesiastica ierarchia?</sup></sup>

**Objection:**  
If the clergy  
cannot have  
dominion,  
neither can they  
serve civilly.

Sed alias insteti per hoc quod nulla potestas puni- <sup>Q</sup>tiva civilis se extendit ad amplius quam potestas dominandi, sed non licet civili domino domi- <sup>15</sup>nari civiliter super clericu, cum clericus cui foret licitum servire civiliter posset coloracius civiliter dominari.

This does not follow.

Sed hic sepe dixi quod de lege nature et de lege evangeli qua astringimur ad correpcionem fraternalm debet rex Anglie corripere clerum suum, nec video <sup>20</sup> quin stat clericum servire civiliter eo quod dominari civiliter dicit superbiam. Sed servire civiliter potest esse sine peccato. Nec oportet quod sic homo servit civiliter quod sit servus civilis, cum omnis dominus Anglie sub rege servit sibi civiliter, cum sit eius <sup>25</sup> servitor tenens de rege in capite per servicia suo domino debita et consueta. Servus autem civilis est omnino expers libertatis civilis, et sic serviunt clericci regi libere, qui tenent de illo in capite; et sic videtur mihi quod rex noster habet super clerum suum legium <sup>30</sup> quoad bona nature et bona fortune secundum quid

1. B in marg.: Ad tantum potest clericus delinquere, quod non est credendum eum servare suum ordinem. 13. A in marg.: Instancia.  
18. A in marg.: Racio. 21. B in marg.: Dominari civiliter dicit superbiam. 23. A in marg.: Condiciones servi civilis. 27. B in marg.: Servus civilis. 30. A in marg.: Rex habet civile dominium super clerum.

**Q 177<sup>a</sup>** civile dominium. Si autem viverent vitam omnino exproprietariam, sicut vixerunt Christus et Baptista, non forent sic subiecti, et sic ratione bonorum fortune et bonorum nature in casu quo contingat in eis abusus vel contemptus notabilis licet regi eos civiliter cohercere, non in quantum sacerdotes, sed in quantum regis elemosinarii vel homines eius legii contempnentes. Et sic regi suo in corpore et bonis multipliciter sunt subiecti. Econtra autem rex debet esse eis subiectus in hiis que sunt ad Deum, ut sit sic mutua connexio caritatis et ordinis utrobique.

They are subject not as clergy, but as almsmen and liegemen.

**R 3** Tercio arguitur per hoc quod clerus nunquam debet castigari per laicum nisi in defectu spiritualis prepositi, et per consequens nunquam antequam papa defecerit, oportet ergo subditum corripi per diocesanum, secundo per metropolitanum, et si illi defecerint, tunc per papam. Et non est presumendum quod in hiis tribus signis ecclesia Christi deficiet.

3. The laity ought to act only in default of the spiritual authorities.

Hic dicitur quod assumptum est verum, quia (ut sepe dixi) clericus nunquam castigari debet per laicum nisi auctoritate ecclesie in defectu spiritualis prepositi et in casu quo clericus fuerit a fide devius. Unde posito de possibili quod omnes episcopi regni nostri deficiant in suis correccionibus post vel ante, ratione cuius defectus invalescat peccatum ad regni periculum, regum autem est sub gravi periculo clerum suum corripere quoad corpus vel substanciam cleri, in quibus potestati regie est subiectus; quod si clerus devenit ad tantam profunditatem malicie, spiritualis prepositus omnimode est in causa. Nec est prudentis asserere quod rex expectaret correccionem cleri, quoisque papa

Answer:  
True; but the  
King is not to  
wait for the  
Pope's action,  
for many  
reasons;

.8. B in marg.: Sub qua ratione rex potest sacerdotes civiliter cohercere.  
 .10. B in marg.: In hiis que ad Deum perinent rex est subiectus sacerdotibus.      .12. A in marg.: Clericus nunquam debet castigari per laicum nisi in defectu spirituali prepositi, sed non oportet ut pape correccio expectetur.      .19. A in marg.: Responsio.      .20. A in marg.: Conclusio notanda.      .21. 22. A A<sub>1</sub>: prepositi in casu.      .28. A A<sub>1</sub>: quod — omnimode est deest.      .31. A B in marg.: Ficcio.

1. because the curia is venal; super isto decreverit, propter multa. Primo quia stat 1 R quod in curia redempcio sit venalis, sic quod cum 177<sup>a</sup> thesauris regni proditor defendat ibidem peccatum suum contra Deum, regem et regnum. Secundo quia 2 stat quod papa et sui cardinales sint acceptores 5 personarum coniuncti hostibus regni nostri. Tercio 3 quia stat eos esse ignaros legis scripture cecatosque tradicionibus hominum propter questum. Quarto 4 quia \* stat longitudinem et discrimina itineris esse tanta 178<sup>a</sup> quod nec persone regni nostri haberent illuc securum 10 accessum, nec rex et regnum expectarent tantundem propter regni periculum. Quinto quia Romanus pontifex 5 non habet illam iurisdiccionem in Anglia, nisi vel ex lege Christi, quod limitatur de quanto dicit eis humilius et sancius legem Christi, vel ex decreto 15 cesaris, ut notatur XCVI<sup>a</sup> dist. *Constantinus.*

Sed quantum ad iurisdiccionem istam cesaream vel S primatum, patet, cum regnum nostrum sit exemptum a iurisdiccione cesarea, quod nec iurisdiccionem coactiva sui episcopi astringit nos nisi de quanto est funda- 20 bilis ex sacra scripture. Sed volvat et revolvat adversarius fidem scripture et non inveniet iurisdiccionem talem. Sed quicunque sacerdos expressius docuerit legem Christi, Christo est in illo obediendum devocius, cum talis primatus introductus est ex ritu cesareo, 25 sic quod, sive prepositus fuerit ydoneus sive non, populus fidelis Christo obediatur. Si ergo nos Anglii gratis tantum obedimus papa nostro Urbano VI<sup>o</sup>, tamquam humili servo Christi, sicut scismatici obediunt Clementi propter dominium et potentiam secularem, 30 quis dubitat quin ut sic habemus rationem meriti amplioris? Et possibilitatem omnium istorum quinque in Gregorio XI et suis complicibus oculata fide poterimus conspexisse. Dicitur enim quod ipse cum suis pseudocardinalibus dampnavit quatuor veritates 35

How far such jurisdiction can be trusted we may see in the case of Gregory XI.

S 178<sup>a</sup> catholicas et approbavit quatuor hereses cardinales, sicut vidi notatum in quadam epistola maledicta ab homine, sed a nemine reprobata. Nec horreamus malediccionem huiusmodi, cum veritas ipsa est male-dicta pendens in cruce (ut notat Apostolus Gall. III<sup>o</sup>, et exponit Ambrosius epistola XXXVIII<sup>va</sup>). Nam a multis dicitur catholicum per eum quod eo ipso quo ipse vel alias papa Romanus pretendit se quovismodo solvere vel ligare, eo ipso sic solvit vel ligat, cum eius oppositum tamquam sceleratissimum sit dampnatum. Et audeo dicere quod a tempore prime fundacionis Romane ecclesie non fuit tam manifesta anti-christiana heresis tam publice proclamata; nam nedum scriptura sacra sed leges papales testantur quod Petrus 15 et omnes successores sui errare poterant, tam in execuzione clavium quam eciam in via morum, quod si dictus Gregorius non potest, ipse blasphemus extollitur super omne quod dicitur Deus. Nec video ad quid foret illud tamquam novus articulus fidei divulgandum nisi propter fastum et questum episcopo Scarioth acquirendum. Nam dato illo articulo ipse posset eciam invito Deo liberare omnes animas tam de purgatorio quam inferno, cum in tantam vesaniam posset incidere quod pretendat se ista facere, sicut loquuntur illi qui 25 dicunt quod est Deus in terris.

T Et quantum ad questum, patet quod isto articulo catholicato posset faciliter perquirere omnia regna mundi, quia (da oppositum de regno Anglie) contra, si pretendit se ligare regem nostrum et regnum in 30 partem salutaris penitencie, ut det perpetuo totum fructum regni nostri tenendo episcopo Romano in capite tamquam supremo domino seculari, tunc eo ipso sic ligantur; sed sic potest pretendere se ligare: ergo virtute illius potestatis clavium potest faciliter

who approved  
four cardinal  
heresies.

Many say it is  
of faith that the  
Pope can bind  
or loose as he  
will;

but this is a  
heresy.

Otherwise he  
might make the  
realm pay him  
all its revenue.

11. A in marg.: Heresis. Papa non semper quando pretendit absolvit.

21. A in marg.: Prima racio. 26. A in marg.: Secunda racio.

27. B: faciliter deest.

acquirere regnum nostrum. Et idem est iudicium de <sup>178<sup>a</sup> T</sup>

This is evident for omnibus aliis regnis mundi. Et possibilitas minoris

1. his predeces- patet tripliciter: Primo ex hoc \* quod taliter ligatus <sup>178<sup>b</sup> 1  
sor did get est rex Johannes cum regno (ut dicitur) quoad mille  
1000 marks from John;</sup>

2. the supreme lordship of the world is claimed for him; est marcas, et idem iudicium est de toto. Secundo per 2  
seculariter et capitaliter toti mundo, nec verti debet  
in dubium quin rex et regnum possent obligare se ad  
tantam elemosinam perpetuam. Sed cui si non pape  
qui potest absolucionem et dispensacionem super isto 10  
soli Romano pontifici reservare? Sic enim dicit se posse  
restringere potestates clavium de plenitudine potestatis.

3. any limitation of his powers would be fatal to the original claim. Tercio confirmatur per hoc quod ipse habet potestatem 3  
incomprehensibilem, cui non licet fines ponere, quia  
tunc formidandus esset, si excedit limites potestatis, et 15  
titubaret fides de potestate clavium, et manifeste  
sequeretur oppositum articuli noviter catholicati, sci-  
licet quod non eo ipso quo pretendit se quovismodo  
solvere vel ligare, eo ipso sic solvit vel ligat.

Assertion of the bishop of Rochester.

In tales insanias inducuntur ignari episcopi et v  
doctores facientes ydiotam credere quod potest tantum  
facere in ecclesia sicut Christus. Unde episcopus  
Roffensis dixit mihi in publico parlamento  
stomachante spiritu quod conclusiones mee sunt damp-  
nate, sicut testificatum est sibi de curia per instru- 25  
mentum notarii. Et visum est multis quod fuit  
assercio indiscreta, primo quia vergebant ad curie Romane 1  
defamacionem, secundo quia implicabant regis nostri 2  
et regni scandalizacionem, et tertio quia ostendebat 3  
sui et fratrum suorum consentaneam suspicionem. Non 30  
enim tam signanter mitterent fratres eius sibi dictam  
dampnacionem, nisi applaudendo de facto cuius  
utraque pars foret auctor vel fautor, nec dubium  
quin stante iusticia dicte dampnacionis cum facto

1. B: idem iudicium. 15. 16. B: Potestatis titubaret.  
stomachando. 33. A in marg.: Conclusio.

24. A A<sub>1</sub>:

V<sup>178<sup>b</sup><sup>1</sup> regis et iure quod vendicat, rex et regnum forent The Pope's bull  
expresse heretici, et sic iuxta leges ecclesie nedum ex- was directly  
heredandi, sed a toto christianismo funditus destruendi. opposed to  
Nam hoc est hereticatum ut dampnatissimum quod English law,  
5 aliqui domini temporales possunt auferre temporalia  
ab ecclesia delinquentे. Unde videtur zelantes pro  
dampnacione ista intendere quod papa debet super  
regno nostro imperatorie civiliter dominari (ut sepe  
1 tetigi), primo quia procurarunt quod inconsulto rege 1. in ordering  
10 vel suo consilio virtute bullarum papalium legius the arrest of  
homo regis ubicunque in Anglia non convictus super the King's sub-  
pravitate heretica arrestetur et papali carceri mancipetur,  
et (ut videtur prudentibus) non posset esse evidencius ject without  
signum capitalis civilis dominii pape super Angliam. conviction of  
2 Secundo quia dampnavit ex procuracione quorundam 2. in asserting  
qui videntur esse de nostris quod aliique carte of all charters;  
humanitus adinvente sunt impossibles, et per con-  
sequens catholicavit oppositum, et cum impossibile et  
necessarium dicantur condicionaliter et simpliciter (ut  
20 patet XXIII, q. IV<sup>a</sup>, *Due sunt*) necessitates, sequitur  
cum veris quod catholicavit omnes cartas cleri Anglie  
de elemosina perpetua, et per consequens non  
foret necesse ad regem recurrere pro ratificatione  
cartarum huiusmodi, cum sint per superiorem dominum  
25 nedum confirmate sed catholicate. Et tertio potissime,  
quia vendicat quod non liceat regi punire clerum  
suum legium quantumcunque in regnum deliquerit  
nec subtrahere elemosinas cleri quantumcunque  
30 178<sup>c</sup> contempserit nisi petita ab eo licencia \* et obtenta,  
et cum hoc non habet ex lege Christi (sicut patet  
scrutanti), ab omnibus eius fautoribus relinquitur quod  
hoc habet a cesare.</sup>

X Unde vellem quod rex faceret diligenter inquire a  
1 clero suo legio istas quatuor questiones: primo si

3. B: exhedandi. 6. A in marg.: Nota tria. 15. A A<sub>1</sub>:  
quia deest. 27. B: delinquerit. 33. A B in marg.: Nota quatuor  
questiones.

The King  
should enquire  
into this. rex licite potest auferre temporalia a clero suo legio 178° X  
pro contemptu; secundo si rex dominatur capitaliter 2  
super regno Anglie et papa sic civiliter subdominans  
vel econtra; tercio si forme dampnacionum et facto- 3  
rum Romani pontificis hic recitate sint iuri divino 5  
consone, et si clericus regis qui vel expresse vel  
mutescendo consenserit videtur in contemptum regis  
et regni incidere; quarto autem queritur a plano 4  
parlamento regis, cum propter maiorem contemptum  
sit contemptor gravius puniendus, utrum defendens 10  
ista expresse vel tacite contra regem et regnum debeat  
cum hoc participare elemosinis regni nostri. Videtur  
enim quod, si susurrones huiusmodi non expectant  
nisi subdole premittendo preambulam horam illis  
congruam, quando expulsis secularibus dominis possint 15  
dominari ex integro toti regno.

Some of the  
clergy suggest  
that they have  
a right above  
all civil powers;

Innuunt quidam quod habent potestatem ad hoc,  
quam potestatem vocant dominium, et cum illa  
immediate sit data a Christo qui dat singulis suis  
sacerdotibus affluenter, illa potestas est prior, 20  
principalior et extencior quam potestas iure heredi-  
tario carnali, conquestu vel titulo mundano seculari  
domino acquisita. Et ad hoc vadunt quotquot con-  
clusiones quas false contra scripturam discipuli Anti-  
christi innuunt ad perturbationem regnorum et dimi- 25  
nucionem religionis christiane, in tantum quod illi  
Antichristi discipuli sunt capitales inimici illis quibus  
videntur carnaliter affici, quia dyabolus et omnia  
membra sua, sicut in imitando sibi ipsis continue sese  
dampnificant, sic obsunt vere paci aliorum quibus 30  
videntur proficere. Allegant autem illud Apostoli  
Roman. VIII°, 32: *Proprio filio suo non pepercit, sed*  
*pro nobis omnibus tradidit illum. Quomodo non cum*  
*ipso omnia nobis donavit?* Et I<sup>a</sup> Corinth. III°, 22:

13. B: si omitted. 17. A in marg.: Pro dominacione civili cleri  
fundamentum. 21. A A<sub>1</sub>: extencior.

**X** 178<sup>a</sup> *Omnia vestra sunt*, et Marci X<sup>o</sup>, 29, dicit Christus quod *quicunque reliquerit mundum et carnem propter nomen suum, accipiet cencies tantum*. Et in hoc mundo sacerdos (inquiunt) et specialiter religiosus 5 habet ius quod est dominium ad toti mundo seculariter dominandum, et sic Christus docuit eos mundum relinquere, ut secularius conversentur. Sed quesito si layci relinquentes cuncta pro Christo erunt eis participes, si unus excludens alium facit sibi iniuriam, cum 10 aliis que concernunt civile dominium, paciuntur angustias. Ideo defendunt unum capitaneum quem papam nominant sub cuius umbra infideliter sunt protecti.

and their head  
is the Pope.

**Y** Et si obicitur quod curia Romana extinguit multos 15 errores, dicitur quod de tanto est laudabilis et suis satrapis est parendum. Si autem vulpes parvule que demoliuntur particulares vineas habent inibi foveas in quibus convoluti criminibus callidius et constancius 178<sup>a</sup> defendantur, quis dubitat quin nidus ille foret fons\* 20 veneni ex cuius rivulis scateat toxica in fidelem ecclesiam militantem? Scutum autem et velamentum huius toxicè videntur esse congregacio ista perversa et triplex velum quo mentes fidelium sunt cecate. Nam appellante pecunioso ad illam curiam, quid per 25 mendacia, quid per mala exempla sceleris ibi capta et quid per tradiciones callidas tam de nostris quam de aliis inibi adinventas inductum est scutum infideli- 1 statuit in primis principium quod non licet christiano dictum vel factum eorum discernere, cum sint dii sub- terranei quibus donata est potestas clavium par cum Christo, qui possunt scripturam sacram statuere,

The court of  
Rome is a nest  
of mischievous  
foxes.

It has invented  
for itself a  
triple shelter:

1. that it is  
above all human  
judgments;

14. A in marg.: Obieccio. 16. A in marg.: Solucio. 21. A in  
marg.: Scutum et velum defendencia dominacionem civilem cleri. (Above  
178<sup>a</sup> without mark of reference). B: scutum et.

corrigere et mutare, et cum solum convincerentur <sup>178<sup>a</sup> ex scriptura sacra et factis propriis, patet quod non</sup>

<sup>2.</sup> that every Christian is bound to obey all commands of the Curia;  
restat in eos medium accusandi. Secunda pars veli <sup>2</sup> consequenter adicit quod subdi illis tamquam capit*i* sancte matris ecclesie quomodo cunque vixerint est <sup>5</sup> cuilibet christiano de necessitate salutis, et per consequens implere quidquid preceperint, cum non stat (ut inquiunt) quod eorum aliquis sit dampnandus.

<sup>3.</sup> that the Curia has the right of ruling other churches.  
Tertia pars veli dyaboli est ficta plenitudo potestatis <sup>3</sup> qua exterrit mundum cum pretensa legacione et <sup>10</sup> excommunicacione sic quod, si quidquam decreverint in altera ecclesia faciendum, eo ipso oportet ut fiat; et quia reservarunt sibi cum istis armis potestatem conferendi beneficia ecclesie et superiores ac graviores persone ecclesie extere appetunt symoniace fastum et <sup>15</sup> commodum temporale, ideo propter multitudinem, propter famam et propter terrorem istorum satellitum exterriti sunt pauci simplices dicere veritatem.

<sup>God in mercy has taken away Gregory XI;</sup> Sed benedictus sponsus ecclesie qui occidit Gre-<sup>Z</sup> gorium XI. et dispersit suos complices quorum <sup>20</sup> scelera per Urbanum VI. ecclesie sunt detecta, et qualitas veneni ex divisione eorum est quodammodo mitigata. Et utinam placeret sponso ecclesie perficere quod quidam prenósticant et alii imprecantur, scilicet quod numerus undenarius infamis et sterilis, <sup>25</sup> prevaricans in totum decalogum, imponat finem numero pseudoprepositorum dicencium: *Hereditate, civilitate et gladio possideamus Dei sanctuarium et Christi patrimonium. Ipse, inquiunt, crucifixus est ligno et apostolus mundo, ut nos occidamus gladio et nobis*

<sup>30</sup> *rebelles crucifigamus in patibulo, quia quam necessaria, inquiunt, fuit in primitiva ecclesia potestas faciendi miracula, tam necessaria est hodie potestas corporalis acquirendi et defendendi temporalia.* Scimus tamen quod una potestas infinitum excedit aliam, et quod vita exproprietaria est vita seculari perfeccior et quod tam necessaria erant temporalia clero in primitiva

<sup>and we trust he will be the last of these false pontiffs.</sup>

Z 178<sup>a</sup> ecclesia sicut modo et quod necessarior foret modo eorum substraccio et suspensio rapine bonorum cum gaudio, quam tunc fuit, nec est illa facta defensio fundabilis ex scriptura sacra.

## CAP. XVI.

179<sup>a</sup> \* Post hec dubia respondendum est ad magistralles argucias quas doctores obiciunt contra dicta. The doctors object:

A Arguitur primo quod beatus Silvester, recipiendo i. that Silvester did not sin at dotacionem perpetuam ecclesie pro se et suis success- all in accepting 10 soribus nullo modo peccavit, et libenter acceptarem argumenta ad istam partem, quia quamvis neutram partem asseram, pars tamen isti opposita est mihi credibilior.

Prima itaque racio sic formatur: quam licite reci- for if it lawful to receive alms, 15 piunt sancti elemosinas pro relevandis indigenciis they may be presentis vite, tam licite ipsas elemosinas servant idem kept without sancti distribuendas indigentibus in perpetuum. Non enim videtur racio diversitatis quin, si licet recipere elemosinas propter indigenciam propriam relevan- 20 dam, a pari erit licitum ipsas elemosinas sic collatas propter indigenciam futuram perpetuo conservare; ergo si licet indigenti recipere elemosinas propter se relevandum et hoc absque peccato, a pari licet conser- vare elemosinas sic receptas in perpetuum ad usus 25 pauperum absque peccato. Sed beatus Silvester in faciendo sibi licitum simpliciter nullo modo verisimi- liter peccavit; ergo beatus Silvester in retinendo dota-

2. B: substraccio et suscepcio. 4. scriptura sacra; A: Sequentur lingua Bohemica aliquot verba: Lecz na kawczye horze v Prahy est fundata newyem. Id est: Si in monte apud Pragam est fundata nescio. 6. A in marg.: Nota bene istam totam columpnam, quia ponuntur fundamenta pro dominacion ecivili cleri (Below 178<sup>a</sup> without mark of reference). 15. A in marg.: Prima racio. Nota argumenta pro dominacione cum solucionibus (Above 179<sup>a</sup> without mark of reference). 14. B: qui licite. 15. A A<sub>1</sub>: pro — elemosinas deest. 20. Codd.: quin a pari.

cionem perpetuam ecclesie nullo modo verisimiliter<sup>179a</sup> A peccavit.

Answer:  
This is a mere  
begging of the  
question.

Quantum ad istud argumentum, non oportet respondere ad formam, nec vidi probacionem assumpti, cum Christus recepit elemosinas temporales, sicut et apostoli 5 ab ipso receperant pro temporali indigencia pauperum relevanda (ut patet Joh. VI<sup>o</sup>), et tamen non legitur apostolos recepisse elemosinas pro pauperibus perpetue conservandas. Et quantum ad illud brogadicum, ergo per idem vel questionem vagam que est ultimum refugium<sup>10</sup> simplicis arguentis qua queritur que sit racio diversitatis, retorreo utrumque in arguentem.

Christ bade us  
not to be care-  
ful for the  
morrow;

Si Christus docuit nos in suis apostolis *non solici- B tari in crastinum, quia sufficit diei malicia sua*, Matthei VI<sup>o</sup>, 34, et non videtur racio, quare non preciperet<sup>15</sup> eis providere de elemosinacione perpetua, per idem preciperet eis providere de elemosinacione perpetua; vel racio diversitatis confirmatur ex hoc quod tempore apostolorum fuerunt homines devociores et ad elemosinas prompctiores et post avariores, ergo fuisse congruum<sup>20</sup> quod ipsi obligassent suos heredes ad elemosinas perpetuas. Si dicatur quod voluntas Christi est racio diversitatis sufficiens, revera sic doctrina Christi exemplata future ecclesie est racio diversitatis, et forma sufficiens ad movendum nos clericos ritum gentilem<sup>25</sup> deserere et omnem solicitudinem nostram inpresenciarum procientes in ipso confidere. Non solicitemur ergo quomodo providebitur nunc ad mille annos Christi pauperibus de pabulo corporali, sed permittentes mortuos sepelire mortuos suos sequamur Christum attencius<sup>30</sup> et sic christianis futuris ad mille annos magis proficimus, et ita (ut dixi superius) perpetua elemosinacio est dotanti inductivum blasphemie superbie et elemosinato fomentum mundane confidencie et vigilanter requirendi divinum

What business  
have we with  
providing 1000  
years in ad-  
vance?

3. A in marg.: Responsio. 4. 5. B: assumpti Christus. 9. bro-  
gardi cum in codd. 10. B in marg.: Questio vaga que est ultimum  
refugium simplicis arguentis. Hic notatur. 23. 24. B: exemplativa.

Bauxilium aversive desidie, et utrumque istorum per ele- An act may be  
<sup>179<sup>b</sup> mosinacionem \* temporalem excluditur. Et istam racio- forbidden by  
 nem assignant doctores, quare Deus non particulariter a general pre-  
 premunivit primos parentes, ut caveant de calliditate cept as much as  
 5 serpentis promissa eius fallacia detestando. Nam dixit by a special  
 illis illabendo generale principium, cui innitentes, pru- prohibition.  
 denter confidendo in domino et consulendo ipsum  
 in ambiguis, amplius meruissent, et sic negata penul-  
 tima consequencia negatur assumptum sequens, sci-  
 10 licet quod beatus Silvester in faciendo sibi licitum  
 simpliciter nullo modo verisimiliter peccavit. Nam  
 omnis conversacio secularis est inseparabiliter cum  
 peccato, sicut dicit fides scripture et Augustinus per-  
 sepe commemorat; et cum multe conversaciones secu-  
 15 lares sint licite ac meritorie, patet quod beatus Sil-  
 vester in faciendo sibi licitum sepe peccavit, sicut de-  
 se confitetur beatus Evangelista qui fuit Silvestro  
 sanccior.</sup>

C 1 Unde notet homo formam dotacionis, XCVI<sup>a</sup> dist. The form of  
<sup>20</sup> *Constantinus*, quomodo imperator tribuit Silvestro S i l v e s t r o  
 potestatem, vigorem et honorificenciam imperiale, shews  
 decernendo quod habeat primatum super quatuor  
 sedes et princeps sacerdotibus tocius mundi existat. that it was  
 tainted with  
 worldliness,  
 2 Consideret secundo quomodo tradidit beato Silvestro  
<sup>25</sup> et successoribus suis Lateranense palacium, diadema  
 et frigium, superhumerales, clavidem purpuream et  
 tunicam coccineam cum aliis insigniis et potestatibus  
 imperialibus, et breviter cum omnibus dignitatibus  
 quas papa vendicat non fundabilibus ex scriptura, ut  
<sup>30</sup> puta, quod equitet super equum candidum cuius  
 frenum cesar tenuit et alias reverencias quas mundo  
 cecati in ipsis preponderant sibi exhibuit. Nam illud

19. A in marg.: Nota formam dotacionis per Constantimum.

19. Vid. Decret. I pars, dist. XCVI, c. XIV. Et sequencia ex  
 hac decretali deprompta sunt.

and makes it  
impossible to  
free Silvester  
from blame.

His acceptance  
became the  
occasion of  
schism.

affectione ceca quis tribuit quod in se reputat pre-<sup>179<sup>b</sup></sup> Ciosum. Consideret ergo evangelicus attente ordinem 3 predicte carte, et miror si excuset beatum Silvestrum ab omni elacione, ab omissione contemptus mundi et defectu informacionis imperatoris et populi. Unde 5 exhinc irreligiose accepta fuit occasio faciendo scisma in ecclesia instinctu dyaboli, ut notat decretalis, XCV<sup>a</sup> dist., *Olim*, ex dicto Jeronimi. Et hec creditur racio, quare ecclesia orientalis remanens in sua pauperie detestata est monstruosam superbiam occidentalis 10 ecclesie. Unde legitur quod ecclesia Grecorum misit domino Johanni pape XXII magnam epistolam ad exhortacionem suam qua suadebat eos sue coactive iurisdiccioni subici plenarie responsivam et in fine inseruisse talem clausulam: *Potenciam tuam summam* 15 *super tuos subditos firmiter credimus, superbiam tuam summam tollerare non possumus, avariciam tuam summam saciare non intendimus, dominus tecum, quia dominus nobiscum est.* Consideret ergo 4 procurator Romane ecclesie cum approbabi: beatus 20 Augustinus fuit sciencior, religiosior et sanccior beato Silvestro; ipse autem asserit irrevocabiliter cum aliis sanctis eum sequentibus: *si quid utile est, in scriptura sacra invenitur, et moneat ut fautores illius dotacionis dicentes* \* *quod fuit omnino sine peccato* 179<sup>c</sup> *ipsam fundent clarius ex scriptura, quod nulli usque hodie potuerunt.*

It is objected  
that men err  
also in their  
writings,

Et si obicitur quod eque evidenter credendum est D errori cuiuscunque hominis in scriptis sicut in factis, et sic periret testificacio ex scripturis. Sed quod 30 falsum assumitur (ut beatus Augustinus declarat epistola VIII<sup>a</sup> ad Jeronymum), cum ex veritate scripture

3. B: minor. 15. A B in marg.: Nota epistolam Grecorum.  
20. B: procreator Romane. 21. A A<sub>1</sub>: et sanccior deest. 32. In  
codd.: nona. Vide Aug. Opp. II, pag. 45.

7. ib. dist. XCV, cap. V.

D 179<sup>e</sup> credimus quod propheta David peccavit cum uxore but we accept  
Urie et quod Petrus peccavit tempore passionis et the writings of  
post ascensionem, tamen scripta eorum credimus esse David and Peter  
summe autentica, et sic maiori probabilitate credimus although they  
5 scriptis famosorum doctorum quam nudis factis, tum sinned.  
quia communiter ex maiori deliberacione, ex minori  
temptacione et pro ulteriori explanacione scribunt  
personis gravibus nec posterius revocant. Sed alii  
multi sancti post et ante in sentenciam illam concor-  
10 dant, sed (ut reor) nec ex scriptura nec racione  
fundabitur quod beatus Silvester non peccavit reci-  
piendo dotacionem cesaream.

Secundo sic arguitur: Quidquid fuerit meritorium Objection:  
beato Silvestro, nullo modo fuit sibi demeritorium, 2. Silvester did  
15 cum iste denominaciones ex opposito distinguuntur, right in accept-  
ing a gift for  
pauperibus in perpetuum, hoc idem  
sed fuit meritorium beato Silvestro recipere tempo-  
ralia distribuenda pauperibus in perpetuum, hic idem  
nullo modo fuit sibi demeritorium. Hic dicitur quod  
theologus logicus ponit calumpniam in maiori, cum  
20 idem opus successive est prius meritorium, et post  
demeritorium vel econtra; et sic conversacio beati  
Silvestri que ante baptismacionem vel conversionem  
fuit sibi demeritoria postea fuit sibi meritoria. Sic  
enim dicimus motum difformem quoad tempus vel  
25 subiectum, licet maior pars eius quantitativa fuerit  
uniformis. Minor autem non probatur, sed sub verbis  
illis capit calumpniam, quia nimis onerosum foret  
tali sancto recipere tale perpetuum officium, sive in se  
sive in suis ministris; nec probatur minor ista per  
30 hoc quod relevare pauperes indigentes est simpliciter  
meritorium cuicunque, tum quia multi sunt quibus  
hoc non convenit, tum secundo quia multis infide-  
libus et hypocritis in hoc demerentibus hoc convenit,  
tum tertio quia hoc dato non exhinc sequitur quod  
35 meritorium fuerat beato Silvestro recipere elemosinas

13. A in marg.: Secunda racio.

18. A in marg.: Responsio.

Answer:  
The same act  
may be now  
right and now  
wrong.

Moreover we do  
not allow that  
Silvester did  
right.

and even if  
right on the act  
whole, the act  
might be  
accompanied  
by sin.

distribuendas pauperibus in perpetuum. Sed finaliter,<sup>179<sup>a</sup></sup>

**D**

dato quod hoc fuit meritorium, sic quod nullo modo demeritorium beato Silvestro, non ex hinc sequitur quod beatus Silvester nullo modo peccavit sic faciendo. Homo enim peccat venialiter merendo con-

tinue et non demerendo sed remissius promerendo.

Objection :  
3. Silvester  
might receive  
a gift for him-  
self without sin;  
why not for  
others?

Tercio sic arguitur: Quicquid potuit Silvester papa **E** licite et absque peccato in usum suum recipere, potuit sic recipere in usus aliorum; sic enim absque peccato recipiunt domini temporales predia, redditus <sup>10</sup> et huiusmodi, tam sibi quam aliis, sed licite et absque peccato eciam veniali recepit Silvester temporalia privilegia pro se ipso; ergo sic fecit vel potuit pro aliis.

Answer :  
Sin accompanies  
all active life;

Hic respondeo concedendo assumptum et conclusio-<sup>15</sup>  
nem illatam, sed non credo aliquos sanctos asserere dominos temporales absque peccato recipere redditus temporales, cum vivens activam vitam peccat continue mortaliter vel venialiter; et sic non credo quod absque peccato veniali recepit Silvester temporalia <sup>20</sup> privilegia pro se ipso. Credo tamen quod potuit taliter recepisse, cum potuit fuisse in puro \* statu innocencie <sup>179<sup>a</sup></sup> cum toto suo genere, et sic iure status innocencie recepisse immediate a domino usum et dominium temporalium. Sed ulterius pro materia argumenti con-<sup>25</sup>  
cedo, primo quod omnis predestinatus habet titulum <sup>1</sup> et dominium super omnia temporalia privilegia cuiuscunque, cum pro tempore suo constituitur super omnia bona Dei; hoc tamen est impertinens doctori, cum post hanc vitam immediate a Deo ad usum poli <sup>30</sup> recipitur tale dominium. Secundo notandum quod <sup>2</sup> domini temporales recipiunt licite et meritorie pro se et heredibus suis in perpetuum civili titulo redditus et proventus, tam propriorum dominorum quam filio-

and, although  
lords may rightly  
perform civil  
acts,

7. A in marg.: Tertia racio. Domini temporales continue vivunt vitam non sine peccato. 15. A in marg.: Responsio.

E<sup>179<sup>a</sup></sup>

yet such acts  
may be  
damnable in a  
priest.

rum nobilium subditorum quorum custodia est in manus dominorum capitalium devoluta, sed sicut non vivunt hanc vitam sine peccato, sic non exercent actus tales civiles sine veniali, illud tamen quod foret 5 in domino seculari licitum et meritorium foret in sacerdote Christi dampnabile.

Unde minus remotum est a sacerdocio Christi recipere a dominis temporalibus alternatum usum uxorum suarum secundum copulam carnalem (quod credidit N<sup>i</sup>o colaus dyaconus fuisse licitum), quam quod recipient a seculari domino dominacionem civilem; utrumque enim istorum foret horribile, sed secundum horribilius, cum carnalis procreacio stat cum sacerdocio, non autem civilis dominacio. Ideo inniti ad dotacionem civilem 15 cleri Christi non foret sui vel sacerdotum eius honoratio, sed detestanda turpacio, quia de clero qui prius fuit nude de sorte domini, faceret apostamatam de sorte seculi. Ideo domini temporales dant clero titulo elemosine quidquid et quantumcunque voluerint et non 20 deturpant eos dominacione civili.

F 3 Tercio notandum quod Deus dedit beato Petro et God gave Peter  
toti generi suo secundum spiritualem imitacionem domi- an evangelical  
nacionem evangelicam et usufructum super omnia no dominion over  
bona mundi, non autem dominacionem vel usum civilem, all things but  
25 quia illa proprie consummatur ab homine, prima autem no civil dominion.  
donacio non consummatur ab aliquo preter dominum,  
cum solius Dei sit illa generacio; quamvis enim apostolus et alii sancti predicatores genuerunt filios Dei  
ex semine verbi sui, tamen primogenito iam mortuo  
30 tribuenda est generacio cuius semen suscitat frater  
iunior, de quanto participative dicitur ipse Christus.  
Sed circa talem genituram filiale vel sucessionem

7. A in marg.: Contra dominacionem cleri (Above 179<sup>a</sup> without mark of reference). 11. A A<sub>1</sub>: utrumque inquam. 14. A A<sub>1</sub>: civilis ditacio. 21. A in marg.: Nota clerus habet dominacionem evangelicam a Christo super omnibus rebus mundi. 23. Codd. usum-fructum. 28. B: aliis sancti.

vicariam non sit contencio, cum quotquot receperunt <sup>179<sup>a</sup> F  
cum caritate consummata dedit eis potestatem filios  
Dei fieri; illos autem non constituit humana eleccio,  
cum ubicunque terrarum clericus vel laycus post  
ascensionem edificat ecclesiam sanctam cuius est mem- 5</sup>

A man may be reputed Christ's vicar and yet be a devil, as is not incredible of Gregory XI.  
brum, ipse est tam Christi quam Petri vicarius. Et stat quod aliquis solempnitate, ritu et reputacione humana sit reputatus Christi vicarius, cum hoc quod sit horrendus dyabolus, ut non est incredibile de Gregorio XI. et multis ei similibus. Nam si mari-1 tavit Raymundum nepotem suum cum herede Bolonie mediantibus decimis et bonis pauperum ecclesie Anglicane, si sustentavit iuxta fastum seculi 2 multas parentum suorum familias, si redemit dignam 3 captivitatem fratri sui et fecerit occidi multa millia 15 hominum pocius propter secularem questum quam propter salutem eorum per patrimonium crucifixi, 4 si insuper \* catholicaverit quod secundum potestates <sup>180<sup>a</sup> clavium errare non poterit, nec finaliter fructuose penituerit, quis dubitat quin fuit perpetuus hereticus, 20 nunquam caput vel membrum sancte matris ecclesie, quia secundum Augustinum in libello De Decem Cor- dis vir finaliter infidelis non est caput mulieris mem- bri ecclesie? Hec autem non impono sibi, sicut faciunt superiores persone ecclesie, sed dico quod nec ipse 25 nec aliis est Christi vel Petri vicarius nisi relinquens mundanum ritum imitetur eos in moribus, et sic stat quod pretensus Romanus pontifex sit caput membrorum dyaboli, et in hoc iacet periculum humane dotacionis perpetue, cum sepe occasione illius cadit 30 distribucio fertilior bonorum pauperum super mem- bra diaboli.</sup>

6. A in marg.: Nota de papa. 21. A: num caput. A<sub>1</sub>: non caput.  
22. A in marg.: Augustinus. 26. A in marg.: Quarta racio. Nota  
quis est vicarius Christi vel Petri (Above 180<sup>a</sup> without mark of reference).

22. Sermo IX De Decem Chordis Opp. tom. V, pag. 50.

G 180<sup>a</sup> Quarto arguitur ponderancius propter gravedinem argumenti sic: Nullus obligatus sub pena peccati mortalis ad recipiendum temporalia pro se et suis successoribus in perpetuum in hoc peccat, sed Silvester 5 fuit obligatus sub pena peccati mortalis sic recipere elemosinas a Constantino, ergo in hoc nullo modo peccavit. Hic dicitur quod utraque pars antecedentis capit calumpniam, nam multi sunt actus ad quorum obligacionem homines inducuntur, eciam sub pena 10 peccati mortalis occasione precedencium peccatorum, quos actus faciendo peccant vel mortaliter vel veni- aliter. Sic enim peccatum illaqueat multos insolubiliter ad peccandum, et hinc (ut notat Augustinus) Psalmista rogit de necessitatibus liberari, sed quamvis 15 homo sit in multis casibus necessitatus ad peccandum, tamen et poterit faciliter non peccare, et non a Deo sed a peccato capit necessitatem ut peccet, non tamen debet vel tenetur peccare.

Objection:  
4. Silvester could not refuse Constantine's alms without mortal sin.

H 1 Ut autem ista sentencia palpabilius videatur, pono 20 primum exemplum in quo quis sub pena mortalis teneatur reddere debitum uxori pro excusanda utriusque libidine, et in redditione peccet mortaliter aut venialiter; nulli dubium quin casus sit possibilis et sepe accidens.

Examples.

2 Pono secundum exemplum in quo abbas teneatur sub pena mortalis recipere onus sue ecclesie ad regulandum religiose suum capitulum, ad dispensandum fideliter egenis elemosinas quas recipit ad hunc usum, et ad vivendum in se et suo capitulo insecurariter 30 secundum regulam traditam a patrono. Et pono de

7. A in marg.: Responsio. B in marg.: Multi sunt actus quos obligamus perficere sub magna pena, quos implendo peccamus mortaliter. 13. B: hic ut notat. 19. A in marg.: Nota. 22. A: libine.

13. Aug. De Natura et Gracia contra Pelagium cap. LXVI. Opp. tom. X, pag. 161, De Perfeccione iustitiae hominis ibid. tom. X, pag. 170 etc.

possibili quod electus ad illud officium peccet, inordinate aspirando ad honorem et cultum seculi et imprudenter dispensando bona pauperum; et patet contradictorium maioris assumpt<sup>e</sup>. 180<sup>a</sup> H

Pono tertium exemplum in quo quis tenetur accipere eukaristiam et eam indigne accipiat, et patet quod in faciendo illud 'quod debet facere peccat mortaliter propter defectum modi faciendi, sicut in maiori parte accidit in accipiendo ecclesiasticum beneficium. Sed longe aliud est dicere, Petrus obligatus sub pena mortalis recipere datum onus in hoc peccat, et in quantum recipit illud onus in tantum peccat; nam prior proposicio dicit in reduplicacionem concomitanciam et secunda dicit reduplicacionem causalem. Minor etiam argumenti est falsa, quia non

There is no evidence that Silvester would have sinned in refusing. 15  
180<sup>b</sup>

est deducibile quod Deus \* vel scriptura sacra obligavit beatum Silvestrum sub pena mortalis recipere elemosinas secundum illam formam a cesare sed religiosius fecisset, informando cesarem quod caput ecclesie Christus in cuius virtute sanatus est aufugit honores mundanos et proprietatem civilem. Ideo superioribus sacerdotibus suis non incumbit tam grave officium ministrandi pauperibus, sed inferioribus dyaconis et laycis quibus incumbit abiectum sed in gradu suo meritorium ministerium, nec alium primatum docuit

20  
25

Christus apostolos suos appetere nisi ex veritate prima sequentem maioritatem quoad Deum ratione humillioris ministerii (ut docetur Luce XXII<sup>o</sup>).

Si, inquam, cum talibus exhortacionibus evangelicis securius procurasset Silvester pro futura ecclesia, tunc verisimilius plus profuisset utriusque parti, sicut beatus Leonardus plus profuit regi Francie retrahendo ipsum ab affectione mundana per hoc quod renuit officium

13. A: reduplicacione sive reduplicative.      21. B: mundanos in proprietatem.      29. A in marg.: Nota defectus beati Silvestri (Above 180<sup>b</sup> without mark of reference).

H<sup>180<sup>b</sup> presulatus, quam fecisset in retinendo illud officium procurando a rege dimidium regni sui. Ideo fecit conformius ad evangelium et (sicut credo) utilius utrique parti ecclesie, quam fecit beatus Silvester 5 recipiendo illam cartam a cesare, sicut innuit cronica de voce angeli dicentis quod in die illius dotacionis diffusum est venenum in ecclesia sancta Dei. Nec est carta cesaris magis credibilis quam ista cronica, ymmo evidencius est ex fide scripture et lege ecclesie quod 10 Nabuchodonosor qui destruxit synagogam et sacerdotes Jerusalem sit salvatus, quam quod Constantinus salvabitur, quia primum asserit decretum cum Augustino ex testimonio scripture, sed secundum relinquitur insuasum.</sup>

St. Leonard's example is better than Silvester's.

I Sed arguit doctor quod Silvester tenebatur de necessitate salutis recipere dotacionem predictam a cesare eo quod spolians christianos bonis suis tenebatur eis restituere. Sed si evidencia ista procederet, 1 moveret primo credere quod Constantinus propter defectum plene satisfaccionis fuit dampnabilis, secundo cum beatus Silvester debuit sub pena mortalis restitucionem illam recipere, sequitur quod totum imperium principaliter debebatur Romano pontifici, et per idem, extincto quolibet seculari capitali domino cuiuslibet 25 regni, episcopus debet esse eius civilis dominus capitatis, ut deductum est et improbatum priori capitulo. 3 Tercio sequitur quod Christo et cuilibet eius vicario debetur principaliter dominacio secularis, cum aliter posset cesar renunciasse toti civilitati et distribuisse 30 bona pauperibus, sicut fecerunt sanctus Thomas apostolus et sanctus Laurencius; nam dato opposito non oportuit quod cesar resignasset Silvestro imperium, et per consequens non oportuit sub pena mortalis beatum Silvestrum illam dotacionem a cesare recepisse.

The doctor argues that Silvester was bound to accept restitution from Constantine.

This implies imperfect restitution on Constantine's part.

and a duty in the Pope to bear civil sway.

2. B: pro creando. 10. A in marg.: Salvacio < Nabuchodonosor.  
Constantini.

30. B: bona deest.

Unde ego credo quod meritorius fuisset utriusque parti <sup>180<sup>b</sup> I  
quod distributa fuissent bona pauperibus, et ordinatum  
per laycos ministerium continuum in subsidium ege-  
norum; tunc enim posset clerus stare in suo gradu  
vivendo exproprietarie sicut primo, et ablata confede-<sup>5</sup>  
racione, assecuracione et occupacione cum mundo  
cresceret undique fructus cleri. Nec est credendum  
quod ad satisfaccionem tyranni requiritur ut det clero  
dominacionem civilem, sed oportet quod satisfaciens  
capitali \* domino iuvet suam ecclesiam, alii ut egen-<sup>181<sup>c</sup>  
tibus conferendo, et superabundantibus vel abuten-  
tibus subtrahendo. Sic enim dicitur Nabuchodonosor  
ex maiori evidencia quam nostrum cesarem  
meruisse.</sup></sup>

Objection:  
5. If perpetual  
alms are wrong  
our colleges  
ought to be  
dissolved.

Quinto arguitur per deducens ad familiare incon-<sup>15</sup>  
veniens scilicet: Si beatus Silvester peccavit in reci-  
piendo dotacionem ecclesie in perpetuum, sequitur a  
pari quod collegia nostre universitatis verisimiliter  
peccarent in recipiendo temporalia pro sustentacione  
perpetua pauperum clericorum; et ita sequitur quod <sup>20</sup>  
tam clerici domini Wyntoniensis quam alii collegiati  
tenantur non perpetuari, et per consequens monere  
patronos ad dissolvendum privilegia perpetua, ut est  
de privilegiis perpetuis concessis universitati nostre  
a rege, et sic de cantariis et aliis elemosinis perpetuis. <sup>25</sup>  
Revocetur, inquit, ista heresis, cum extingueret devo-  
cionem populi, elemosinas perpetuas clericorum, et  
per consequens cederet ad detrimentum maximum  
pauperibus in futurum.

Answer:  
An act may be  
good, yet touch-  
ed with venial  
sin.

Hic dico primo quod consequencia non procedit, <sup>K</sup>  
cum homo potest facere nedum bonum de genere,  
sed bene moraliter et tamen cum hoc et in hoc pec-  
care venialiter, ut ista pars habet dicere in familiariori

3. B: continuum deest.      6. B: et assecuracione.      11. 12. B:  
ab utentibus trahendo.      15. A in marg.: Quinta racio.      22. B:  
tenantur velle non.      24. 25. B: nostri a rege.      26. extingueret  
in codd.      30. A in marg.: Responsio.

**K** 180<sup>e</sup> exemplo. Nam dominus Symon Hyslep archiepiscopus Cantuariensis fundavit unum collegium in Oxonia plus pia intencione, ut evidencius creditur quam de fundacione cuiuscunque abbathie in Anglia, et ordinavit quod in ea sub forma laudabili studeant ad utilitatem ecclesie pure clerici seculares, quod et factum est. Et cum ipso mortuo symoniace cum commentis mendacii eversum est tam pii patroni propositum et illis expulsis pauci alii non egentes sed diviciis affluentes irregulariter introducti contra decretum captum ex dictis beati Jeronimi, positum XII<sup>a</sup> q. II: *Gloria episcopi est pauperum opibus providere, ignominia sacerdotis est propriis studere diviciis.* Et cum pretextu illius fuci sophistici episcopus et suum capitulum sunt una persona a qua non licet alienare bona illius ecclesie, ista persona vendicat bona illius collegii proprietarie possidere. Unde consulendum videtur domino Wyntoniensi ut caveat hanc cautelam. Credo autem quod dictus Symon peccavit fundando dictum collegium, sed non tantum quantum Antisymon qui ipsum dissolverat, sed ut credo nunquam fuit ecclesia appropriata in Anglia vel possessio in perpetuam elemosinam mortificata quin appropriacio sapuit peccatum altrinsecus.

dissolved by  
Archbishop  
Langham.

**L** Ulterius pro materia argumenti affectarem, si Deus I should be glad to see all appro decreverit quod non foret in regno nostro talis priations and ecclesiarum appropriacio vel reddituum temporalium come to an end. mortificacio, sed quod totus clerus vivendo pure ex proprietary de decimis, oblationibus et privatis ele mosinis sit contentus; quamvis enim illud non dixerim per modum conclusionis, sed per viam condicionis et

10. B: irregulari introducti. 25. A in marg.: Conclusio. Contra dotacionem (Below 180<sup>e</sup> without mark of reference).

1. Comp. Lechler, Johann von Wiclis tom. I, pp. 294, 303.  
12. Decreti II pars, causa XII, q. II, cap. LXXI.

1. The clergy imprecacionis, tamen eius rationabilitas suaderi potest <sup>180<sup>c</sup> L  
would then live as Christ tripliciter. Primo per hoc quod ecclesia cleri vixit sic <sup>1</sup>  
ordered. exproprietarie ex ordinacione Christi et apostolorum usque ad dotacionem cesaream; sed \* et usque hodie <sup>180<sup>d</sup> in plus religiosis clericis remanet illa vita, et illam 5  
conversacionem declaravi superius esse plus autenticam,</sup></sup>
2. The excessive number of clergy would be lessened. plus meritoram et securam. Secundo ex hoc quod <sup>2</sup> stat minando destruccionem regni superhabundare multitudinem clericorum, ut docet Apostolus I, Cor. XII<sup>o</sup>, in exemplo de corpore humano, quod foret <sup>10</sup> nimis monstruosum, si totum, medietas vel tercia foret oculus. Cum ergo omne utile ad regimen rei publice secundum Augustinum, II<sup>o</sup> De Doctrina Christiana, in fine, sit reperibile in scriptura, videtur quod in scriptura fundabilis sit regula secundum quam in populo <sup>15</sup> proporcionaliter sit de clero, nec inveniet homo regulam reccius directivam quam ministrando clero secundum formam quam ecclesia primitiva instituit, et limitando eis officium quod tunc gessit. Ergo hoc foret conveniens rationi. Si enim in veteri testamento, <sup>20</sup> quando sacerdotes et Levite onerati erant importabiliter cum dispositionibus bestiarum ad victimas, limitati sunt ad istam porcionem triplicem (ut dixi superius XIII<sup>o</sup> cap.), multo magis in tempore legis gracie, quando clerus alleviatus ab oneribus legis debet esse <sup>25</sup> pauperior, et populus ad relevandum est prompcior.
3. There would be less worldliness and sin among the clergy and among the laity. Tercio arguitur ex precavacione inconvenientis multi- <sup>3</sup> plicis quod taliter tolleretur; primo, inquam, non a aspiraret tanta multitudine ad sacerdotium plus propter less fighting affpcionem ad seculum quam ad sacerdotale mini- <sup>30</sup> sterium. Secundo non foret tanta mercacio symoniaca b nec tanta contencio et vulpina confederacio sicut modo, et ista conturbant regna plurimum. Tercio c brachium seculare non tantum necessitaretur pugnare

13. A in marg.: Augustinus.  
XXII cap. corr. in marg.

19. B: limitando equae.  
26. B: popula.  
27. B: Tercio confirmatur ex.

24. A

**L** 180<sup>a</sup> pro bonis fortune ut modo, tum quia ex uno latere universitas temporalis dominii saciaret, tum eciam quia clerus vivens apostolice eorum tyrannidem mitigaret.

**M d** Quarto quia seculares sic magis disponerentur ad <sup>4.</sup> The laity magis ordinate imperciendum elemosinas magis dignis <sup>would be more careful in giving alms,</sup> et plus paterent discolorum latebre que hodie in vestimentis ovium sunt occulte. Quinto quia elemosine <sup>5.</sup> and the alms limitate clero ad distribuendum pauperibus forent in <sup>would be better distributed.</sup>

1 manu layca equius distribute. Notet, inquam, speculator primo bona regni devoluta ad manum mortuam,  
 2 notet secundo substraccionem partis eorum proporcionalis numero et vite procuratorum pauperum et notet tertio quomodo residuum est expensum. Dicitur enim quod fratres peregrini et alii egentes tantam elemosinam recipiunt de exteris ut de illis.

**N f** Sexto quia secularibus occupantibus illa bona iam <sup>6.</sup> The earth incarcерata tamquam suis (ut convenit) foret terra <sup>would be more fruitful.</sup> magis fructifera, plus habundans bestiis et aliis bonis fortune et ad defensionem regni ac augmentum exercitus christiani amplius populosa. Sic enim contigit ante dictam dotacionem, et racio probabilis sumpta ex facto cum eius circumstantiis contestatur. Deus enim non fundit aquam pluvie differenter per gurgites sed guttatim et roride facit ad nutrimentum terre nascencium pluviam distillare, docens nos per hoc indubie omnia genera bonorum nostrorum sine personarum acceptione prudenter dispergere, et sic (si non fallor) ista expropriatio excitaret devocationem populi, prepararet ad elemosinas perpetuas cleri \* Christi, et per consequens cederet in relevaminis pauperum notabile incrementum. Unde quod ecclesie et redditus regni sic sunt appropriata collegiis, error appropriationis ecclesiarum abbathiis illud fecit; ex hinc enim tollebantur rectores et eorum clerici qui augerent

Evil of  
appropriations,

23. A in marg.: Nota.

which injure  
both univer-  
sities and  
parishes,

so that the  
numbers at  
Oxford have  
fallen greatly.

universitates et clerimoniam regni nostri, eo quod <sup>181<sup>a</sup> N  
vel divise sunt ecclesie vel cognatis et familiaribus  
patronorum clericorum infideliter distribute, sic quod  
nisi Deus reliquisset nobis semen in fundacione colle-  
giorum ex licencia regum Anglie quoad clerimoniam 5  
quasi Sodoma fuissemus; melius tamen foret quod  
quilibet collegiatus aptus ad regimen animarum  
haberet ecclesiam que iam appropriatur monasterio  
cui pastum spiritualem et sacramenta debite mini-  
straret. Tunc enim prosperaretur regnum in corpora- 10  
libus et spiritualibus et cresceret universitas nostra  
tam numero quam virtute; in cuius signum ante  
catheclismum appropriationis huiusmodi erant in Oxonia  
sexaginta milia scolarium, ubi hodie non sunt tria.  
Universitas eciam plus crescit hodie per presbiteros 15  
mobiliter conductios, quam crescit per perpetuas  
cantarias, nec oporteret habere tot privilegia a rege  
nisi quia ob defectum sacerdotum et supplantacionem  
privilegiorum laycorum per clericos layci eis propter  
sensacionem iniurie oppido sunt infesti. Olim autem 20  
non fuit sentencia ista heretica ante dotacionem ecclesie,  
quando in ea floruerunt catholice veritates. Ymmo  
(si non fallor) sonaret ad emendacionem ecclesie et  
ad stabilimentum regni et ad profectum cuiuscunque  
membri ecclesie tam vivi quam mortui quod proviso 25  
cuilibet clero secundum ordinem suum de necessario</sup>

4. B in marg.: Approbat ut videtur collegium universitatum. 6. 7. B:  
quod quibus collegiatus. 8. B: que tam appropriatur. 14. B:  
sexaginta sex milia. A in marg.: Sexaginta millia scolarium fuerunt  
Oxonie, vide supra (Below 181<sup>a</sup> without mark of reference). 23. A A<sub>1</sub>:  
Et — ecclesie deest.

13. There is a passage in Fitz Ralph's *Defensio Curatorum*  
on the numbers at Oxford. He says that parents are afraid to  
send their children lest the friars should get hold of them „et  
sic fit quod ubi in studio Oxoniensi adhuc meo tempore erant  
triginta millia studentium non reperiuntur sex millia his diebus”.  
Brown's *Fasciculus II*, 473. Apud Goldast, *Monarchia II*, 1398

N<sup>o</sup> 181<sup>a</sup> nutrimento et tegumento ista conclusio sit paulative et provide practizata.

Sexto arguitur, sumendo quod principes et domini temporales licite et absque peccato vendunt terras et tenementa sua viris ecclesiasticis et suis successoribus in perpetuum, ergo a forciori conferrent eis temporalia in perpetuum; et assumptum probatur, ponendo quod aliquis dominus secularis sit constitutus in extrema necessitate, sicut sunt milites nostri capti ab hostibus in partibus transmarinis, nec habeat dictus dominus unde se ipsum redimat nisi alienando in perpetuum suum manerium, et cum hoc suppono quod nullus sit qui velit emere dictum manerium nisi collegium nostrum vel aliud ei simile, tunc datum collegium tenetur relevare dictum militem in extrema necessitate positum, et hoc sub pena peccati mortalis; sed non potest ipsum relevare nisi emat ab eo manerium, ergo tenetur in casu sub pena peccati mortalis emere a dicto milite pro perpetuo suum manerium.

Iste casus foret michi nimis difficilis, nec video colorem quomodo foret possibilis nisi forte dictum collegium fuerit per dominium huius seculi vinculis insolubilibus mammone iniquitatis adeo cathenatum quod ex induracione necessario dampnabili non possit dictum militem misericorditer relevare, sed necesse habeat eum de hereditate paterna dampnabiliter spoliare. Sed nec casum illum libenter admitterem nec aliud relevamen militis omnino excluderem; tale enim collegium si foret esset summe dyabolicum, quia (ut innuitur) non posset per elemosinam sed non nisi per sacrilegium \* dictum militem relevare, et revera Deus non posset salvare tale collegium de sua potencia absoluta.

Objection:  
6. Why may not ecclesiastics accept what they may buy?

Example.

Answer:  
In the case supposed the college ought to give, not to buy;

3. A in marg.: Sexta racio. 5. B: et per tenementa. 9. A in  
marg.: Casus. 21. A in marg.: Responsio.

and a college  
so buying ought  
to be suppress-  
ed.  
Debet ergo miles ire ad dominum terre et narrare <sup>181<sup>b</sup> O</sup>

sibi condiciones talis collegii, et totum regnum teneretur  
collegium tale venenosum expellere et cum bonis  
que talis legio occuparet, si fuerit elemosina, militem  
relevare. Et patet quod hoc fieri posset legaliter ex <sup>5</sup>  
dicto beati Ambrosii posito in decretis XII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>,  
*Aurum. Aurum, inquit, habet ecclesia non ut servet*  
*sed ut eroget et subveniat in necessitatibus. Quid est*  
*opus custodire quod nihil adiuvat? An ignoramus*  
*quantum auri atque argenti de templo domini Assirii* <sup>10</sup>  
*sustulerunt? Nonne melius conflat sacerdos propter*  
*alimoniam pauperum, si aliqua subsidia desunt, quam*  
*si sacrilegus contaminat et asportat hostis? Nonne*  
*dicturus est dominus: Cur passus es tot inopes fame*  
*mori? Et certe habebas aurum, unde ministrasses* <sup>15</sup>  
*alimoniam. Cur tot captivi in commercium ducti nec*  
*redempti ab hoste occisi sunt? Melius fuerat ut vasa*  
*vivencium servares quam metallorum; hiis non posset*  
*responsum deferriri. Quid enim dices: Timui ne*  
*templo Dei ornatus deasset? Aurum, inquit, sacra-* <sup>20</sup>  
*menta non querunt, neque auro placent que auro*  
*non emuntur. Ornatus sacrorum est redempcio capti-*  
*vorum, et vere sunt illa vasa preciosa que redimunt*  
*animas a morte. Ille verus est thesaurus domini*  
*qui operatur quod sanguis eius operatus est.* <sup>25</sup>

These words  
show that the  
King may use  
church treasure  
to redeem  
captives,

Ex istis verbis huius doctoris sanctissimi et decreti <sup>P</sup>  
videtur, primo quod regi licet in tempore necessitatis <sup>1</sup>  
multiplicis auferre nedum iocalia cleri sui superflua  
sed et calices et preciosa tumbarum et ecclesie orna-  
menta, ut puta, si aliunde vel oportunius regnum non <sup>30</sup>  
sufficit redimere captivos qui in defensione regni

5. A in marg.: Ambrosius. 7. A in marg.: Aurum habet ecclesia.  
15. B: aurum aurum. 16. B in marg.: Pro redempcio captivorum  
exponenda sunt vasa ecclesie. 17. A: Melius fuerant.

6. Ambrosius lib. II, De Officiis, c. XXVIII and Decreti sec.  
pars, causa XII, q. II, cap. LXX.

Pro 181<sup>o</sup> legitime militarunt; et pro iterata defensione regni necessarii sunt. Secundo, si regnum pro sua defensione necessaria non habeat aliunde vel congruencius unde militantibus pro defensione regni ministraret stipendia. Et tertio, si vulgus per taxas gubernacioni regni necessarias ad nimiam pauperiem sit reductus. Racio beati Ambrosii stat in isto: Melius est quod regnum religiose defendatur per propria quam quod in penam peccati sui depredetur de hiis que inutiliter et avarè retinuit a gente sacrilega aliena. Sic enim Nabugodonosor ex peccato sacerdotum fecit templum in Jerusalem spoliari (ut patet Regum XX. et Daniel V<sup>o</sup>), sed quid propter superbiam qua plus timemus hostes cognoscere nostram egenciam, quam Deum offendere Now the clergy prey upon the poor.  
15 per nostram arroganciam, et quid per evidencias sophisticae et partem quam facit cleris potentibus lamentabiliter pauperes sunt predati? Et ista creditur una causa quare thesaurus ecclesie et cleri Francie fuit per nostros in Angliam transportatus, sed

20 *Felix quem faciunt aliena pericula cautum.*

Et patet quod dictum collegium debet dare dicto 181<sup>o</sup> pauperi militi elemosinam de bonis pauperum \* ad hoc datis, non autem ad hereditarie conquirendum dominium seculare, quia sic posset cleris conquirere 25 omnia regna mundi, cum (ut inquiunt) possunt infinite adquirere, sed nichil alienare vel perdere, et sic videretur quod talis adquisicio omnium regnorum mundi foret monstrum abominabile Antichristi, de quo Daniel IX<sup>o</sup>, 27: *Erit in templo abominacio desolationis;* cui dicto Christus alludit Matthei XXIV, 15: *Cum, inquit, videritis abominationem desolationis que*

1. B: illata defensione.

5. 6. B: regni necessitas.

20. Vulgo iactatus versus; in eandem sentenciam ap. Plautum: Feliciter sapit qui alieno periculo sapit.

*dicta est a Daniele propheta stantem in loco sancto,* 18<sup>1°</sup> **P**  
 velut dicitur Marci XIII, 14, *stantem ubi non debet:*  
*qui legit, inquit, intelligat.* Sed credo quod non  
 veniet desolacio ad hunc gradum.

Objection:  
 7. Men may  
 transfer their  
 rights to other  
 men; why not  
 to a society?

Septimo principaliter sic arguitur: Domini tempo- **Q**  
 rales libere transferunt ius quod habent ad sua domi-  
 nabilia nunc in certam communitatem et nunc in  
 unam personam, quia translacio iuris temporalis est  
 libertatis creature, nolentis uti vel esse particeps alte-  
 riusr talis iuris, sed in certam personam transferunt **10**  
 absque peccato sua dominia, ergo per idem possunt  
 absque peccato in communitate transferre iura huius-  
 modi. Sed translato iure in communitatem pro suo  
 perpetuo consequitur tam perseverans dominacio, ergo  
 stat communitatem habere perpetuo tale dominium. **15**

Answer:  
 They may, to a  
 civil society that  
 has the right to  
 hold property,  
 but not to a  
 clerical com-  
 munity.

Hic dico, primo quod conclusio deducta est conce-  
 denda de communitate civili que est capax civilis  
 dominii, ut patet de multis communitatibus civium  
 que licite civiliter dominantur. Sed procul hoc ad in-  
 ferendum quod clero (in quantum huiusmodi) licet **20**  
 dominari civiliter, et multo periculosius foret com-  
 munitatem cleri dominari civiliter, cum error ille vix  
 foret extinguibilis, sed tamquam cancer serperet  
 ampliandoque procederet, quoisque magnam partem  
 regnorum inficeret. Satis ergo est nobis habere usum **25**  
 moderatum temporalium pro nostris propriis necessi-  
 tatis et aliorum pauperum relevandis vel extincta  
 eorum dominacione civili vel in manus capitalis  
 domini derelicta, ut notat Hugo libro secundo De  
 Sacramentis, parte secunda, cap. III<sup>o</sup> et VII<sup>o</sup>. *Layci,* **30**  
*inquit, quia terrena et terrene vite necessaria trac-*  
*tant, pars corporis Christi sinistra sunt. Clerici vero,*

5. A in marg.: Septima racio.      13. B: translacio.      15. A in  
 marg.: Responsio.      28. A in marg.: Hugo. In Hugonis De Sacram.  
 I. c. leges: Laici qui.

29. Hugonis de S. Victore Opp. pars II, De Sacramentis,  
 lib. II, pars II (ed. Migne), pp. 417 et 420 mutatis aliquot verbis

**Q** 181<sup>e</sup> quoniam ea que ad spiritualem vitam pertinent dispensant quasi dextera pars sunt corporis Christi. Et post interpretando utrumque terminum sic infert: *Clericus nisi Deum et ea que ad Deum spectant habere non debet, cui statutum est decimis et oblationibus que Deo offeruntur sustentari. Laicis vero christianis fidelibus terrena possidere conceditur, sed clericis spiritualia committuntur, sicut fuit in veteri testamento.* Et cap. VII<sup>o</sup> declarat quomodo quedam ecclesie Christi devocione fidelium conceduntur salvo iure terrene potestatis, ne fiat confusio, cum nihil inordinatum approbare potest Deus. *Unde quandoque concedunt principes terreni nudum usum ecclesie, et quandoque usum et potestatem exercende iusticie, quod clericus per ecclesiasticas personas aut individua clericalia exercere non potest. Potest tamen habere personas laycas ministros ad illud officium, sic tamen, inquit, ut id ipsum quod potestatem habet* 181<sup>d</sup> *a principe terreno se habere cognoscat et ipsas possessiones nunquam ita a regia potestate elongari posse intelligat, quin si racio postulaverit aut necessitas, illi ipse possessiones debeant in necessitate obsequium, quia, sicut regia potestas patrocinium quod debet alteri alienare non debet, sic ipsa possessio eciam ab ecclesiasticis personis obtenta obsequium quod regie potestati pro patrocinio debetur iure negare non potest.*

**R** Iste profundus doctor non admitteret quod clericus haberet in se civilitatem, nec emeret vel caperet in se sive papa sive alius summum dominium seculare, sed regens laycos et dominaciones suas spiritualiter recipere posset titulo elemosine fructum possessionis vel potestatis terrene, sic tamen quod seculare do-

Hugh of  
St. Victor

declares that  
secular power  
must rest in  
secular hands.

8. A in marg.: Contra dominacionem civilem cleri (Below 181<sup>e</sup> without mark of reference). 15. B: personas ac individua. 19. B in marg.: Nota, tantum elongantur temporalia data clericis a brachio seculari, ut putam.

minium remaneat apud dominum secularem. Ulterius <sup>1</sup> R sicut doctor concedit quod est de libertate domi- <sup>181<sup>a</sup></sup> norum secularium quod possunt transferre ius et pos- ssessiones in alios, sic concederet evidencius hoc de clero, cum laico sit magis cognata secularis possessio. <sup>5</sup>

Falseness of  
the rule that  
the clergy may  
not part with  
their endow-  
ments.

Example of  
Paul and Au-  
gustine.

All orders could  
exist as well  
without endow-  
ment and may  
therefore relin-  
quish it.

So may the  
Pope,

Item, non dubium quin clero potest nocere terre- <sup>2</sup> norum habicio, si ergo non liceret sibi tunc ipsa relinquere, ipse foret contra legem Dei ipsis diabolice copulatus; Christus enim precepit suis apostolis mun- dana relinquere. Paulus cum potuit habuisse vite neces- <sup>10</sup> saria de Corinthiis, non usus fuit illa potestate, sed et Augustinus rogavit cives suos recipere possessiones quas sibi donaverant. Quare ergo non potuit papa et quilibet alias cleri dotatus capitaneus sic fecisse; illi enim utilius procurarunt pro genere cleri postero <sup>15</sup> quam Silvester.

Item, non ex dotacione cesarea constituitur novus <sup>3</sup> ordo cleri qui sine dotacione huiusmodi non fuisset; quilibet ergo ordo cleri potuit fuisse sine dotacione huiusmodi cum tanta religiositate ordinis **sicut** modo. <sup>20</sup> Ex quo sequitur quod dotacio talis quecunque est ordini cleri impertinens; aliter enim in spoliacionibus domorum religiosarum et in conquestibus terrarum destruerentur proporcionaliter possessionatorum or- dines, et sic variarentur ordines illi proporcionaliter, ut <sup>25</sup> dotacio variatur, quod dementis est dicere. Sicut ergo in prima dotacione sua potuit religiosus possessiones oblatas relinquere, sic modo post possessionem, quod si generaliter voluntarie fieret, maneret idem ordo perfeccior quam est modo. <sup>30</sup>

Item, iuxta tacta papa videns dissensionem oriri ex <sup>4</sup> S occupacione civilis dominii, et sibi ac clero suo per seculares posse procurari subsidium in casu quo illis dominacionem illam relinququeret, non foret plenus et

1. A in marg.: Nota.

6. 7. B: terrenorum non abicio.

25. A:

proporcionabiter.

**S** 181<sup>a</sup> perfectus dominus eorum nisi posset ad relevamen  
sui et sui generis de suis subsidium procurare, ut  
tactum est de milite captivo, sed papa est utilius,  
pleniū et perfeccius dominus patrimonii Crucifixi  
5 quam alius secularis: ergo licet sibi in casu sic facere;  
ymmo si credit vel credere debet verisimiliter quod and should, if  
he thinks the  
Church will be  
the better for  
his action.  
status ille foret sibi et toti suo generi perfeccior,  
securior atque tranquillior, videtur quod sub pena  
peccati gravis debet sic facere, nam sic utilius possi-  
10 derentur a sancta matre ecclesia.

**5** Item, religio quam Christus instituit de nolendo  
182<sup>a</sup> possidere pecuniam fuit perfeccior, solemplior \* et  
obligacione quam privilegiatio cesarea, ergo cum ad  
dispensacionem unius non apostoli licuit religionem  
15 priorem deserere, et licet privilegium secundum relin-  
quere. Sic enim ex causa potest celebrari divorcium  
inter virum et uxorem; ymmo (ut fingitur) licet clero  
separare animam a corpore in quocunque, qui domi-  
nacioni sue restiterit; et sic hoc luciferinum vinculum  
20 foret forcius quam vinculum gracie vel nature, et  
tunc indubie Deus malus superat Deum bonum. Dicunt  
enim quod verbum nedum humanitatem assumptam  
sed totam ecclesiam potest dimittere, sed cleris pos-  
sessionatus non potest dominacionem deserere, sed  
25 abrasio capillorum nostrorum testatur quod non debet  
esse tam fortis nexus inter nos et bona fortune.

Ex quibus videtur quod propter ingratitudines se-  
cundum quas volumus de dominorum elemosinis in  
secularitate superare ipsos dominos et propter hereses  
30 quas in materia de dominio nostro defendimus, ex  
una parte abutentes elemosinis et ex alia parte  
subtrahentes debitum de spiritualibus elemosinis  
rependum, videtur quod patroni elemosinarum  
debent ipsas a nobis subtrahere et vere ecclesie Christi  
35 restituere, cum totus finis laudabilis sit eversus, et

The Church  
left Christ's  
privilege for  
Caesar's; it has  
now the right to  
leave Caesar's.

We make so  
bad use of alms  
that patrons  
should with-  
draw them and  
restore them to  
the true Church.

specialiter si peccamus subdole pretermisso ordine<sup>182</sup> S correpctionis evangelice inconsultis episcopis, ut apud nominetenus papam et cardinales, inimicos regni nostri precipuos, leges regni nostri et regaliam regis tamquam hereticam condempnamus. Iste enim vide-<sup>5</sup> tur contemptus notabilis indiscreti doctoris cum suis complicibus.

Objection:  
8. It is good to give temporal gifts for spiritual, and the more is given the more is received.

Octavo et ultimo arguitur per hoc quod cuilibet T domino temporali non solum est licitum sed meritorium emere hereditatem et bona eterna pro bonis<sup>10</sup> temporalibus, et cum maius bonum temporale sit dignius maius bono spirituali, sequitur quod amplius et diucius dotans ecclesiam intensius meretur beatitudinem.

Answer:  
The rich man should use his wealth so as to obtain blessedness;

Ad istud argumentum dixi superius quod quilibet<sup>15</sup> dives seculi tenetur sub pena peccati mortalis emere sibi beatitudinem per suas divicias, non quod cuilibet beatificando sit precium illud necessarium sed quod habens terrenam potestatem atque divicias utatur eis ad utilitatem ecclesie, et sic episcopi et religiosi pos-<sup>20</sup> sessionati tenentur precipue emere sibi beatitudinem per dispensacionem prudentem elemosinarum dan-  
darum pauperibus. Verumtamen non oportet ut altera pars ecclesie vendat vel emat regnum illud civiliter,  
but this does not mean that he is to give up his duties to the clergy.  
nec quod dominus secularis det dominacionem suam<sup>25</sup> clericis, sed quod caveat ut faciat elemosinam suam in abscondito *cum nescientia manus sinistre quid faciat dextera*, non dampnificando proximum dando sibi occasionem relinquendi perfectionem suam primevam,  
nec ut onerosus factus subditis iniuste detineat eis<sup>30</sup> debitum, que omnia fiunt hodie occasione dotacionis perpetue. Nam ex hinc prelati dicuntur sompniferi vel ignari, subditis in equis, familia et exaccionibus onerosi. Unde non est credendum quod cesar proporcionaliter ad quantitatem bonorum que dicitur dedisse ecclesie<sup>35</sup>

8. A in marg.: Octava racio.

15. A in marg.: Responso. Dotacio.

T182<sup>a</sup> cleri sic meruit, tum quia magnitudo elemosine ex dictis non taliter mensuratur, tum eciam quia iuxta adversarios non fuit nisi nimis stricta restitucio alieni. Sed quomodo cunque sit de istis, verisimile est quia 5 Cesar cecatus tumebat superbia, et sic tam elemosinantes quam elemosinati peccant communiter, sicut quilibet viator sciens vel probabiliter credens quod 182<sup>b</sup> religio \* vel conversacio alia sibi faciliter adquiribilis esset sibi melior, et tamen quiescit torpide in vita 10 quam reputat sibi minus meritoriam vel minus utilem sancte matri ecclesie, ut sic peccat; et ad arbitrandum hoc requiritur mentis purgacio, status et circumstan- ciarum discrecio sed omnino scripture sacre consulcio.

Contingit enim quod rex vel alius seculi potentatus 15 videns obstinaciam cleri et populi tantum invalescere in contemptu Christi et sue ecclesie quod foret sibi ex tali suppositione meritorius conversari seculariter, ut per gladium datum sibi a Deo cohercat potenter ad- versarios legis Christi, quam foret sibi istum statum 20 deserere et vitam exproprietariam clericu vel heremite assumere. Vita tamen communis exproprietaria, nec in magna terrenorum affluencia nec in magna eorum carencia, videtur communiter illustratis securior, ut docet Solomon Prov. XXX<sup>o</sup>, 8, aliis autem illustratis 25 eminencius est vita arcior vel in cura alcior, debite proficieni perfeccior; quod si propter ypocrisim vel primatum status talis appetitur, nullus est periculosior, quia Sapientie VI<sup>a</sup>, 6, dicitur: *Districtum iudicium huius qui presunt fiet*; a talibus enim archiservis Deus 30 requiret striccius compotum talenti traditi et fructum ministerii, et patet de primatibus utriusque partis ecclesie, sicut inferius ostendetur de regibus.

V 1 Unde videtur mihi quod rex Anglie annuatim vel per vices congruas faceret diligenter et perfecte inquire

A King may see  
that it is his  
duty to reign  
rather than to  
enter into  
religion.

5. A in marg.: Conclusio. 10. B: vel minus utilem deest.  
28. Durissimum iudicium in lib. Sap. 31. Codd.: ut post de  
primatibus. 33. A B in marg.: Nota consilium

The King should quantum de bonis regni, qua condicione et quando 182<sup>b</sup> v  
 enquire into Church pro- sit in omnibus et singulis cleri sui ad manum mor-  
 perty; how got and how used, tuam devolutum. Secundo quod notetur numerus,<sup>2</sup>  
 and correct what is wrong. qualitas et armatura spiritualis cleri qui occupat ista  
 bona, et tertio quod faciat inquiri si in quantitate 3  
 vel qualitate cleri in comparacione ad has elemosinas  
 sit defectus, quem inventum faciat omnimode celeriter  
 emendari. Probatur huius racionabilitas in exemplo:  
 Nam supposito quod rex dedisset capitaneo cum suo  
 exercitu thesaurum regni notabilem ad hostes corpo- 10  
 raliter debellandum, nonne in monstracione exercitus  
 sui ydonea faceret similia inquiri proporcionabiliter ad  
 thesaurum pugnatoribus ministratum? Cum ergo  
 pugna spiritualis milicie sit quoad causam clarior,  
 quoad regem et regnum utilior et quoad exigenciam 15  
 iudicis preponderancior, quomodo non per locum a  
 maiori faceret fidelis rex illud diligencius inquiri?  
 Non restat fidi admittenti principia fidei medium ex-  
 cusandi. Illius enim est ydoneitatem militum suorum  
 inquirere cuius est stipendum reddere. 20

The clergy have no exemption from such an enquiry.

Nec valet fingere exemptionem vel privilegium ad tollendum illud stante rata soluzione stipendi; nec mirum si regnum nostrum habeat consuetudinem (cum hoc quod non sit legi scripture contraria), eciam aliam quam habent alia regna mundi, quia alio 25 modo et alio pondere stipendi conduxit rex clerum Anglie quam cleri in regnis aliis sunt conducti. Unde cum maximus contemptus quoad Deum et hominem et specialiter quoad periculum regni staret in fraude illius milicie, videtur quod rex et regnum debent de 30 istis eo magis diligenter inquirere et proportionaliter ad defectum in quantitate vel qualitate de stipendio deficienti subtrahere.\* 182<sup>c</sup>

Nec cadit excusacio quod nemo luet defectum x alterius, quia oppositum est fides catholica, specialiter 35

9. A in marg.: Exemplum.  
 34. A B in marg.: Secunda ficio.

21. A B in marg.: Prima ficio.

**X** 182<sup>e</sup> quando unus omissione vel commissione participat peccato alterius; si enim prepositus spiritualis exercitus vel capit stipendum pro militibus quos non habet vel pro indignis quos debet corrigere, quomodo non 5 est dignum elemosinam proporcionalem ab illo subtrahere?

Nec valet infidelis ficcio qua dicitur quod absque condicione fuit facta collacio, quomodounque reli-giosus voluerit donatum expendere, quia hoc accusaret 10 patronos ex blasphemia et extingueret spem de suo spirituali suffragio; ideo non minus propter mortuorum suffragium quam vivorum subsidium debet fieri diligens inquisicio in hac parte; tunc enim haberemus pauciores milites, sed potenciores contra dyabolum.

**Y** Nec valet infundabilis ficcio qua dicitur quod nemo aufert quicquam simpliciter ab alio nisi auferat a quolibet sibi simili in natura, quia tunc nemo posset quicquam auferre ab alio, cum omne ablatum ab impi tribuitur iusto. Sic enim iusti tulerunt spolia impiorum et *omni habenti dabitur, ab eo autem qui non habet et quod videtur habere auferetur;* et sic de modis loquendi scripture, sanctorum doctorum et legis ecclesie. Nam XXXVII<sup>a</sup> epistola Augustini ad Macedonium dicitur quod *non dimittitur peccatum nisi restituatur ablatum,* et idem ponitur in canone, XIV<sup>a</sup>, q. VI. *Si res.* Ista tria nesciverunt sompniare quod non est ablacio nisi iusta, nec quod est iusta ablacio nisi fuerit auctorizata a pontifice Romano. Nam omnem ablacionem vel collacionem sicut et omnem

It is vain to plead that the gifts were made without conditions.

Vain too is the fiction that all true taking away is from like by like;

7. A B in marg.: Tercia ficcio. 8. In codd.: quondocunque.  
15. A B: Quarta ficcio. A in marg.: Nota ficticias pro dominacione cleri (Above 182<sup>e</sup> without mark of reference). 23. A in marg.: Augustinus.  
B in marg.: Nota Augustinum quod non dimittitur peccatum nisi restituatur etc. 29. A in marg.: Stat esse ablacionem iustum preter hoc quod papa ipsam approbaret.

26. Vide Decr. II pars, causa XIV, q. VI, cap. I. De illa epistola Augustini vide supra pag. 304.

operacionem quoad eius substanciam oportet auctori- 182<sup>c</sup> Y  
zari a Deo; et cum omnis talis operacio non est sic  
secundum quid sed operacio simpliciter, eo quod  
aliter nulla creatura foret simpliciter activa, sicut  
Commentator recitat quosdam dicere, quos dicit non 5  
habere cerebrum dispositum ad philosophandum,  
sequitur cum veris quod stat esse ablacionem simpli-  
citer cum hoc quod non a papa fuerit approbata. Si  
ergo ablacio vel alia talis iniusta operacio non depen-  
det ex approbacione divina quoad mores quin sit 10  
simpliciter ablacio et alterius generis operacio, quo-  
modo blasphematur quod nulla est ablacio simpliciter  
nisi papa decreverit? Sic enim extolleretur super omne  
quod dicitur Deus.

or that every  
gift or with-  
drawal of gifts  
needs the Pope's  
sanction.

Nec minus blasphemum est dicere quod nulla est Z  
iusta ablacio, collacio vel alia operacio ecclesie nisi  
auctorizetur ab ipso, quia antequam ipse habuerit  
primum huiusmodi, erant multe operaciones ecclesie  
satis iuste, sicut operacio sua est iusta ex pura  
acceptacione divina. Ymmo pro tempore mortis sue, 20  
sicut et ipso superstite ignorante sunt multe abla-  
ciones, collaciones et operaciones elemosinarie satis  
iuste, sicut patet de dotacione ecclesie Anglicane, que  
non emanavit ex eius auctoritate, sicut nec percepcion  
elemosine cesaree vel elemosina Anglie cesari non 25  
subiecte. Aliter enim non faceret Anglicus elemosinam  
clero suo nisi ostensa ad hoc auctoritate papali  
singularissima; quod non est fingendum, cum tempus  
et infinite alie circumstancie variarent operacionem  
elemosine. \* Et sic cum auctorizacio generalis non 182<sup>d</sup>  
sufficit, frustraretur ex defectu auctoritatis papalis et  
ignorancia revocationis licencie prioris omnis elemo-  
sina facienda egenis.

Ex istis demum colligitur quod ficticia subdola  
recentissima qua maior pars nostrorum sacerdotum 35

15. A B in marg.: Quinta ficio. 17. B: ipse — operacio sua  
deest. 34. A in marg.: Nota. A B in marg.: Sexta ficio.

Z 182<sup>a</sup> dotatorum fingit infideliter quod, cum papa dominatur civiliter et capitaliter super singulos reges terre, non licet eis auferre quicquam a clero, iudicare de cleri 1 conversacione vel cleri officio, nec ipsum corripere 5 vel iuvare nisi ex eius auctoritate previe requisita. Sic enim extolleretur super Petrum et omnem Christi vicarium, cum Petro ignorantе et non approbante nisi forte confuse, sicut benevolus approbat omne bonum, Paulus nuda auctoritate Christi fecit magnum 10 profectum ecclesie (sicut patet Act. IX<sup>o</sup> et infra).

2 Secundo fingens hoc dogma nephandum daret occasio-  
nem populo laicali subtrahere beneficiam suam  
egenis, tam clericis quam laicis, eo quod non expresse  
docetur satis singularis papalis auctoritas vel interim

15 revocacio auctoritatis ostense, ut tangitur in destruccióne

3 proxime fictionis. Tercio tolleretur omnis regalia et  
primatus secularis principum terrenorum, cum non  
liceret seculari iudicare de nequicia clerici sibi iniuriantis quantumcunque notorie nec exterrere clerum  
20 freneticum ab attemptato facinore, et multo magis  
non liceret seculari domino ameriare clericum vel  
eius familiam insolentem nisi prius consulto papa ad  
hoc licenciante, quia aliter liceret auferre a clero per  
viam multacionis temporalia sua mobilia et in foro  
25 civili iniuste occupata, papa qui est capitalis dominus  
inconsulto. Talia deliramenta nedum ex scriptura sacra  
infundabilia sed sibi contraria que hodie plus solito  
sunt emuncta dabunt finem, si Deus voluerit, ne  
post istum virum sterilem succedat alias tyrannice  
30 sic blasphemans, sed Danielis IX<sup>o</sup>, 27, dicitur quod  
*abominacio desolacionis perseverabit usque in finem.*

If this were true the laity might withdraw all gifts that had not been sanctioned by the Pope, while the clergy would be out of all control.

15. A A<sub>1</sub>: ostense deest.

## CAP. XVII.

We must go through the ten arguments given in Chap. V. with our opponent's answer. Pro ulteriori declaracione christiane fidei de quiditate ac <sup>182<sup>a</sup> A unitate sancte matris ecclesie discurrendum est per illas decem raciunculas quas feci superius in fine Vi capituli de ista materia, et recitabo responsiones cuiusdam doctoris, ut veritas fidei concertacione scolastica magis appareat.</sup>

Assumpsi autem in primo arguento quod, si ante incarnationem Christi non fuit ecclesia et extra ecclesiam catholicam non est salus, tunc nullus patrum veteris testamenti salvabitur.

<sup>10</sup> 1. Our opponent denies our right to conclude from his premisses that the O. T. fathers will not be saved. Hic negatur consequencia, cum antecedens sit verum et consequens falsum, vel, inquit, ante incarnationem erat ecclesia catholica. Hic insto primo contra falsitatem impositam consequenti, et quia est argumentum ad hominem, suppono primo quod nihil est <sup>15</sup> quod fuit ante hoc instans quod est presens, et erit post illud nisi quod est in illo eodem instanti. Patet supposicio scole dicenti quod nichil est nisi quod est in hoc instanti temporis quod est presens, et tunc arguo sic contra concessum, scilicet quod aliquis <sup>20</sup> patrum veteris testamenti \* salvabitur. Si sic, tunc <sup>183<sup>a</sup> vel qui est aliquis patrum veteris testamenti salvabitur, vel qui erit aliquis patrum veteris testamenti salvabitur; consequens falsum secundum istam scolam, quia nec est nec erit aliquis patrum veteris testamenti, cum <sup>25</sup> non sit vetus testamentum nec reincipiet in die iudicii vel ante. Nec est verisimile quod vetus testamentum sit novum testamentum de quo scripture facit distinctionem cum lege veteri, quia tunc non foret distinctione inter vetus testamentum et novum <sup>30</sup></sup>

Answer: On his own nominalist theories it must be so.

1. A in marg. cap. XVII (in red ink). 4. V. cap.; codd.: XV.  
6. A A<sub>1</sub>; contricacione. 7. B: autem deest. 11. A in marg.: Prima responsio. 18. A in marg.: Ante Christi incarnationem fuit ecclesia; hoc probatur continue (Below 182<sup>a</sup> without mark of reference).  
19. B: quod est prius.

7. Compare pag. 112, l. 18.

A 183<sup>a</sup> per descripciones eorum congruas exprimenda, sed omnia ceremonialia et legalia veteris testamenti essent pro tempore legis gracie ab ecclesia observanda, consequens contra sanctos doctores tractantes de 2 cessacione legalium. Et quantum ad conclusionem ex fundacione Augustini, scilicet quod ecclesia fuit ante- quam fuit ecclesia, patet quod iste sanctus horruit sic sophisticari in fide de sancta ecclesia, nec sequitur ex textu suo, III, De Doctrina Christiana VI<sup>o</sup>, supradicta 10 sentencia. Nam iste est textus Augustini: *Qui crediderunt ex quibus facta est prima ecclesia Jerosolimitana, satis ostenderunt quanta utilitas fuerit eo modo sub pedagogo custodiri.* Modo non sequitur, ex illis facta est prima ecclesia Jerosolimitana, ergo nec 15 ante illos nec ante incarnationem fuit ecclesia Jerosolimitana, et multo magis non sequitur quod ante illos non fuit ecclesia.

B Unde logice dicitur quod ex illis facta est particulariter ecclesia catholica que fuit a principio mundi et 20 fuit continue per generacionem membrorum suorum usque ad finem mundi, et facta est in magno anno mundi. Sed pertinencius sensui huius sancti dicitur quod intendit ex illis factam primam Jerosolimitanam particularem ecclesiam sub nomine Jerosolimitane 25 ecclesie, quamvis ante fuerit ecclesia tam pro tempore legis veteris quam nove. Iste autem sanctus fuit mirabiliter subtilis logicus, relinquens nobis ex verbis suis diversa puncta logicalia capienda. Unde utramque istarum responsionum approbo, cum inutile est scole 30 dare responsionem que non valet. Et conformiter dicitur ad illud Augustini, I Retraccionum cap. XIII<sup>o</sup>,

5. 6. B: ex fundamento. 12. In codd.: inutilatas. Correxi e textu Aug. l. c. 22. A A<sub>1</sub>: huiusmodi sancti. 31. A: Augustini II in textu; in marg.: correxit I. In codd.: cap. XII. correxi. B in marg.: Christiana religio est securissima.

9. Aug. Opp. tom. III, pars I, pag. 48. 31. Ibid. tom. I, pag. 19.

Augustine did  
not say that the  
Church existed  
before it was  
the Church;

ubi sic loquitur: *quod dixi, ea est nostris temporibus christiana religio quam cognoscere ac sequi securissima ac certissima salus est; secundum hoc nomen dictum est, non secundum ipsam rem cuius hoc nomen est.* Nam res ipsa que nunc christiana religio nuncupatur, 5 erat et apud antiquos nec defuit ab inicio generis humani, quousque ipse Christus veniret in carne. *Unde vera religio que iam erat cepit appellari christiana.* Et sequitur exposicio: *Hec est nostris temporibus religio christiana, non quia prioribus temporibus non fuit, sed quia posterioribus hoc nomen accepit.*

but he teaches  
that

a) the Christian  
religion is best  
and safest;  
b) it lasts  
through both  
testaments;

c) it existed from  
the beginning  
of the world.

The Christian  
religion is an-  
other name for  
the Church.

Ex istis dictis notari possunt notabilia. Primo quia 1 christiana religio secundum formam quam ipse instituit est perfectissima et securissima; secundo quod 2 ipsa durat per tempus utriusque testamenti, licet ante 15 incarnationem non sit vocata christiana religio, et tertio sequitur quod ecclesia fuit a mundi inicio, ut 3 dicit Crisostomus et decretum Augustini, positum XXXII<sup>a</sup>, q. IV<sup>a</sup>. *Recurrat.* Et hoc debet attendere doctor allegans hoc dictum Augustini, non enim hic 20 loquitur de ecclesia sub nomine ecclesie, sed loquitur de religione christiana, dicens \* quod fuit a mundi 183<sup>b</sup> inicio. Ecclesiam ergo vocat sub nomine religionis que hodie dicitur christiana. Et patet quod non sequitur: si ante incarnationem non vocabatur christiana religio, 25 ergo ante incarnationem non fuit ecclesia vel christiana religio, quin pocius sequitur quod a mundi inicio fuit ecclesia; quia notum est quod nunquam fuit religio fidelium predestinorum nisi quando fuit ecclesia. Ideo sicut a mundi inicio fuit illa religio, 30 sic a mundi inicio fuit ecclesia; et ad hoc sunt quotlibet testimonia sanctorum. Nam Augustinus (ut alle-

11. A in marg.: Nota. 20. A in marg.: Ecclesia incepit habere nomen ecclesie in novo testamento, sed utique ipsa prius fuit (Below 183<sup>a</sup> without mark of reference). 26. B: vel fuit. 28. A A<sub>1</sub>: quia — ecclesia deest. 32. A in marg.: Augustinus.

18. Decret. sec. pars, causa XXXII, q. IV, cap. II.

**B** 183<sup>b</sup> gavi superius) sic scribit super Psalmo CXLII<sup>o</sup>: *Ecclesia que est mulier antiqua, civitas Dei et corpus Christi, habet inicium ab Abel, sicut mala civitas a Caym.* Unde in libro De Questionibus veteris et nove legis q. III<sup>a</sup> declarat quomodo fides ecclesie successit per ordinem in electis. *Ab inicio, inquit, genus est christianorum, priores ergo homines quotquot fidem haberunt unius Dei iure christiani dicendi sunt.* Unde sicut non sequitur: per tempus veteris testamenti non fuit vocata religio christiana, ergo tunc non fuit religio; ita non sequitur: tunc non fuit vocata ecclesia christiana, ergo tunc non fuit ecclesia. Sicut ecclesia Romana, cum sit universalis ecclesia, diu fuit ecclesia, antequam fuit ecclesia Romana, quia quemcunque locum mundi incoluerit semper manet ecclesia, cum fides et predestinacio non dependent a loco corporeo.

**C** Ideo oportet notare quomodo accidit ecclesie denominacio a loco et denominacio a natura creata sub nomine tali, sed per se inest sibi denominacio a capite, 20 quod nunc est Christus, Deus et homo; fuit autem caput ecclesie antequam fuit homo. Ideo foret nephan- dum sophisma concedere quod tunc non fuit ecclesia, licet ecclesia fuerit tunc per locum a simili quod ec- clesia Romana vel christiana fuit, quando ipsa non 25 fuit Romana vel vocata christiana. Oportet enim distinguere inter per se et per accidens. Ecclesia enim non potest desinere esse ecclesia, sicut nec aliqua creatura potest desinere esse membrum Christi mystici (ut declarat Augustinus III<sup>o</sup>, De Doctrina Christiana 30 XXXII<sup>o</sup>). Unde quod ecclesia vocata est sub nomine ecclesie pro tempore veteris testamenti, patet scrutanti

The name is  
accidental; the  
essential is that  
the Church is  
joined to her  
head,

and cannot  
cease to be,  
except by falling  
away from him.

1. 2. A in marg.: Ecclesia. 16. A in marg.: Nota. 17. B in  
marg.: Denominacio accidit ecclesie tripliciter. 29. A in marg.:  
Augustinus.

1. Opp. Aug. tom. IV, pars II, pag. 1589. 5. Ibid.  
tom. III, Append. pag. 44.

The name of scripturas tam in libris legalibus quam prophetalibus, 183<sup>b</sup> C  
“Church” used throughout the in libris historialibus et sapiencialibus. Unde frequen-  
tius O. T.

cius (si non fallor) fit mencio in lege veteri de matre nostra sub nomine ecclesie quam in nova. Unde quia liber Psalmorum est valde autenticus, quia a 5 domino allegatus et communius in ore presbyteri exclamatus, notaremus illud Psalmi XXI<sup>a</sup>, 26. *Aput te laus mea in ecclesia magna, et Psalmo XXXIV<sup>o</sup>, 18,* dicitur: *Confitebor tibi in ecclesia magna, et Psalmo CXLIX<sup>o</sup>, 1: Laus eius in ecclesia sanc-* 10 *torum.* Et sic exponit Augustinus maiorem partem Psalmorum, dictam de ecclesia vel in persona ecclesie, sicut loquuntur libri alii veteris testamenti. Unde beatus Gregorius, Omelia XIX<sup>a</sup>, exponens illud Matthei

Parable of the labourers in the vineyard. XX, 1: *Simile est regnum celorum homini patrifam-* 15 *ilias qui exiit primo mane conducere operarios in vineam suam,* declarat quomodo paterfamilias est conditor noster qui in magna domo sua regit singula, sed specialiter suam ecclesiam. *Ipse, inquit, habet vi-*

*neam, scilicet universam ecclesiam que ab Abel\* iusto 183<sup>c</sup> usque ad ultimum electum qui in fine mundi nasciturus est quot sanctos protulit tot palmites misit.* Et post prosequitur quomodo dicta ecclesia mane hora tercia, sexta, nona et undecima habuit cultores vinee ecclesie quos vocavit et excitavit ad colendum ecclae- 25 siam et vicia extirpandum. Illas autem quinque horas limitat iste sanctus papa per quinque etates mundi. Modo non dubium vel ceco logico, si vinea dicti patrifamilias sit ad sensum mysticum sancta ecclesia

4. A in marg.: Ecclesia vocata est sub nomine ecclesie pro tempore veteris testamenti (Below 183<sup>b</sup> without mark of reference). 6. B.: communicus in ore. B in marg.: Frequenter in lege veteri fit mencio de ecclesia sub nomine ecclesie. 12. 13. In codd.: ecclesia. Correx. 14. A in marg.: Gregorius. 20. B: que Abel iusto. A in marg.: Ecclesia sunt omnes electi qui sunt et palmites in Christo qui est vitis. 23. B: quomodo dunca (sic) ecclesia.

14. Sancti Gregorii XL Homil. in evang. lib. I, hom. XIX. Opp. tom. I, 1510.

**C** 183<sup>o</sup> que ab Abel iusto usque ad novissimum electum sic fructificavit, tunc illa est extencior in etate quam pro hora undecima. Sequitur enim: Deus habet illam ecclesiam, ergo illa est ecclesia, et sequitur: Ab Abel iusto 5 usque ad novissimum electum illa taliter germinavit, ergo per tantumdem temporis ipsa fuit. Et eandem sentenciam dicunt Augustinus, Crisostomus et decretum ex fide scripture (ut ostendi superius); et revera abbreviare etatem sancte matris ecclesie quod non fuit in 10 veteri testamento foret presumptuosus error et periculosus merito revocandus; quod ego statim facerem, si (quod absit) illam assertiōnem temerariam presumpsissem.

**D** Nec valet dicere quod ecclesia fuit per istas quatuor 15 etates ante incarnationem, sed tunc non fuit ecclesia, 1 primo quia tam literaliter quam mistice vocatur ecclesia pro tempore veteris testamenti, sicut patet in parabolis Christi quibus vocavit fideles ad nupcias et ad laborandum in vinea (ut patet Mat. XXII<sup>o</sup> et 20 Mat. XX<sup>o</sup>), et secundum peritos linguarum ecclesia dicitur convocatio fidelium, synagoga autem congregacio fidelium. Ideo prius dicta est ecclesia, antequam fuerat vocata synagoga. Et quoad sensum literalem, patet quod sepe vocata est ecclesia pro tempore veteris 2 testamenti. Similiter, si ecclesia fuit in prima etate mundi, tunc vel illud quod est ecclesia vel illud quod fuit ecclesia. Primum negabitur et dato secundo oportet cum veris dicere quod illa adequata ecclesia que fuit in prima etate mundi fuit in illa etate ecclesia, et cum illa etas lapsa est per multa millia annorum ante incarnationem Christi, sequitur quod per tantum temporis ante incarnationem fuit ecclesia; quod ego credo esse de fide ecclesie. Similiter modo 3 est ecclesia triumphans que fuit in prima etate mundi,

The Church does not exist only for the eleventh hour.

The Church which existed in the first ages as militant is now triumphant.

2. A: extencior. 12. 13. B: presumpsisse. A in marg.: Ficcio.

21. A: congregacio fidelium. A<sub>1</sub> add. Iudeorum.

et cum nulla sit ecclesia triumphans nisi que prius fuit militans (ut declarabitur inferius), sequitur quod illa ecclesia triumphans que fuit pro prima etate mundi fuit tunc ecclesia militans. Non enim est fas dicere quod nunc non sit ecclesia triumphans nec erit ante diem resurrecccionis finalis, nec fas est dicere quod solum Christus vel alia persona humana, si iam sit beata in corpore et anima, sit modo ecclesia triumphans.

In denying the previous existence of the tate et incarnatione non fuit heresis periculosior quam Church we reject an article of the Creed. Ex istis videtur mihi quod post hereses de trinitate pertinaciter defendere quod per totum tempus veteris testamenti non fuit ecclesia sancta catholica; tunc enim deficeret fidelibus tam viantibus quam triumphantibus solemnis articulus fidei, immediate sequens post articulum de spiritu sancto, quod est contra fidem scripture, contra sanctos doctores<sup>4</sup> et iura ecclesie, que dicunt concorditer quod fidelis debet credere in spiritum sanctum, sanctam ecclesiam catholicam. Ideo tam clerici quam laici debent constanter consurgere ad istum articulum defendendum, scilicet quod ecclesia sancta catholica fuit a mundi principio cuius pars triumphans est spiritus celestis (ut dixi superius).

Unde in De Questionibus veteris et nove legis cap. XLVII<sup>o</sup>, Augustinus exponens illud Isaie IV<sup>o</sup>, 1: Apprehendent septem mulieres virum unum in die illa dicentes: *Panem nostrum comedemus et vestimentis nostris operiemur: tantummodo invocetur nomen tuum super nos, aufer obprobrium nostrum*, primo dicit quod propheta loquitur de die gracie et muliere septemplici, scilicet ecclesia que est mulier

4. A: Non enim fas. 10. A in marg.: Conclusio. 25. A in marg.: Augustinus. 25. 26. A B in marg.: Apprehendent septem mulieres virum de ecclesia intelligitur (Above 183<sup>a</sup> without mark of reference).

25. Aug. Quaestiones ex veteri test. cap. XLVII. Opp. tom. III, Append. pag. 60.

**E** 18<sup>34</sup> fortis, de qua Prov. XXXI<sup>o</sup>: *Per septem mulieres, inquit, septem ecclesias dico esse significatas que quamvis una sit tamen septiformis dicitur, ut unum corpus septemplici numero constat membrorum:* 5 *Non solum, inquit, nos sed etiam superni cives ecclesie membra sunt cuius caput est Christus. Sive ergo una sive septem dicantur ecclesie, non discrepat, quia tota universitas ecclesiarum que est septem ecclesie propter septem dona spiritus sancti et simul 10 omnes unum corpus sunt Christi ex quo omnia in celis et in terra habent originem. Unde in hac militante ecclesia omnium ecclesiarum facta est mencio, quia cum huic sacramentum creatoris predicatorum, etiam celestibus insinuatur doctrina. Inferioribus enim cum insinuatur necesse est ut audiant et superni. Unde Apostolus Ephesiorum III<sup>o</sup>: Michi autem omnium sanctorum minimo data est gratia in gentibus evangelizare investigabiles divicias gracie Christi et illuminare omnes, que sit dispensatio 15 sacramenti absconditi a seculis in Deo qui omnia creavit, ut innotescat principibus et potestatibus in celestibus per ecclesiam multiformis sapiencia Dei.* Ecce quod iste sanctus apostolus in thabernaculo hoc mortali positus illuminavit cives ierarchie celestis et 20 indubie expurgavit Petrum ac perfecit sanctam matrem ecclesiam, sicut quilibet christianus debet facere et specialiter ierarchia ecclesie militantis. Non enim est distinctio primatum quoad illud, sed quocunque membrum ecclesie secundum datum sibi lumen 25 intelligencie tenetur communicare tres actus ierarchicos membris singulis matris sue; sicut enim lux corporalis illuminat intellectum, sic membra Christi viancia 30 intelligencie tenetur communicare tres actus ierarchicos membris singulis matris sue; sicut enim lux corporalis illuminat intellectum, sic membra Christi viancia

St. Paul's example  
teaches us that  
we must  
enlighten our  
brethren.

2. In cod.: signatas; corrixi e textu Aug.

sunt septem ecclesie designate per septem mulieres et que sunt septem membra quibus corpus constituitur. 31. A in marg.: Sicut enim lux corporalis illuminat intellectum, sic membra Christi viancia illuminant beatos in patria. B in marg.: Viatores illuminant beatos in patria.

6. A in marg.: Que

31. A in marg.: Sicut enim

illuminant beatos in patria, dum faciunt eos cognoscere noticia in proprio genere fructus lucis. Unde non est credendum quod in triumphante ecclesia remanent sordes peccati purgandi (ut docetur Ephesiorum VI<sup>o</sup>), sed purgacio est expulsionis sordium continuacio, sic quod intellectus et affectus civium illuminantur et purgantur per obiectivam presentacionem docium suorum concivium.

The whole body  
of the blest and  
their bliss are  
perfected by  
mutual aid,

and each  
through the  
head is sensible  
of the help  
or default of  
others.

Et ex istis sequitur quod multitudo civium beatorum sicut et plena eorum beatitudo per actus suos coalternos perficitur, ymmo cum verbum sit in medio omnium membrorum suorum omnibus diebus usque ad consummacionem seculi, non dubium quin cives celestes vident in ipso et audiunt quicquid conservi sui faciunt ad edificationem ecclesie. Sic enim unum membrum corporis sentit iuvamentum et nocumentum alterius virtute sensus \* capitis. Hec ergo septplex ecclesia alloquitur sponsum Christum qui est vir, de quo Jeremie XXXI<sup>o</sup>, 22, scribitur quod *femina circumdabit virum*; ipsum autem apprehendit modo novo in sponsum, quando accepit sacramenta tamquam cartas sue redempcionis in effluxu sanguinis et aque in sui latere dormientis in cruce (ut notat Apostolus Ephes. VI<sup>o</sup>). Et sic hec septplex ecclesia ante incarnationem rogat salvatorem, factum hominem, ut auferat obprobrium sue sterilitatis. Panem, inquiunt, nostrum comedemus, quia in verbis legis que in fidem unius Dei instruunt convivemus, nam Hebreorum X<sup>o</sup>, 38, scribitur: *Iustus ex fide vivit*, et vestimentis nostris operiemur, quia ex fide creacionis et spe re- creationis cognoscimur quales sumus. Et isto modo loquitur Apostolus, Galat. III<sup>o</sup>, 27: *Omnes qui in Christo baptizati estis Christum induistis*. Membra enim Christi non sunt nuda virtutibus, sed induunt armaturam suam saltem in spe, imitando ipsum imperfecte, si

9. B: Et omitted. 19. In codd.: Jer. XXI.

F 184<sup>a</sup> sunt de suo exercitu. Sic ergo panem et vestimenta habuerunt patres veteris testamenti, sed sicut non in solo pane vivit homo (ut dicitur Matthei IV<sup>o</sup>, 4), sic spes confunderet relinquenterque tota vita obprobriosa et sterilis nisi caritas consummans ut potus et edulium data fuerit per dominum Jesum Christum; aliter enim non deleretur peccatum humani generis, nec procrearetur operacio vitalis digna beatitudine, sed remaneret in singulis viatoribus sempiternum obprobum ut dampnatis. Aufer, inquit, obprobrium nostrum, quia remanebimus perpetuo tamquam abortivi vel colobon, nisi tu dans vestem nupcialem et domicilium fueris incarnatus. Nam victus et vestitus non sufficiunt homini sine ultimo stabili tegumento quod est caritas patrie non excidens, data per dominum Jesum Christum. Invocetur ergo super nos nomen Christi, ut dicamur actualiter christiani. Unde istam deprecationem dicit Augustinus redundare in ecclesiam triumphantem; quamquam, inquit, spirituales sint et celestes potencie, obprobrio tamen subiacent, si a creatore suo fuerint alienae et nec membra erunt corporis que caput suum non cognoscentes oberrant. Vult dicere quod toti ecclesie beatitudo deficeret nisi Christus merito sue passionis redempcionem hominis consummasset.

G Sed hic videtur dubium: Si patres veteris testamenti fuerant christiani, et videtur Augustinum in ista sentencia contradicere sibi ipsi. Sed notandum quod homines possunt dici tripliciter christiani, scilicet in figura, in effectu et in fructu. In figura vero dicti sunt omnes sancti legis veteris christiani. Si enim dieta dicitur sana propter sanitatem futuram cuius

11. A in marg.: Passio Christi perfecit nos et omnia.  
marg.: Augustinus. 26. A B in marg.: Dubium.  
marg.: Nota quod homines dicuntur tripliciter christiani. B in marg.: Homines dicuntur christiani tripliciter.

18. A in  
29. A in

a) in figure, as est effectiva, quanto magis patriarche dicuntur pro 184<sup>a</sup> G  
the O. T. Saints; suo tempore christiani, cum Christus eos denominat

membra sua? Christus enim manet in eternum secundum naturam divinam et creatus est a principio mundi nedum in causis secundis communibus, sed in materiali essencia singulari; non tamen assumpsit illam ypostatice, antequam assumens animam fuit

b) in fact, as those who live in the time of grace; homo. In actu autem secundum nomen expressum 2 Christi dicebantur tempore gracie populi christiani et talem nominis denominacionem invocant patres legis 10 veteris super illos; quod et habuerunt, antequam ducti

c) in fruit, as all members of the Church after the day of judgment. sunt cum Christo ad celum. Sed post diem \* iudicii 184<sup>b</sup> 3 habebunt omnia membra sancte ecclesie nomen christiani in fructu perpetuo. Et patet in parte quod non obstantibus istis declarativis sententiis remanet 15 prima raciuncula non soluta.

2. We said that by our opponent's definition Christ was not a part of the Church. Secunda responsio ad secundam raciunculam negat consequenciam; sed videtur, si nulla sit ecclesia nisi multitudo christianorum, sed Christus non est christianus, tunc Christus non est pars vel membrum ecclesie. Concedit itaque quod Christus Deus noster est christianus, nec sequitur, inquit, si a Christo dicitur quilibet christianus, quod Christus ille non sit christianus: sic a creatore dicitur quilibet creatura, Christus est creator et sic ab eo dicitur quilibet creatura et 25 tamen ipsem est creatura, ut ego assero.

He tries to prove that Christ is a Christian, Hic primo notandum quod, si locus a simili (quanto tuncunque fuerit similitudo insufficiens) valeat ad probandum intentum, periret omnis consequentia et foret omne signabile concedendum, eo quod omnes 30 creature sunt similiores ad invicem, quam natura divina est similis nature create. Ideo necesse est

4. B in marg.: Christus fuit creatus a principio mundi. 9. B: docebantur. A in marg.: Utrum patres veteris testamenti fuerant christiani (Below 184<sup>a</sup> without mark of reference). 17. A in marg.: Secunda responsio. 31. A in marg.: Cristus non est cristianus.

17. Compare pag. 112, l. 30.

G 184<sup>b</sup> arguentem vel respondentem per locum a simili docere sufficienciam similitudinis quantum attinet ad propositum.

2 Secundo notandum quod Christus est simul creator <sup>but by a parallel which does not hold.</sup> 5 et creatura, nec posset esse ista nisi esset simul duarum naturarum utraque, sic quod secundum naturam divinam est creator et secundum humanitatem est creatura; correspondenter ad propositum, si ipse simul esset Christus et christianus, tunc essent due nature, secundum quarum unam esset Cristus et secundum aliam christianus, sed nec secundum deitatem est Christus pars ecclesie; cum secundum illam non potest parcialiter quicquam componere, nec secundum humanitatem est ipse christianus sed caput omnium 15 christianorum dicente Augustino super Johannem, Sermone CXXIII<sup>o</sup>, quod super petram que erat Christus fundata est ecclesia; a qua petra Petrus figurans ecclesiam nomen accepit: *Non enim a Petro petra sed Petrus a petra, sicut non Christus a christiano sed 20 christianus a Christo vocatur.* Sed modo secundum istam ficticiam a christiano et Petro eque dicitur Christus, sicut econtra, cum verbum Dei sit christi- 3 anus, ut false fingitur. Ulterius declaratur tam per grammaticos quam doctores ex testimonio scripture quod 25 multi erant Christi in veteri testamento, quia reges, sacerdotes et prophete qui crismate erant uncti. Illud autem gratanter accepto cum modificacione tamen quod intelligatur de uncione spirituali qua anima ungitur gracia predestinacionis; solum enim membrum Christi 30 unitum gracia predestinacionis et omne huiusmodi est proprio christianus. Non enim uncio corporalis

1. 2. B: simili dicere.

12. B: Christus vel pars. B: ut secundum.

15. A in marg.: Augustinus; in codd. serm. CXXIII recte, CCLXX (alias XIII) vide Opp. tom. V, pars I, pag. 415. 24. B in marg.: Nota quod solum predestinatus est proprio christianus.

26. B in marg.: Nota proprio christianus. 27. B: modificacione deest.

27. B: tamen deest. 31. A in marg.: Nota quod solum predestinatus est proprio christianus.

facit per se christianum, eo quod tunc utraque barba <sup>184<sup>b</sup> G Aaron scilicet superior et inferior foret cum suis partibus christianus. Nec sequitur quod Jesus Christus sit christianus, licet *Deus unxit illum oleo leticie pre consortibus suis* (ut dicitur Psalmo XLIV<sup>o</sup>, 8), quia <sup>5</sup> non est membrum Christi, sed caput tocius ecclesie. Unde vere dicitur quod Christus est nomen appellativum, autonomatice conveniens Jesu nostro; ideo propter illam spiritualem unccionem derivatam a Jesu nostro dicimur Christiani et non Jesuani. Omnes enim <sup>10</sup> convenimus cum eo in unccione secundum gratiam predestinacionis a qua ueste dicimur christiani, non autem sumus sic Christo conformiter salvatores, ideo non dicimur Jesuani.</sup>

The doctor  
gives three  
reasons why  
Christ was a  
christian,

Arguit tamen \*doctor tripliciter quod dominus Jesus <sup>184<sup>c</sup> H Christus fuit vere christianus. Primo quia christianus <sup>1</sup> dicitur quasi crismate unctus; quod spiritualiter automatice sibi competit. Secundo per hoc quod christi- <sup>2</sup> anus dicitur quasi observans legem Christi, quod iterum Jesu nostro summe competit; et tertio per hoc <sup>3</sup> quod Remus et Romulus dicuntur Romani, Israel Israelita, et Arrius Arrianus; quare ergo non dicetur Jesus, principium nostre secte vel generis, christianus?</sup>

none of which  
are valid.

Ad primum patet quod non plus sequitur quam <sup>1</sup> si lapis dicitur quasi ledens pedem, et gladius ledit <sup>25</sup> pedem, ergo gladius ille est lapis: Non enim omnis interpretacio est diffinicio. Et per hoc tollitur secunda <sup>2</sup> argucia; nam tota trinitas et angeli, ymmo quelibet substancia creata observat legem Christi, et tamen non pocius quam apostema unctum crismate prescitus <sup>30</sup> dicitur christianus. Quoad tertium dicitur quod, ad- <sup>3</sup>

4. B: unxerit.      7. A B in marg.: Christus est nomen appellationem.      8. Autonomastice in codd.      10. B in marg.: Nota bene quare dicuntur Christiani et non Jesuani.      20. B: summo competit. 26. A B in marg.: Triplex responsio. B in marg.: Christus non est christianus.      31. A in marg.: Arguitur quod Christus sit christianus et solvitur (Above 184<sup>c</sup> without mark of reference). B in marg.: Prescitus non est christianus.

H<sup>18</sup> 184° misso isto triplici assumpto, quod tamen non probatur, non exinde sequitur per locum a simili quod Jesus principium secte nostre sit christianus, quia in dictis generibus fuit unum principium ante predictos, sed 5 non potest esse homo prior dignitate prius principians genus nostrum, quam fuit dominus Jesus Christus; nam fuit ante Jacob unus vir clarissimus videns Deum, fuit ante Romulum unus homo principium generis Romanorum, et fuit ante Arrium unus heresiarcha 10 qui pertinaciter asseruit Jesum nostrum fuisse solummodo creaturam, ut patet de dyabolo et principibus sacerdotum. Sed fundamentum aliud ecclesie vel generis christiani nemo potest ponere preter id quod positum est Christus Jesus. Ideo secundum Augusti- 15 num super Johannem, Omelia ultima, *non a christiano dicitur Christus sed econtra*; aliquid enim oportet nomen christiani addere super Christum, sicut oportet residuum domus presupponere fundamentum. Unde (si non fallor) non habetur testimonium a sanctis 20 doctoribus quod Jesus Christus fuerat christianus. Non enim sequitur hoc ex sensu Crisostomi, Omelia LII<sup>a</sup> Operis Imperfecti, dicentis quod *ex hoc dicitur aliquis christianus, quod servat iusticiam*, nam intencio sua est dicere quod solum membrum Christi, sive militans 25 sive triumphans, est proprius christianus; aliter enim diceret quod trinitas et omne membrum dyaboli, ymmo quelibet creatura foret christianus, cum omne tale modo suo servat iusticiam. Nam de qualibet creatura iustum est quod se habeat ut Deus ipsam 30 decreverit se habere. Nec sequitur: Porphirius dicit quod genus quandoque sumitur pro generacionis

18—20. B: Unde — fuerat deest. 14. A in marg.: Augustinus. 21. A in marg.: Crisostomus. 25. A in marg.: Qui est proprius christianus.

15. Aug. In Joh. Ev. cap. XXI. Tract. CXXIV. Opp. tom. III, pars II, pag. 822. 22. Opus Imperfectum I. c. pag. CCXVIII.

principio et quandoque pro ipsa generacione, ergo 184<sup>c</sup> H Christus Deus noster est christianus. Sed colorate infertur quod Jesus Christus noster sit genus christiano-rum, quia illius generacionis principium.

Our opponent  
contradicts  
himself;

Sed finaliter colligitur ex dictis quomodo ista sententia obviat sibi ipsi. Nam respondendo ad primum articulum dicitur conclusionaliter quod vel ante incarnationem erat ecclesia catholica, et adiungitur una alia conclusio gloriosa, scilicet quod ista ecclesia que incepit in morte Christi per effluxum sanguinis et aquae 10 a corpore eius diu fuit ante incarnationem Christi, sed nunquam ante dictam incarnationem fuit ipsa ecclesia, sed synagoga. Mirantur logici quo sensu diceretur ista conclusio tamquam logica, cum ista ecclesia cepit esse, antequam fuit synagoga, et per 15 consequens, antequam fuit ecclesia.\* Ista ergo ecclesia 184<sup>d</sup> non cepit hora mortis Christi, cum ante incarnationem fuit synagoga; nec potest hoc pertinenter verificari de aggregato ex talibus personis et forma a qua denominatur ecclesia, quia illud nec fuit ante incarnationem nec fuit synagoga nec incepit per dictum effluxum, cum pro tunc secundum istam opinionem non fuit Christus, eo quod ex fide scripture Johannis XX<sup>o</sup> Christus tunc fuit mortuus.

and according  
to his definition  
there were  
Christians  
before the  
Incarnation.

Item, iuxta hec dicta sacerdotes, prophete et reges 25 legis veteris erant Christi ut Israel, Aaron, David, et per consequens, Israelite, Aaronite et domus David fuerant christiani, quia discipuli Christi servantes iusticiam, et ita secundum omnem descripcionem quam doctor dat de christiano, sequitur quod ante incarnationem fuerant 30 christiani. Et in confirmationem illius sic scribit mihi: *Qui, inquit, observant legem Christi omnes dicuntur christiani*, prout notat beatus Augustinus, Epistola XLII<sup>a</sup>,

3. B: Jesus deest.  
Prima responsio.

5. A in marg.: Nota quando incepit ecclesia.  
25. A in marg.: Secunda responsio.

**H** 184<sup>a</sup> allegans Apostolum Romanorum XI<sup>a</sup> dicentem quod *non omnes qui ex Israel sunt sunt Israelite; pocius, inquit Augustinus, christiani sunt non qui secundum Ismael filii sunt carnis, sed secundum Isaac filii sunt pro-* 5 *missionis ad spirituale ministerium pertinentes.* Ex isto processu Augustini bene notato sequitur quod patres veteris testamenti fuerant christiani et membra ecclesie; quod negatur. *Omnies, inquit, viventes secundum legem Christi sunt filii Abrahe et veri christiani.*

10 Ex qua conclusione patet quod per tempus veteris testamenti fuerant christiani, vel secundo quod modo nulli sunt filii Abrahe, vel quod in sancto triduo beata virgo non fuerat christiana, quia tunc non fuit ita quod ipsa observat legem Christi, cum tunc fuit 15 ita quod non est Christus. Unde finaliter videtur inconsequenter dictum quod fuit ecclesia catholica cuius beata virgo fuit pars pro triduo mortis Christi, 1 primo quia, posito quod loquamur pro illo triduo, ex tibi dubio sola virgo est persona fidelis superstes, et 20 cum ipsa non sit christiana ex tibi dubio, non est 2 multitudo omnium christianorum. Similiter, per totam vitam Christi corpoream ante mortem non fiebat ecclesia (ut dicitur), quia solum pro tempore fluxus sanguinis et aque de suo latere, quod fuit post mortem Christi.

**K** Similiter, posito quod loquamur pro dicto triduo et arguamus a diffinizione ad diffinitum: Omnis ecclesia catholica est universalis multitudo omnium christianorum habencium ex integro rectam et eandem fidem, per Christum et suos apostolos promulgatam 30 et postea a sanctis patribus in conciliis generalibus declaratam, sed nunc est ecclesia catholica cuius mater domini est pars, ergo nunc est universalis multitudo omnium christianorum, habencium ex integro rectam et eandem fidem per Christum et suos apostolos

Other absurd conclusions.

Application of his definition to the three days;

1. In codd. Rom. IX. 15. A in marg.: Tercia responsio. 25. A:  
litera I deest. 31. A in marg.: Quedam diffinicio ecclesie.

promulgatam et postea a sanctis patribus in conciliis <sup>184<sup>a</sup> generalibus declaratam; consequens falsum pro dicto triduo, ergo antecedens. Sed minor fuit tunc vera ut datur; ergo cum tunc fuit dicta consequencia, ut suppono, relinquitur quod tunc fuit maior falsa, que est 5 descripicio universalis ecclesie, ut fingitur perpetuo permansura. Quod autem consequens fuit tunc falsum, patet quia dato per impossibile quod tunc fuit multitudine omnium christianorum habencium \* ex integrō <sup>185<sup>a</sup> rectam et eandem fidem per Christum et suos apostolos promulgatam, adhuc non fuit tunc verum quod illa fides sit postea a sanctis patribus in conciliis generalibus declarata. Sequitur enim illa fides a sanctis patribus in conciliis generalibus declarata; ergo nec post nec ante nec unquam est a sanctis patribus in <sup>15</sup> conciliis generalibus declarata; si (inquam) sufficeret quod fides illa erit a sanctis patribus in conciliis generalibus declarata tunc sequitur cum veris quod diu ante mortem Christi fuit ecclesia catholica; quod negatur. Sed male, cum tunc fuit christiana religio, <sup>20</sup> eo quod tunc fuit abbas secundum regulam apostolica, regens suum capitulum de electis apostolis. Ipsi enim observarunt tunc melius quam nos facimus religionem christianam, et ex nomine talis religionis dicto primo Retractacionum, capitulo XXII<sup>o</sup>, infertur <sup>25</sup> vere res et nomen ecclesie.</sup></sup>

<sup>3. We are accused of attacking mere faults of expression;</sup> In tercio argumento fert doctor graviter quod <sup>3 L</sup> dixi descripcionis sue particulas congregatas inculte. *Fateor, inquit, quod inculte, sed malo inculto sermonē et absque dictamine scribere veritates quam <sup>30</sup> sub fuco verborum politorum tradere falsitates.* Sed constat quod descripicio data est rhetorica et diffusa,

3. B: triduo deest. 4. B: data consequencia. 12. Codd.: consiliis; sic et in sequentibus. 13. A A<sub>1</sub>: Sequitur — declarata deest. 16. A A<sub>1</sub>: si — declarata deest. 18. 19. B: quod domini ante. 27. A in marg.: Tertia responsio. 28 B: districcionis.

25. Aug. Opp. tom. I, pag. 29. 27. Cf. p. 113. l. 14.

during which time, it leads us to believe, the Church ceased to exist.

L 185<sup>a</sup> nec solum falsitatem implicans sed errorem contrarium fidei christiane; et revera descripcionem sic diffusam et falsam non excusat color rhetoricus quin sit a catholicis condempnata; descripcio autem ecclesie 5 catholicice est condicionis opposite, dum recte breviter et plane dicitur quod ecclesia catholica est universitas predestinatorum. Sed quoad materiam argumenti dicitur quod ubique assumit falsum incomprobatum, cum aliquam unam fidem qua creditur habent omnes 10 christiani. Unam, inquit, tam genere quam specie sed non numero (ut allegatur de Augustino XIII<sup>o</sup> De Trinitate VI<sup>o</sup> et VII<sup>o</sup>), et eadem est fides que creditur apud omnes. Et placet de ista responsione: ex hinc enim feci argumentum ad hominem, quia credidi 15 doctorem posuisse ut olim quod non fuisset species vel aliquod universale nisi terminus vel conceptus; non quia credidi hoc esse verum, cum scio ex fide scripture quod una est fides que creditur, et fides qua creditur in quolibet christiano; aliter enim imper- 20 tinenter diceret Apostolus Ephes. IV<sup>o</sup>, 5. *Unus dominus, una fides.* Et illud expresse dicit Augustinus XIII<sup>o</sup> De Trinitate, II<sup>o</sup> cap<sup>o</sup> X. *Fides* (inquam), scilicet que creditur, *communis est sicut potest omnibus hominibus facies humana communis; nam hoc ita dicitur,* 25 *ut tamen singuli suas habeant. Ex una sane doctrina impressam fidem credencium cordibus singulorum qui hoc idem credunt, verissime dicimus; sed aliud sunt ea que creduntur, aliud fides qua creduntur. Illa quippe in rebus sunt que vel esse vel fuisse vel futura esse dicuntur, hec autem in animo creditentis est, ei tantum conspicua cuius est, quamvis sit in*

since he confuses faith with the thing believed.

4. B: condempta. 6. A in marg.: Ecclesia quid est? 7. B: Sed conclusio ad. 13. A in marg.: Nota de universalis reali. 21. A in marg.: Augustinus. 25. In codd. suas deest; addidi ex textu Aug. 26. B: expressam. 28. A B in marg.: Fides duplex.

12. Aug. Opp. tom. VIII, pag. 932. 22. ib. pag. 929.

*aliis non ipsa sed similis. Non enim una est numero 185<sup>a</sup> L  
sed genere propter similitudinem, tamen et nullam  
diversitatem magis unam dicimus esse quam multas.  
Nam duos homines simillimos cum videmus, unam  
faciem habere dicimus, facilius itaque dicitur multas 5  
animas fuisse singulas utique singulorum, de quibus  
legitur in actibus Apostolorum quod eis fuerit anima  
una, quoniam, ubi dixit Apostolus: Una fides, tot eas  
quisquam audet dicere quot fideles. Et tamen qui dixit:  
O mulier magna est fides tua, et alteri: Modice fidei 10  
quare dubitas? suam cuique esse signat.*

The terms  
“genus” and  
“species” are  
not applicable  
to faith.

The subject in  
which faith  
exists is the  
body of the  
Church.

Ex istis notare potest logicus quod Augustinus loqui- M  
tur de fide que est multitudo habituum credendi \* ab 185<sup>b</sup>  
uno principio infusorum et nec de genere nec de specie 1  
logico, quia illud universale non recipit predicaciones 15  
huiusmodi peregrinas; nam ad species tales acciden-  
cium non est motus, sed ad partes quantitativas  
generis quod est multitudo dissimilium qualitatum  
sed nulla earum. Patet secundo quod fides que cre- 2  
ditur est veritas de presenti, de preterito vel futuro 20  
et non subiective in credente, et per consequens,  
omnia que fuerunt vel erunt sunt pro suo tempore;  
aliter enim non diceret Augustinus quod ea que  
creduntur sunt in rebus sicut articuli preteriti et  
futuri. Et gaudeo tercio quod magistra et mater nostra 25  
scriptura habet testes conformes sanctis doctoribus,  
eius eminentiam attestantes, sic tamen quod dicant  
consequenter illam unam fidem habere unum sub-  
iectum quod est corpus ecclesie, et tunc oportet dicere  
quod illud corpus dispergitur inter patres veteris 30  
testamenti tam Hebreos quam gentiles et non artare  
ipsum ad tempus post mortem Christi et gentem  
vulgari nomine christianam.

6. 7. B: de quibus loquitur; in textu Aug.: legimus. 7. B: eis fuit.  
8. 9. B: tot eas quisque audet dicere, quot fides. 19. B: fides est que.  
23. 24. B: que credantur.

**M** 185<sup>b</sup> *¶* Ulterius asseritur falsum esse quod defective et corrupte habet multitudo christianorum fidem Christi, eo quod multitudo christianorum habet in fide quid- quid est ei necessarium ad salutem credere. Sed con- 5 stat quod imprudenter ex causa particulari falsum in- ducitur, nam iuxta sic asserentem prescitus dum est in mortali habet habitum fidei sicut et quilibet falsus christianus.

**N** Et credo quod nullus dubitat quin defective et 10 corrupte quilibet talis habet fidem Christi defective, quia peccabiliter, sicut et habuerunt apostoli qui roga- verunt ut *Christus adaugeat eis fidem* Luce XVII<sup>o</sup>, 5. Si enim Petro non deficeret gradus fidei, Christus ex- probrando non ei diceret Matthei XIV<sup>o</sup>, 31: *Modice 15 fidei quare dubitasti?* Et corrupte habent fidem qui irretiti peccatis mortalibus corrumpunt bonos mores et ex informitate fidei finaliter corrumpuntur, nam secundum Apostolum I<sup>a</sup>. Cor. V<sup>o</sup>, 6, *modicum fermentum totam massam corrumpit*. Ideo oportet doctorem 20 consequenter dicere quod aliqua multitudo christiano- rum habet fidem valde defective et corrupte sicut homines opinionis sue. Nec moveat evidencia doctoris: si eandem fidem habent boni christiani et mali singuli, sequitur quod mali christiani eque perfectam et in- 25 togram fidem habeant ut boni. Nam pertinens est as to what is believed the devils are at one with the blessed. hic loqui limitate de fide qua creditur, quia de fide que creditur eque perfectam fidem habent demones et creature singule ut beate. Ideo Augustinus loquitur de genere fidei que est tota multitudo habituum fidei 30 in corpore ecclesie. Illud autem genus fidei habet unam partem quantitativam, perfectam in uno et in alio imperfectam, sicut genus motus localis habet in celo

i. B in marg.: Nota quomodo quidam habent fidem defective et cor- rupte. A in marg.: Nota qui sunt qui habent fidem corruptam et qui defectivam. ii. B in marg.: Inferius nota quod in patria sunt sin- guli fidei uniformis; ergo sequitur ut videtur quod fides manebit in patria. 22. A A<sub>1</sub>: homines op̄itus. B: sue deest. 27. A in marg.: Nota. 32. A A<sub>1</sub>: habet in celo habet partem.

unam partem quantitativam uniformem quoad subiectum et tempus, sed aliam partem quantitativam utrumque difformem. In patria autem sunt singuli fidei uniformis, cum ibi evacuabitur imperfectum. Si enim eundem habitum fidei in numero omnino simpliciter 5 habet quilibet christianus, sequitur quod ille habitus eque perfecte denominaret subiectum suum credere ut aliis quicunque. Omnis enim qualitas denominat subiectum suum primum secundum sui ultimum, quia variacio disposicionis variaret \* gradum habitus 185<sup>o</sup> et sic ipsum habitum.

Faith is the act  
of believing, or  
the disposition  
to believe.

Et ista est sententia Augustini, non quod idem in numero scilicet actus vel habitus fidei sit formaliter in diversis personis, quia tunc quelibet illarum personarum foret fides quelibet. Fides enim non est nisi 15 personam credere vel disponi ad credendum. Sed fides que creditur est veritas a credentibus aliena. Et sic quamvis infidelis eciam dyabolus credit veritatem fidei catholice, verumptamen secundum partem est infidelis et racione mortalis habet fidem corruptam et informem. 20 Nec refert quoad illam informitatem, sive fides acquisita fuerit sive infusa, ut loquitur decretalis in Clementinis De Summa Trinitate et Fide Catholica, capitulo *Firmiter*, dicens quod regulariter fides infunditur in baptismo; 25 quod ego credo de omni predestinato rite baptizato.

Three senses  
of Church:  
a) all who are  
nominally  
Christians,

Et si queratur quando regulariter incidit quis in o infidelitatem et quando remanet fidelis filius ecclesie, dicitur quod tripliciter dicitur quis esse de ecclesia, sicut tripliciter dicitur esse ecclesia preter ecclesiam nuncupativam. Aliqua enim est convocatio fidelium 1 secundum quid vel ad tempus vel nude secundum

13. B in marg.: Nota. A B in marg.: Quid est fides. 15. A A<sub>1</sub>: foret quelibet. 26. A in marg.: Questio. 29. B in marg.: Solucio. A B in marg.: Nota quod tripliciter dicitur quis de ecclesia sicut tripliciter dicitur (A: capitur) ecclesia.

24. Not in Clementinis, but in Decr. Greg. IX, lib. I, tit. I, cap. I.  
31. Cf. Johannis Wyyclif, De Civili Dominio pag. 288.

O 185<sup>o</sup> presentem iusticiam, et taliter sunt presciti de ecclesia pro tempore quo sunt in gracia. Illa autem ecclesia non est corpus Christi nec ecclesia sancta catholica nec pars eius. Secundo modo sumitur ecclesia mixtim <sup>b)</sup> all who are in present righteousness, 5 pro predestinatis et prescritis dum sunt in gracia secundum presentem iusticiam; et ista ecclesia communicat in parte sed non in toto cum ecclesia sancta Dei. Et ista ecclesia vocatur mixtim granum et palea, frumentum et zizannia, nec non et regnum celorum de 10 quinque fatuis virginibus et quinque prudentibus (ut patet in parabolis evangelicis); et istam ecclesiam vocavit Tyconius erronee *corpus domini bipartitum* (ut patet III<sup>o</sup> De Doctrina Christiana XXXII<sup>o</sup>); non enim sunt presciti corpus domini vel pars eius. Sed 15 tercio modo sumitur ecclesia pro convocatione pre-destinationis, sive sint in gracia secundum presentem iusticiam sive non. Et isto modo ecclesia est articulus fidei, de quo loquitur Apostolus Ephes. VI<sup>o</sup>. Et sic nullus prescitus est de sancta ecclesia, licet sit in illa. <sup>c) all the pre-destinate. In this last sense the Church is an article of belief.</sup>

20 Correspondenter potest intelligi tripliciter personam A man may be esse de ecclesia. Primo modo nude secundum presentem iusticiam, ut presciti sunt de ecclesia primo in or out of the Church, according to the sense in which the word is used. 25 modo dicta; secundo modo predestinati sive presciti dum sunt ad tempus in gracia sunt de ecclesia secundo modo dicta, differenter tamen et equivoce presciti et predestinati, ut patet ex varietate tituli pre-destinacionis et presciencie et ex diversitate corporis 30 Christi et corporis dyaboli. Sed tercio modo omnes predestinati, et solum tales sunt de sancta matre ecclesia, differenter tamen quando sunt in mortali cum sola predestinacionis gracia et quando cum illa sunt in gracia secundum presentem iusticiam; tunc

4. A A<sub>1</sub>: modo deest. 12. B: erronie.  
Tripliciter aliquis est de ecclesia.

18. Ephesians V. 30—32.

20. B in marg.:

enim sunt continuati corpori Christi secundum humi- 185<sup>o</sup> dum fluens et secundum humidum naturale.

In the first two senses the foreknown may be members of the Church, Istis premissis dicitur quod omnis prescitus nunc est de ecclesia tercio modo dicta; est autem de ecclesia primo et secundo modo dicta, quando splendet in eo lumen gracie et pro quoquaque mortali veniente est extra triplicem ecclesiam, licet habuerit tantam fidem infusam, ut montes transferat; nam fides omnino informis, sive infusa sive adquisita, non sufficit constituere personam, ut sit de ecclesia, quia cum illa fide\* stat hominem dampnari perpetuo; fides 185

but in the third sense all the predestinate are members, and only they. autem cum gratia predestinationis constituit hominem membrum ecclesie sive sit in gratia secundum presentem iusticiam, sive ad tempus iniustus fuerit vel eciam infidelis. Generacio enim qua talis fit filius 15 salvat eum, ne possit cum datis paribus peccare peccato finalis impenitencie ut prescitus, et sic nemo potest desinere esse membrum sancte ecclesie tercio modo dicte quia tunc desineret esse predestinatus; incipit autem esse membrum illius ecclesie secundum 20 disparem rationem, nunc quando incipit esse et nunc quando incipit esse iustus (ut notat Augustinus super Johannis Omelia XLIX<sup>a</sup>). De prima autem ecclesia nunc cadunt et nunc incorporantur presciti, secundum quod accenditur vel extinguitur in eis scin- 25 tillae gracie; de secunda vero ecclesia cadunt predestinati casu secundum quid, sed presciti quandoque cadunt simpliciter, illa autem ecclesia desinet esse ad diem iudicii, cum tunc desinet esse commixtio grani cum palea.

4. My opponent says Ad quartum argumentum respondetur quadrupliciter pro declaracione huius quod nec apostoli nec

3. A in marg.: Nota. 10. B: sufficit — dampnari deest. 11. A in marg.: Fides cum gratia predestinationis constituant hominem membrum ecclesie. 13. A in marg.: Nota quod diversimode aliqui cadunt de ecclesia (Above 185<sup>d</sup> without mark of reference). 13. B: sit deest. 30. A in marg.: Quarta responsio.

30. Cf. p. 113, l. 27.

P185<sup>a</sup> alii fideles erant de ecclesia, antequam fides fuit a sanctis patribus in conciliis generalibus declarata. Et suppono quamlibet istarum responsionum validam, cum aliter nimis superflue globarentur. Prima respon-  
 5 sio et secundum partem validissimam dicit quod ante mortem Christi fuit doctrina fidei nostre per Christum et suos apostolos sufficienter divulgata et declarata per sanctos patres (supple per Christum et apostolos) ante mortem Christi in conciliis generalibus celebratis,  
 10 et quod ista concilia ante mortem Christi habita inter Christum et apostolos cum suis discipulis de hiis que pertinent ad fidem fuerunt generalia. Patet per descripcionem concilii generalis positam in glosa Johannis XVII<sup>a</sup> dist. cap. *Generalia*, ubi dicitur quod  
 15 *illud est generale concilium quod a papa vel eius legato aut locum eius tenente cum omnibus episcopis celebratur*. Cum ergo Matthei X<sup>o</sup> dicitur quod Christus convocavit discipulos suos et, exponens eis fidem, de-  
 dit eis privilegia et multiplices potestates, videtur quod  
 20 ipse celebravit tunc concilium generale; et idem patet Matthei XV<sup>o</sup> et Marci VI<sup>o</sup> et sepe ante mortem Christi, ubi loquitur discipulos convocasse. Istud autem dictum est in parte catholicum, cum tota trinitas eterno consilio decrevit decursum ecclesie consuluit-  
 25 que patriarchis, prophetis et capiti ecclesie domino Jesu Christo, secundum quem cursum procederet sancta mater ecclesia. Verumtamen non oportet omnes episcopos ad tale concilium congregari, nec facit per se multitudine personarum consulencium ad generali-  
 30 tam concilii, cum generalissimum quia principium omnibus aliis sit concilium increatum. Verumtamen in conciliis apostolorum et aliis conciliis generalibus quoad multitudinem episcoporum quatuor apo-

that there were  
general councils  
in which Christ  
conferred with  
his apostles.

5. A A<sub>1</sub>: validissima.

12. A in marg.: Nota de concilis genera-

libus.

16. A in marg.: Quid est concilium generale? B in marg.:

Generale concilium quid sit nota.

22. B: ubi legitur.

stolorum concilia tenuerunt primatum, et post quatuor<sup>185<sup>a</sup></sup> concilia principalia, de quibus XVI<sup>a</sup> dist. *Omnibus*, et quatuor fuerunt solempnes sinodi (ut patet XVI. dist. *Omnibus*). *Omnibus* tamen istis hoc imperfectionis fuit quod unusquisque tamquam ignarus consulendo quesivit ab alio. Non sic autem in concilio increato nec in concilio quod Christus cum apostolis celebravit; ipse enim omnisciens non consuluit eos in sibi ambiguis sed per se diffinivit et auctorizavit quid foret ecclesie faciendum; quod pape non potest<sup>10</sup> competere. Ideo concilia posterius solemnizata non possunt nisi equivoce dici concilia vel generalia aut decreta, inter illa tamen quatuor concilia apostolorum rationabiliter habent preeminenciam \* dignitatis. <sup>186<sup>a</sup></sup>

Sed videamus fel commixtum cum mellis dulce-Q  
dine. In morte (inquit) Christi cepit esse ecclesia, a  
qua morte sacramenta sumpserunt efficaciam. Patet

This is true but  
the error lies in  
asserting that  
the Church  
began at the  
death of Christ.  
  
ex dictis in prima responsione et secunda quomodo  
error iste nendum tolleret honorem sancte matris  
ecclesie ex sua antiquitate fundata in fide scripture, sed<sup>20</sup>  
innuit interempcionem meriti matris nostre et tollit  
fidem patrum veteris testamenti dehonorando sanctam  
matrem ecclesiam. Item manifeste responsio obviat  
sibi ipsi, quia ante mortem Christi fuit ita quod est  
multitudo omnium christianorum habencium ex in-<sup>25</sup>  
tegro rectam et eandem fidem per Christum et suos  
apostolos promulgatam et a sanctis patribus in con-  
ciliis generalibus declaratam, ut declaratur in responsione.  
Ideo ante mortem Christi fuit ita quod est ecclesia.

The Church  
cannot have  
begun in the  
three days.  
  
Non enim incepit ecclesia in triduo, quando dicitur<sup>30</sup>

2. B in marg.: Quatuor consilia apostolorum et quatuor fuerunt solempnes sinodi, ut patet XVI. dist. *Omnibus*. 2. B: XV.  
10. B: potest deest. 15. A in marg.: Contra hoc quod dicitur quod ecclesia incepit post mortem Christi. 19. B: honorem deest.  
20. 21. A A<sub>1</sub>: sed innuitur.

2. Dist. XV vel XVI. *Omnibus* non extat. Cf. pp. 388, and 398.

Q 186<sup>a</sup> Christum non esse, nec sapit incarcerantibus presens tempus quod a morte Christi sacramenta sumpserunt suam originem, sicut patet querendo que sacramenta et quando sumpserunt a dicta morte originem.

5 Nec valet alia responsio qua dicitur quod descripcio predicta ecclesie non compeciit ecclesie in sancto triduo, tum quia tunc descripcio non valeret que tam cito deficeret in floribus ecclesie primitive, tum secundo quia iuxta declarata descripcio ecclesie compociuit christianis ante mortem Christi et per idem in sancto triduo. Non ergo deserenda est tam cito dicta descripcio, cum in fine adicitur quod stabit non obstantibus meis obiectibus in eternum. Sed revera fingere descripcionem per quam excluderetur a ratione 15 ecclesie tam sanctum apostolorum collegium cum suo abbe pro toto tempore sue viacionis videtur presumptio, cum presciti dicuntur esse de sancta matre ecclesia et in principio mundi ante creationem hominis sicut et lapsis ambobus parentibus fuit ecclesia (ut 20 patet Encheridion LXIV<sup>o</sup>).

5 Ulterius respondendo ad quintam raciunculum dicitur 5. My opponent urges that the whole may continue while the parts vary.  
 quod sicut continue manet eadem species hominum non obstante quod individua variarentur, sic manet continue eadem universalis ecclesia non obstante quod membra 25 alia generentur et alia corrumpantur. Sic (inquit) manebit idem homo in numero non obstante quod partesaequales alie generentur et alie corrumpantur. Quare rogo non sic erit de corpore Christi mistico quod est ecclesia? Et revera illud est bene dictum dummodo 30 consequenter. Oportet enim ecclesiam catholicam esse unam personam sponsam et non formaliter speciem vel universale quod sit multorum singularium, sed

1. incarcerantibus; ita codd. primorum parentum erat ecclesia. 20. LXIV<sup>o</sup>; recte LVII.

17. B in marg.: Ante lapsum

20. A in marg.: Quinta responsio.

23. B: individua — quod deest. 30. A in marg.: Ecclesia quid est? B in marg.: Ecclesia est una persona successiva.

21. Cf. pag. 114, l. 13.

My opponent says that his definition does not apply to the Church in the three days.

This is an early desertion of a definition which, he declares, will stand for ever.

est una persona successiva a principio mundi usque <sup>186<sup>a</sup> Q ad diem iudicii, et post habebit illa persona omnia eius membra, simul perpetuo beata et illius persone nunc una pars est militans et nunc alia, sed sicut nulla pars est reliqua, sic tota illa ecclesia non 5 est pars eius aliqua sed una totalis et gloriosa incommunicabilis persona. Non enim capit ingenium humanum quod iste pauce persone militantes quas falsarius vocat universalem ecclesiam sint alie persone coniunctim vel divisim, ymmo ad alietatem cuiuscun- 10 que simplicis persone sequitur alietas multitudinis que ipsam personam caruerit a multitudine que ipsam personam tamquam partem habuerit. Ideo illa ecclesia catholica que durat a principio usque in finem mundi non est persone vel multitudo fidelium que nunc est <sup>15</sup> secundum se totam, sed illa multitudo est pars illius ecclesie catholice \* que est in magno tempore et <sup>186<sup>b</sup> since it loses none, but goes on increasing till it has gathered in all the elect. 20 secundum se totam, sed illa multitudo est pars illius predestinatorum in numero sit nunc plures homines et nunc pauciores, sed quod idem commune ad sanctam totalem ecclesiam militantem sit nunc maius et nunc minus, sicut loquitur scriptura Act. VI<sup>o</sup> de <sup>25</sup> crescente numero discipolorum. Sicut ergo idem tempus in numero non maioratur vel minoratur, sic nec eadem ecclesia in numero nisi accipiendo ecclesiam communiter pro capite et quacunque multitudine totali membrorum suorum. Sic enim maioratur ecclesia, <sup>30</sup> ut homo stante unitate capit is ut anime. Sed ista veritas necessitat ad ponendum quod omnia que fuerunt vel erunt sunt pro suo tempore causancia unum integrum, cuius pars est pro parte temporis totalis</sup></sup>

18. B: sed in illo instanti. 19. 20. B: vero in aliqua. secundum quod idem.

23. A A<sub>1</sub>:

Q 186<sup>b</sup> ipsum integrum mensurantis. Et sic concedi potest quod ista nunc sunt, demonstrando omnia que fuerunt vel erunt, intelligendo parcialiter collective. Sed coloracius quoad logicam concedi potest quod hoc 5 totum existens ista est nunc sed non ista, quia tunc infinita instancia forent simul in eodem instanti (de qua logica patet alibi).

## CAP. XVIII.

A 6 Ulterius restat approbando veritatem et reprobando falsitatem transcurrere per responsiones ad alias quinque 10 que raciunculas que supersunt. Prima autem responsio dicit, primo quod omnes presciti renati baptismate sunt membra sancte ecclesie catholice; secundo dicit quod nulli predestinati errantes a recta fide sunt 15 membra sancte matris ecclesie, et tertio dicit quod nec Petrus nec Paulus nec David nec aliquis alias pro tempore pro quo deviat a recta fide est pars 20 ecclesie catholice. Ista est venenosa triplicitas: prima tamen suadetur est sentencia sancti Thome super III<sup>o</sup> Sentenciarum dist. XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>, dicentis *quod, sicut in corpore naturali membra uniuntur et sunt unum per colligacionem quandam nervorum et iuncturarum, ut fiant unum continuacione, sic (inquit) in corpore Christi mistico omnes qui colligati sunt ad invicem 25 per fidem rectam sunt unum in corpore ecclesie;* et sic infidelis non pertinet ad unionem corporis ecclesie quod est unum simpliciter, nec paganorum, hereticorum et separatorum ab ecclesia est Christus proprius

6. Our opponent says  
a) the fore-known when baptized are members of the Church,  
b) the predestinate erring from the faith are not members,  
c) as neither were the Saints, while in error.

2. B: ista autem sunt. 11. A in marg.: Prima responsio. An presciti qui habent fidem sint de ecclesia et predestinati in mortali sint tunc extra ecclesiam. 19. A in marg.: Sanctus Thomas.

11. Cf. p. 114, l. 23. 20. Sancti Thomae Aq. Comment. in tercium libr. Sent. dist. XIII, q. II, Solutio. Opp. tom. IX, pag. 156.

He alleges the caput nisi in potentia. Ista autem verba non faciunt authority of St. Thomas, pro supradicta sentencia, cum solum predestinati colligati sunt per fidem rectam, eo quod omnes alii continue peccato indelebili peccant mortaliter, et sic sunt perpetuo heretici qui soli simpliciter separantur 5 but St. Thomas a corpore Christi mistico. Sed quod dicitur sanctum was using "Church" in our second sense (see p. 409). dicere quod presciti existentes in gratia sunt vera membra ecclesie, sicut manus abscindenda est membrum, quoque fuerit actualiter abscisa, dicitur quod hoc 10 debet intelligi de ecclesia secundo modo dicta, ut includit granum et paleam; que ecclesia secundum Augustinum III<sup>o</sup> De Doctrina Christiana XXXII<sup>o</sup> non est corpus domini nec eciam corpus domini bipertitum, et sic presciti baptizati habent secundum presentem 15 iusticiam incorporacionem in illa mixta ecclesia et quandam adnascenciam \* cum vera ecclesia, sicut habet 186<sup>o</sup> stercus in venis misericordis, sed nunquam sunt pars corporis Christi; et ista est sentencia Augustini epistola XXXII<sup>a</sup> ad Bonifacium. 20

Authorities to show that the predestinate are members even when in error. Quantum ad secundum errorem, patet quod capit B instanciam de omnibus predestinatis a fide errantibus qui quamvis a fide ad tempus devient, Deus tamen ex eleccione predestinacionis eos semper eque diligit. Et hinc dicit Christus Johannis X, 16: *Alias oves habeo 25 que non sunt ex hoc ovili et vocem meam audient.* Super quo textu notat Augustinus super Johan. Omelia XLV<sup>a</sup> quomodo Christus dicit se habere oves de gentibus adhuc convertendis; *hec, inquit, secun-*

5. A: seperantur. 13. A in marg.: Augustinus. 16. A in marg.: Nota quomodo presciti sunt in ecclesia et tamen nunquam sunt pars ecclesie. 18. A<sub>1</sub>: mesericordis. 23. A in marg.: Predestinatus carens fide est de ecclesia. 28. In codd.: Omelia XLIX; A in marg.: Augustinus.

13. vid. sup. pag. 4. 20. Not epistola XXXII, but XCVIII (alias XXIII). Opp. II, pag. 263. 23. Cf. Wyyclif, De Civili Dominio I, cap. II, p. 15. 28. Aug. Opp. tom. III, pars II, pag. 600.

**B** 186 *dum predestinationem dicta sunt.* Ideo (ut dixi superiorius) ponit Ricardus de Sancto Victore tres gradus membrorum ecclesie. Quamvis autem predestinati deficiunt a fide et gracia secundum presentem iustificationem, habent tamen fidem infusam secundum gratiam predestinationis. Si ergo secundum doctorem prescritus existens in mortali secundum fidem infusam sit membrum sancte matris ecclesie, licet omne peccatum mortale concommunicetur infidelitas, multo magis 10 omnis predestinatus foret membrum sancte matris ecclesie.

1 Ad aliam raciunculam primo dicitur quod non est eadem ratio ecclesie militantis et ecclesie triumphantis; My opponent says  
 2 secundo dicitur quod ecclesia triumphans infinitum distat in perfeccione essenciali ab ecclesia militante;  
 3 tercio dicitur quod nullo modo est una ecclesia ex hiis, cum tantum differunt sicut substancia et accidentis que non sunt unum aliquo modo. Et ista dicitur esse sententia Augustini, Epistola XXXII<sup>a</sup>, ad Bonifacium,  
 20 ubi distinguens inter ecclesiam militantem et triumphantem ponit ecclesiam triumphantem esse sine macula vel ruga, triumphans autem est immunis ab omni culpa. Isti tres errores sunt manifestiores prioribus, quia equus cecus continue profundius se se 1 precipitat. Nam quoad primum utraque est univoce ecclesia, ideo oportet quod sit eadem generalis ratio 2 utriusque. Quoad secundum patet, cum ecclesia militans erit ecclesia triumphans, contradiccionem claudit quod infinitum distent in perfeccione essenciale; eadem enim persone que iam sunt ecclesia militans erunt ecclesia triumphans (ut patet ex fide). But

8. B: licet — ecclesie deest. 12. A in marg.: Secunda responsio.  
 Tres errores. 24. B: profundus. 25. A in marg.: Contra illos tres errores.

2. Richardus, De Potestate ligandi et solvendi, pars II, cap. XX (ed. Migne pag. 1172). 12. Compare p. 114, l. 31. 19. Aug. Opp. tom. II, pag. 658.

a) there is a difference in nature between the Church militant and triumphant;  
 b) they differ infinitely in essential perfection;  
 c) they do not form one Church.

a) since both are the Church, they are alike in nature;  
 b) those who now make up the militant will be the triumphant Church.

c) the Saints testify that the body of Christ et ecclesia quod est unum corpus Christi misticum <sup>186c</sup> is made up of the Church militant, dorm-  
phant, and triumphant. Quoad tertium errorem patet ex testimonio sanctorum <sup>3 B</sup> compositum ex ecclesia militante, dormiente et triumphantem, sicut allegatus est superius Augustinus, Enchiridion LXIV<sup>o</sup> cap., LXV<sup>o</sup> cap. et LXIX<sup>o</sup> cap., et in De Questionibus veteris et nove legis cap. XLVII<sup>o</sup>.

Non ergo tantum differunt sicut substancia et suum accidens, cum utraque ecclesia dicitur substancia eiusdem speciei specialissime, quia homo; ymmo secundum philosophos substancia et accidens sunt unum aliquo modo, <sup>10</sup> quia unum per accidens, sicut oportet doctorem dicere de personis ecclesie et fide qua ille persone sunt formaliter ecclesia. Et quantum ad evidenciam captam ex testimonio Augustini, patet quod inducit ignoranciam arguentis. Nam verum est (ut sepe docet Augustinus <sup>15</sup> ex fide scripture) quod ecclesia est maculata et rugosa

There are defects in the militant Church that are not in the triumphant, but this does not make a specific difference.  
dum militat, sed omnino sine mortali vel veniali dum triumphat. Sed omnino dementis foret ex istis arguere diversitatem specificam illarum ecclesiarum, vel quod non fit una ex illis, vel quod \* una infinitum excedit <sup>186d</sup> aliam in perfectione essenciali. Nam beatus viator et dampnatus sunt eiusdem speciei specialissime, componunt unum genus humanum et sunt pares in perfectione essenciali; et tamen sunt illius condicionis quod inferior est plenus macula et rugosus, et secundus est omnino sine macula vel ruga. Accidens ergo non variat tantum unam substanciam ab alia. Nec valet dicere quod est dare unum aggregatum ex substancia et accidente, ut puta ex habitu fidei infuso et substancia aggregatis, tum quia negatur <sup>30</sup> talis unitas in fundamento responsionis, tum eciam quia talis habitus fidei manens perpetuo migraret de subiecto in subiectum et reciperet peregrinas predicaciones formales alienas a natura universalium, unde in confirmationem supradicte sentencie.

35

D 186<sup>d</sup> Et contra istam sentenciam pertinenter notandus est Cardinalis in VI<sup>o</sup>, *De Eleccionibus*, cap. *Fundamenta*. Pertinenter dico, primo quia cardinalis, secundo quia papa et tota curia approbavit suam sententiam in hac parte, et tertio ex affectione nominis et cognominis, cum fuit Johannis Monachi. Scribit enim primo describendo ecclesiam quod *est convocatione fidelium, quia omnes fideles ad se vocat, cum extra illam unicum non sit salus*; hec quandoque dicitur militans et quandoque triumphans: *Non, inquit, quia sunt due, sed una, habens diversas qualitates*. Intendit autem doctor quod non sunt due ecclesie catholice, sed una tantum, habens duas partes solum per accidentes differentes. Ideo subdit: *prima est secundum Augustinum in tempore peregrinacionis, altera determinante mansionis, prima in labore, altera in requie, prima in via, altera in patria, prima cum hoste pugnat, altera sine hoste regnat; et hinc prior ecclesia dicitur militans et secunda triumphans*. Nam Job VII<sup>o</sup>, 1 scribitur: *Milicia est vita hominis super terram, et Apostolus II<sup>a</sup> Thymotei II<sup>o</sup>, 3: Labora sicut bonus miles Christi Jesu. Oportet enim in via laborare certando contra carnem, mundum et demonem; sed homo superando fit vitor et consummata victoria fugatis hostibus fit per Dei graciam triumphator*. Et allegat pro modo loquendi leges multiplices. Secundo dicit quod *hec ecclesia militans est corpus Christi mysticum in quo congregantur fideles*. Et inter illos etiam sunt

Description of  
the Church  
given by  
Cardinal John:

a) it is the assembly of all the faithful, and has two parts, militant and triumphant;

b) in the militant Church there are wicked, but in the triumphant only the good.

1. A in marg.: Cardinalis. Nota distinctionem inter ecclesiam militantem et triumphantem; et ecclesia militans quomodo est hic sponsa et in celis est uxor (Above 186<sup>d</sup> without mark of reference). 8. B in marg.: Nota quid est unica ecclesia catholica tantum. 15. B: in tempore peregrinacionis deest. 28. B: in marg.: Ecclesia militans est corpus Christi mysticum.

2. Sexti Decret. lib. I, tit. VI, cap. XVII. 6. De Johannis Monachi († 1313) glossa in Sextum cf. Savigny l. c. VI. 103, 419. Jöcher. Gelehrtenlexicon II. 1933.

infideles, ut allegat per leges multiplices, sed ecclesia <sup>186<sup>a</sup>D triumphans tantum habet bonos, quia in illa non est macula mortalis neque ruga venialis (ut patet De Penitencia, distinccione prima, capitulo *Ecclesia*), et huius corpus scilicet ecclesie militantis caput est <sup>5</sup> Christus ut sponsus. Et hec ecclesia militans fiet triumphans post resurreccionem universaliter, et cotidie fit triumphans in membris particulariter, ita quod ecclesia militans est sponsa, sed ducta in domum sponsi universaliter vel in suis membris fit uxor. Unde <sup>10</sup> Apoc. XXI<sup>o</sup>, 9, dixit angelus beato Johanni: *Veni et ostendam tibi sponsam, uxorem agni. Sic, inquit, reperio quod illa que est sponsa mariti ducta in domum efficietur uxor,* Digestis, De Ritu Nuptiarum, “Minorem”. Et sicut hoc exemplo eadem mulier primo <sup>15</sup> est sponsa et per qualitatem ducciónis adiectam fit uxor, sic ecclesia militans vel anima fidelis hic sponsa Christi ducta in celestem Jerusalem uxor censebitur.</sup>

Istam celestem legem de articulo fidei a scriptura <sup>E</sup> sacra per sanctos doctores et doctores iuris canonici <sup>20</sup> elaboratam addiscerent \*legiste precipue et omnes catho- <sup>187\*</sup> lici. *Christus*, inquit doctor, *dicitur lapis angularis, duos parietes connectens adinvicem, quia ab Abel iusto in veteri testamento usque ad novissimum electum in fine seculi fideles connectit, constituendo <sup>25</sup> ecclesiam, continue manens summus.*

Hence we see  
that the  
differences  
between  
militant and  
triumphant are  
not essential,  
but accidental,

Ex istis tercio patet destruccio erroris triplicis <sup>3</sup> supradicti. Nam dicte differencie inter ecclesiam militantem et triumphantem non sunt differencie substantiales, sed valde accidentales, quia aliter nulla ecclesia militans foret triumphans; quod est contra pre-

6. A in marg.: Conclusio. 11. In codd.: Apoc. XIX. 16. B:  
a directa fit. 17. B: fidelis huius. 22. A in marg.: Quomodo  
Christus est lapis angularis. 24. B: testamenti. 31. A in  
marg.: Ecclesia nunc militans postea erit triumphans.

4. Decr. II pars, causa XXIII, q. III, cap. LXX. 14. Digg.  
lib. XXIII, tit. II, De Ritu Nuptiarum 4.

**E** 187<sup>a</sup> dicta et contra totam speciem militantis ecclesie. Si enim ista multitudo erit ecclesia triumphans, et ista multitudo est ecclesia militans, infallibiliter sequitur quod ecclesia militans erit ecclesia triumphans. Ex 5 quo patet quod non different perfectione essenciali excessu infinito, sicut substancia et accidens, et, si nemo militans Deo post victoriam triumphabit, periret ab ecclesia animus militandi contra scripturam II<sup>a</sup> Tim. IV, 8: *De reliquo reposita est mihi corona iusticie quam reddit mihi in illa die iustus iudex;* non quod nulla ecclesia est triumphans vel beata ante diem iudicii, sicut fingunt heretici, sed ut dicit Cardinalis particulatim: *sicut spiritus transeunt ad gloriam, sic erunt ecclesia triumphans que quondam fuit militans.*

and as spirits  
pass to glory  
they become  
part of the  
Church  
triumphant.

**F** Ex quo secundo sequitur quod spiritus hominis est eadem persona cum homine, quia ecclesia que est modo militans, hoc est, multitudo personarum fideliū erit triumphans in nudo spiritu; aliter enim non diceret Apostolus ad Philippenses I<sup>o</sup>, 23: *Desiderium habens dissolvi et esse cum Christo,* sicut diffuse et pulchre declarat Hugo, De Sacramentis, parte prima libri secundi, cap. XI<sup>o</sup>, in quo diffuse declarat quod Christus separata anima a carne et persona fuit et Deus et homo, ubi inter alia sic scribit: *Anima quippe in quantum spiritus est rationalis ex se et per se habet esse personam, et quando corpus ei sociatur, eadem cum ipsa persona esse incipit; in quantum enim corpus cum anima unitum est, una persona cum anima est, sed tamen personam esse anima ex se habet, in quantum est rationalis spiritus, corpus vero hoc habet ex anima, in quantum unitum*

The spirit is  
the same person  
as the man.

15. A in marg.: Spiritus hominis est eadem persona cum homine.

21. A in marg.: Hugo. B in marg.: Quod homo est anima sua.

26. et 29. in codd. persona; corr. e textu Hugonis l. c.

21. Hugonis de S. Victore, De Sacram. lib. II, p. I; cap. XI (ed. Migne pag. 409).

*est rationali spiritui.* Istam autem materiam diffuse<sup>187a</sup> F exposui in quodam tractatu De Anima, ubi ostendi quod anima, corpus et compositum sunt tres res sed idem homo in numero. Et idem expresse dicit venerabilis Anselmus in De Incarnacione cap. VII<sup>o</sup> quod, 5 *sicut in materia de trinitate multe persone sunt una substancia, sic in materia de incarnacione multe substancie vel nature sunt una persona.* Et beatus Bernardus in Sermone De Nativitate qui sic incipit *Hodie scietis quia veniet dominus. Attende, inquit, 10 quia sicut in illa singulari divinitate trinitas est in personis, unitas in substancia, sic in ista speciali commixione incarnacionis trinitas est in substanciis, in persona unitas, utrobique tamen sine scissione vel confusione substancie vel persone. Verbum enim et 15 anima et caro in unam convenere personam, et hec tria unum et hec unum tria non confusione substancie sed unitate persone.*

8. My opponent grants that the Church is spread throughout the world, and cites Augustine. Ad octavam raciunculam conceditur quod universalis ecclesia est diffusa per totum orbem terrarum, cum corpus<sup>20</sup> Christi quod est ecclesia sit diffinitum loco, et allegatur Augustinus XVIII<sup>o</sup> De Civitate Dei, cap. L<sup>o</sup>, et XXII<sup>o</sup> De Civitate Dei, cap. XXVIII<sup>o</sup>. Hic miror quare de virtute sermonis ex auctoritate Augustini conceditur quod ecclesia est diffusa per totum orbem terrarum et tamen<sup>25</sup> non conceduntur \* alia que eque asserit Augustinus<sup>187b</sup> de ipsa ecclesia; nam per maiorem partem orbis terrarum non est aliquis christianus, nullibi est ecclesia

3. B: tres nature sed.      5. A in marg.: Anselmus.      7. A A<sub>1</sub>: vel substancie.      9. A in marg.: Bernhardus.      14. In codd.: personis; A in marg.: persona, ut habetur in textu. S. Bernhardi.      19. A in marg.: Tertia responsio.      25. A in marg.: Ecclesia est diffusa per totum orbem et per maiorem partem orbis non est ecclesia.

5. Anselmi, De Fide Trinitatis Opp. pag. 479. Bernhardi in vigilia Natalis Domini. Sermo III. Opp. l. c. pag. 41.  
19. Compare p. 115, l. 1.

F 187<sup>b</sup> nisi ubi est aliquis christianus, ergo per maiorem partem orbis terrarum non est ecclesia.

G Et si dicitur quod est ibi secundum potestatem, sic revera quelibet persona sancte matris ecclesie est

5 ubique, et sic concederet cum beato Augustino quod tam ecclesia militans quam triumphans est pars tocius ecclesie. Hoc enim persepe dicunt sancti doctores, licet mendacissime dicatur quod nullibi dicit aliquis

doctor unam esse ecclesiam ex ipsis. Nam (ut sepe 10 allegavi) Augustinus, Encheridion LXIV<sup>o</sup> cap. ponit illud et in De Questionibus veteris et nove legis cap.

XLVII<sup>o</sup> sic scribit: *Non solum autem nos sed et superni cives ecclesie membra sunt.* Aliter enim ipsa non

esset corpus vel sponsa Christi et persona manens 15 continue una a principio mundi usque in eternum.

Non enim est racio quare ex omnibus christianis quantumcunque localiter distantibus componitur unum corpus, quin per idem ex beatis et viantibus; nec

potest colorari racio, quomodo ex tota multitudine 20 fidei christianorum, licet fuit valde disparis speciei,

resultat una fides que est formale quo constituitur ecclesia, quin a pari ex omnibus predestinatis sit una sponsa Christi. Sic enim ex beatis viantibus et damp-

natis fit unum genus humanum, unde quod dicitur 25 ecclesiam militantem non esse circumscriptive alicubi,

falsum est, cum sit corpus habens unum locum circumscribentem, sicut habet unam fidem, et sic est

corpus animatum rationale, nam est corpus sensibile exercens actus vitales, sicut multitudinis credencium

30 erat cor unum et anima una, ut dicitur Act. IV<sup>o</sup>, 32.

Ideo valde remota est dissimilitudo ad probandum quod non est animata, licet vivat, sicut spiritus vivunt,

et non sunt animati. Si enim spiritus forent organici,

Why does he not admit with Augustine that militant are triumphant and one Church?

The militant Church is circumscribed as to place.

27. B in marg.: Ecclesia est corpus animatum rationale.

12. Aug. Opp. tom. III, Append. pag. 60.

sensibiles et gressibiles, sicut sunt militantes ecclesie,<sup>187<sup>b</sup> G tunc oporteret concedendo ipsos vivere consequenter concedere quod sunt animati, sed hoc concedit doctor de ecclesia. Dicit enim in responsione ad novam 9. My opponent allows that the Church has substance and parts. raciunculam quod ecclesia est aliquid, quia substancia,<sup>5</sup> cum totum sit sue partes, et habet dicta ecclesia tam partes quantitativas quam qualitativas, nec fingetur habere partes qualitativas, si non animas, et per consequens, sicut ecclesia est vivens multis vitis, sic est animata multis animabus.<sup>10</sup></sup>

In denying that the devil is head of his members, he goes against holy doctors. Ulterius quando negatur dyabolum caput esse H membrorum suorum, expresse contradicitur sanctis doctoribus, cum beatus Gregorius, Omelia XVI<sup>a</sup>, super illud Matthei IV<sup>o</sup>, 1: *Ductus est Jesus in desertum a spiritu*, ita scribit: *Certe iniquorum omnium dyabolus 15 caput est, et huius capitis membra sunt omnes iniqui. An non dyaboli membrum fuit Pylatus?* Sicut ergo est corpus iniquorum, sic est caput eorum, sicut multi qui censemur summi pontifices sunt capita particularium membrorum diaboli; nullus autem pre- 20 scitus est caput sancte matris ecclesie nec alicuius membra eius, sed sicut Petrus gessit typum omnium predestinatiorum pastorum ipsum sequencium post Christum, sic Scarioth \* gessit typum omnium epi- 187<sup>c</sup> Iscariot is the type of fore-known bishops, as Peter is of the predestinate. scoporum prescitorum ipsum sequencium post dyabolum, non quod ante istos non erant priores in sancta matre ecclesia quorum ipsi erant filii nati pro patribus, sed quod in tempore novi testamenti isti erant capitales post caput ecclesie et principem huius

4. A in marg.: Quarta responsio.      II. A in marg.: Diabolus est caput omnium suorum membrorum (B: omnium iniquorum).      13. A in marg.: Gregorius.      22. A in marg.: Sicut Petrus gessit typum omnium predestinatiorum pastorum, sic Judas omnium prescitorum pastorum ipsum in avaricia sequencium. B in marg.: Petrus gessit typum pastorum predestinatiorum et Scarioth pastorum iniquorum.      25. B: prescitorum deest.

4. Compare p. 115, l. 13.      13. XL Homiliarum in Evangelia lib. I. Homil. XVI, 1.      Opp. tom. I, pag. 1492.

**H** 187<sup>a</sup> mundi. Differencia autem est inter istos capitaneos, quia boni sicutiunt precipue virtutes subditorum et lucra animarum suarum, mali autem econtra precipue sicutiunt temporalia subditorum. Unde Scarioth maximus 5 symoniacus et proprietarius ferens loculos dixit, quasi continuando avariciam pontificum veteris testamenti: *Quid vultis mihi dare et ego eum vobis tradam*, Matthei XXVI<sup>o</sup>, 15. Nec dubium quin avaricia quam pontifices habebant circa lucrum templi fecit eos intendere mortem Christi; Johannis XI<sup>o</sup>, 47, 48, sic scribitur: *Collegerunt pontifices et pharisei consilium adversus Jesum et dicebant: Quid faciemus, quia hic homo multa signa facit? si dimittimus eum sic, omnes credent in eum et venient Romani et tollent locum nostrum et gentem.*

Augustine  
remarks that it  
was avarice  
that led the  
High Priests to  
conspire against  
Christ;

**I** 1 Super quo Augustinus Omelia XLIX<sup>a</sup> notat primo quomodo invalescente avaricia sacerdotum tempore Christi fuit officium venale nedum pluribus existentibus sacerdotibus simul, ut elicit de Zacharia, Luce I, sed eodem anno per circumvencionem 20 avaram versati fuerunt summi pontifices, et ista avaricia execavit et excitavit eos ad blasphemie conspirandum in mortem domini. *Plus*, inquit Augustinus, *perditi homines cogitabant quomodo nocerent ut perderent, quam quomodo sibi consulerent ne 25 perirent*; ideo colleguerunt consilium contra salutem anime sue, quia contra signa veritatis salutaris sevierant. Secundo notat Augustinus quomodo timor 2 bant. Secundo notat Augustinus quomodo timor perdicionis questus templi fuit causa precipua mortis Christi: *Temporalia*, inquit, *perdere timuerunt et vitam 30 eternam non cogitaverunt et sic utrumque amiserunt.*

2. A: sciciunt.

4. A: sciciunt; correctum in marg.: sicutiunt.

8. A in marg.: Avaricia sacerdotum fecit mortem Cristi.

9. B: lucra.

15. A in marg.: Augustinus.

18. B in marg.: Nota bene quare

pontifices et pharisei Christum fuerant persecuti.

20. B: variati

fuerunt.

30. B: utraque.

15. 23. Aug. in Joh. Evang. tract. XLIX, 27. Opp. III, pars II, pag. 629.

*Hec autem timuerant ne, si omnes homines in Christum crederent, nemo remaneret qui adversus Romanos civitatem et templum defenderet.* Conceperant enim Christum esse hostem templi et ministrorum eius, et per consequens inimicum ecclesie capitalem, eo quod tradi-<sup>187°</sup> ciones avaricie detexit (Matthei XV<sup>o</sup>), contra scelera eorum multiplex ve invexit (Matthei XXIII<sup>o</sup>), ymmo de templo eorum instrumenta avaricie dominanter evexit (Matthei XXI<sup>o</sup>, 12 et Johannis II<sup>o</sup>). Ideo accusarunt eum reportacione falsa de potestate ruine templi minata, <sup>10</sup> quod potuit destruere templum illud et in tribus diebus reedificare illud (ut patet Matthei XXVI<sup>o</sup> ex dicto Christi Johannis II<sup>o</sup>, 19: *Solvite templum hoc et in tribus diebus excito illud*). Unde tamquam habentes hoc plus cordi im-<sup>15</sup> properabant domino crucifixo: *Vach, inquiunt, qui destruit templum Dei et in tribus diebus reedificat illud*, Matthei XXVII<sup>o</sup>, 40. *Contra templum*, inquit Augustinus, *et contra suas paternas leges esse totam doctrinam Christi temere senciebant*, et ideo iusto Dei iudicio evenit eis finis quem prepostere sic timebant.<sup>20</sup> Nam quadragesimo secundo anno post ascensionem domini per Tytum et Vespasianum tam gentem quam locum perpetuo deperdebant, et sic verificatum est de eis illud Matthei VIII<sup>o</sup>, 12: *Filiī autem regni huius eicientur in tenebras exteriores*. Unde imposuerunt sibi horribiliorem \* speciem heresis que est blasphemia,<sup>187<sup>1</sup></sup> per quam coloracius possent eum extinguere. Johannis XIX<sup>o</sup>, 7 scribitur: *Nos legem habemus et secundum legem debet mori, quia filium Dei se fecit*. De lege autem occidendi blasphemum patet Levitici XXIV<sup>o</sup>, 16. <sup>30</sup>

Et ex isto consolati sunt fideles equanimiter **K** tolerare obprobria heresis a pseudocardinalibus et

9. A: Ideo accusarunt — potestate: addit. in ultima linea huius paginae; et B illum textum in margine ponit. 10. B: de potestate deest. 15. B in marg.: de potestate. 22. A A<sub>1</sub>: Vaspasianum. B: Vaspesianum. 26. A in marg.: Christo fuit imposita blasphemia et heresis, ut cicius extingueretur. 31. A in marg.: Contra avariciam cleri.

and to bring  
about the ruin  
that they  
feared.

K 187<sup>a</sup> discipulis Scarioth ad hoc promoventibus propter defensionem veritatis evangelice, cum Christus propter persecucionem humiliter ita tulit. Et utinam pontifices templi, scribe et pharisei non haberent hodie cum 5 Scarioth in ecclesia discipulos imitantes. Si enim sunt hodie seculares sacerdotes tamquam pontifices et religiosi possessionati tamquam pharisei qui secundum appareniam religionis a populo sunt divisi et tertio doctores tradicionis humane tamquam scribe ac quarto 10 profitentes evangelicam paupertatem cum Scarioth qui omnes nitantur impugnare evangelicam veritatem, non mirum si in ista quadriga diaboli Christi ecclesia perturbatur. Signum autem perversionis persone prime partis proprietarie foret, si plus fureret propter audicionem ablacionis suorum temporalium quam propter quantumcunque gravem lapsum ecclesie in peccatum; tunc enim plus afficeretur temporalibus quam honori 15 Dei vel utilitati ecclesie verbi gracia. Si clerus Anglie magis timet amissionem dotacionis regie quam pec- 20 catum regni invadendo regnum Francie, non video quin philargiria sit seductus; utrumque nempe istorum potest bene fieri, sed indubie primum est propinquius potestati et facilitati humane, ut absque periculo anime fiat iuste. Quis (inquam) dubitat quin 25 facilius foret regem et regnum ponere clerum nostrum in statu primevo qui foret isto statu perfeccior servando undique caritatem et evacuando pompam, rancorem ac avariciam quam exercitum Anglie invadendo Franciam, propter caritatem ad hostes, ipsos 30 temporalibus spoliando et propter amorem eos generaliter occidendo. Et tamen ad hoc secundum consulimus ex isto colore quod potest fieri meritorie in casu possibili quoad Deum et possibilitatem primi

Avarice makes  
our clergy  
dread the loss  
of endowments  
more than the  
sin of a war  
with France.

5. A in marg.: Condiconalis. 14. B: urerent. 28. B in marg.: Inferius nota textum Jeronymi satis pugnantem pro ablacione temporalium. 30. B in marg.: Nota bene ambas columnpas.

tamquam venenum abnuimus contra fidem scripture <sup>187<sup>a</sup>K et sanctorum testimonium. Nam beatus Jeronimus libro II<sup>o</sup> super Osee, exponens illud Osee IX<sup>o</sup>, 14: *Da eis ubera arencia, ita scribit: Si hiis que pro benedictione donavit male abutamur et in contrarium quam 5 ab eo data sunt convertantur, expedit ut auferantur a nobis.*</sup>

An abuse of  
this kind can  
be best reme-  
died by remov-  
ing the thing  
abused.

Nec credo esse meliorem medicinam contra abusum **L** huiusmodi quam bonum abusum per eum cuius interest amoveri, nec dubium quin rex penes quem <sup>10</sup> oportet residere capitale dominium (ut ostendit Hugo II<sup>o</sup> De Sacramentis, parte secunda, cap. VII<sup>o</sup>) habet precipuum interesse. Unde in desidiam regum monet Deus nunc gentem exteram ad predandum, nunc eventum aeris vel bestie ad vastandum (ut patet Joelis I<sup>o</sup>, 5). <sup>15</sup> *Ululate, inquit propheta, omnes qui bibitis vinum in dulcedine, quoniam periit ab ore vestro vel* (ut habent septuaginta) *ablatum est ab ore vestro.* Super quo Jeronimus: *Sepe quippe fit Dei providencia ut qui non cognoverant eum in prosperis cognoscent in adversis, et qui diviciis male abusi sunt ad vicia, ad virtutes penuria corrigantur.* Et tales abusum temporalium reor esse causam \*bellorum et perturbationis <sup>188<sup>a</sup>K tocius ecclesie militantis; quibus enim servus Christi abutitur irregulariter in hiis punitur; quod si animus <sup>25</sup> cleri inordinate afficitur istis bonis, nemo in ecclesia magis nocet, eo quod sub colore religionis palliat perseverancius et forcitus abusum temporalium et plus inficit residuum ecclesie (ut ostendit Crisostomus, Omelia XXXI<sup>a</sup> Operis Imperfecti). Unde Augustinus tractatu <sup>30</sup></sup>

2. A in marg.: De ablacione temporalium. 4. A in marg.: Jerome.  
nus. 4. 5. In codd.: per benedictionem; Correxii e textu Hieronymi, Comment. in Oseam prophetam, lib. II, cap. IX; ibid. quod ab eo data; iterum correxii. 25. A in marg.: contra avariciam cleri bona correccio. 30. A in marg.: Augustinus.

**L** 188<sup>a</sup> quarto super Psalmo XXX: *Maxime illi persecuntur ecclesiam qui christiani nolunt bene vivere; per hos enim obprobrium habet ecclesia et ab hiis inimicicias sustinet; quando corripiuntur, quando male vivere non permittuntur, quando cum eis vel verbo agitur, ipsi mala in suis cordibus meditantur et erumpendi occasionem exquirunt.* Tales declarat beatus Gregorius, I<sup>o</sup> Pastoralium, esse sacerdotes malos. Et hec est ratio quare Christus et sancti doctores in 10 vixerunt tam acute contra huiusmodi sacerdotes. Nam, ut ait Gregorius, Omelia XVII, *nullum puto fratres carissimi maius preiudicium tolerat Deus quam a sacerdotibus.* Ideo ad vindicandum illam Dei iniuriam debent christiani magis animose, aspere et unite consur- 15 gere, quia secundum Crisostomum, Omelia XVIII<sup>a</sup> Operis Imperfecti, *non est verus discipulus qui non imitatur magistrum nec est imago qui non est similis auctori.*

**M** Et quoad discipulos Scariothis consideremus, si sunt aliqui professores vite expropriatarie, quin vel impugnant vel sophisticant vel tacent indebite evan- 20 gelicam veritatem. Omnes enim illi sunt cum Scarioth proditores veritatis evangelice que est Christus, ut declarat Crisostomus, Omelia XLIX<sup>na</sup> Operis Imperfecti et parcialiter ponitur in decretis XI<sup>a</sup>, q. III<sup>a</sup>: *Nolite,* 25 *inquit, timere eos qui occidunt corpus, ne forte propter timorem mortis non libere dicatis quod audistis nec fiducialiter predicetis omnibus quod in aure soli audistis.* Sic ergo ex hiis verbis ostenditur quod non

The friars, who  
profess poverty,  
neglect to  
preach the  
truth.

1. B in marg. Nota que faciunt clerici, quando corripiuntur. 1. In codd.: Psalmo XX; recte: tractatu tertio, Ps. XXX, pars II, sermo III.  
2. A A<sub>1</sub>: per hoc. 11. A in marg.: Gregorius. 13. A in marg.: Qui non pronunciat veritatem est proditor eius et similiter qui ipsam non defendit. 15. A in marg.: Crisostomus. In homilia XVIII hic locus non habetur; pocius XXVIII, vide Op. Imp. l. c. pag. CXIX. 22. B: qui est; Christus deest. 23. A in marg.: Crisostomus.

5. Aug. Opp. tom. IV, pars I, pag. 162. 8. cap. II.  
11. Greg. XL. Hom. in Evang. lib. I. Hom. XVII, 14. l. c. p. 1503.  
23. Dec. sec. pars, causa XI, q. III, cap. LXXXVI.

*solum ille est proditor veritatis qui transgrediens<sup>188a</sup> M veritatem palam pro veritate loquitur mendacium, sed etiam ille qui non libere pronunciat veritatem quam libere pronunciare oportet aut qui non libere veritatem defendit quam libere defendere convenit, proditor est 5 veritatis. Nam sicut sacerdos debitor est, ut veritatem quam audavit a Deo predicet, sic laicus debitor est, ut veritatem quam audavit a sacerdotibus probatam quidem in scripturis fiducialiter defendat. Quod si non fecerit, prodidit veritatem. Ex istis dictis cum<sup>10</sup> explanatis alibi et statu ecclesie patet quod nimis<sup>1</sup> multi sunt vicarii Scariothis, non solum qui pro ecclesia vel fama impugnant, sophisticant vel tacent evangelicam veritatem, nec solum qui portantes loculos furtive ut Scarioth ineque parciuntur patrimonium<sup>2</sup> Crucifixi cum fratribus bona pauperum dominative in uxoribus, in filiis, in pompa seculi consumendo, sed tertio qui propter desidiam aut timorem mortis<sup>3</sup> pro loco et tempore congruis obmutescunt.*

We ought not  
to be silent for  
fear of offend-  
ing the ene-  
mies of the  
gospel.

Nec valet ficcio qua dicimus inimicos evangelii N exasperatos esse ex veritatis preconio magis segnes, quia iuxta hunc fucum caput martirum et sui milites nunquam sic pro publicacione veritatis usque ad mortem meritorie \* decertarent. Sed audi Augustinum super<sup>188b</sup> Johannis Omelia XXVII exponentem illud Johannis<sup>25</sup> VI<sup>o</sup>, 7: *Ex hoc multi discipulorum eius abierunt retro, dicentem: Hoc factum ad nostram consolacionem quoniam aliquando contingit ut dicat quis verum et quod dicit non capiatur, sed quod scandalizentur qui audiunt et discedant. Penitet enim hominem quan- 30 doque dixisse quod verum est; dicit enim apud seipsum:*

8. B: probatam quid.      17. B: pompa simili.      20. A: dicius;  
in marg. correctum: dicimus. Hic verbum excidisse videtur.      25. A in  
marg.: Nota Augustinum bene.      25. Codd.: exponens.

25. Aug. in Joh. Evang. tract. XXVII. Opp. tom. III, pars. II,  
pag. 505.

N<sup>o</sup> 188<sup>b</sup> Non debui sic dixisse; sed ecce domino contigit: dixit et perdidit multos; solacium itaque in domino habemus et tamen caute verba dicamus. Non dicit omnimode taceamus vel veritatem dicentibus resistamus, quia 5 revera sic prodere sermonem Dei, qui est veritas et lex Christi, foret ipsum prodere, cum sit idem. Unde videtur quod nostri pretensi de parte dextera sponse Christi qui sic produnt veritatem in membris suis habent rationem maioritatis peccati super ambos proditores Christi tam novi quam veteris testamenti. Nam plura beneficia tam corporalia quam spiritualia a Christo receperant, maiorem veritatis noticiam tam ex lege Christi quam ex factis suis habuerant. Et ideo ratione maioris ingratitudinis et peccandi sciencie 15 videtur, si fuerint in maiori gratia secundum presentem iusticiam, quod maiorem culpam incurrant; et istam materiam tangit beatus Gregorius, Omelia XVIII<sup>a</sup> super illud Johannis VIII<sup>o</sup>, 46: *Si veritatem dico, quare non creditis mihi? Multi, inquit, sunt hodie qui Judeorum 20 duriciam detestantur, quia predicationem domini audire noluerant et tamen quales illos arguunt fuisse ad fidem, tales ipsi sunt ad operationem. Precepta Dei audiunt, miracula cognoscunt, sed converti a pravitatibus suis renuunt.*

O Ad decimam raciunculam respondetur, concedendo quod ecclesia est virgo. Et allegantur ad hoc decreta ecclesie, et sic dicitur iuvenescere, senescere, et multa alia predicata suscipit quorum rationem oportet distinguere; alia, inquit, dicuntur proprie de ecclesia, ut quod 30 habet temporalia, privilegia et regulam vivendi, alia autem dicuntur de ecclesia improprie, methaforice et

<sup>10.</sup> My opponent allows the Scriptural names of the Church but says they are used figuratively.

8. A A<sub>1</sub>: perdunt. 14. A A<sub>1</sub>: peccandi scire. 17. A in marg.: Gregorius. 25. A in marg.: Quinta responsio. Ecclesia est virgo, mater, vetula et sponsa etc. 28. 29. A: distinguere.

18. Gregor. XL Homiliarum in evang. lib. I, Hom. XVIII, 5. 26. Compare p. 115. l. 23.

Still they are  
used and are  
therefore  
applicable.

transsumptive, ut quod ecclesia sit virgo, vetula, sponsa <sup>188<sup>b</sup> O et mater cum denominacionibus huiusmodi. Omnia ista dicuntur de ecclesia transsumptive, mistice et improprie. Inprimis suppono quod sequitur: Ecclesia est improprie virgo, mater, sponsa Christi etc., ergo ipsa est ecclesia, est virgo, mater et sponsa Christi. Patet tripliciter: Primo ex hoc quod doctor sepe concedit huiusmodi proposiciones simpliciter; secundo ex hoc quod aliter non satisfaceret alicui tali proposicioni, dicendo utrum debet concedi simpliciter vel negari. Si enim iste terminus improprie sit terminus distrahens, tunc negaretur maior pars dictorum sanctorum de ecclesia et maior pars scripture sacre ac modi loquendi, que tamen bene concessa sunt. Scribit enim Augustinus in De Verbis Domini super Joh., Sermone L<sup>o</sup>, ecclesie: <sup>15</sup> *Concessit Christus in spiritu quod mater eius habuit in corpore, ut et mater et virgo sit.* Et hoc est proprium Deo nostro, ut de corrupta possit facere virginem, sicut homo contra de virgine facit corruptam, dicente Jeronimo, libro primo, super illo Osee II<sup>o</sup>, <sup>19:20</sup> *Sponsabo te mihi in sempiternum et sponsabo te in iusticia et iudicio et misericordia et miseracionibus et sponsabo te mihi in fide.* Super quo sic loquitur sanctus doctor \*: *O quanta clemencia Dei, meretrix <sup>188<sup>c</sup> que cum multis amatoribus fornicata est et ob hoc crimen bestiis tradita, postquam revertitur ad virum, nequam ei reconciliari dicitur sed desponderi.</sup>* Et vide quid sit inter Dei coniunctionem et hominum; homo cum uxorem acceperit, de virgine mulierem facit, id est, non virginem; Deus autem meretricibus copulatus <sup>25</sup> *20:28.*</sup>

2. B: huius. Omnia. 7. B: concedit huius. 20. A in marg.:  
Jeronymus. 21. A in marg.: Christi despensacio facit ex meretrice  
virginem. Vide supra. 24. B: S. Thomas. 28. coniunctos in  
codd. Correxi e textu Hieronymi.

15. Aug. Opp. tom. V, pag. 675. 24. Hieronymi Com-  
ment. in Oseam prophet. lib. I, cap. II. Opp. VI (ed. Migne) 881.

**O** 188º *eas mutat in virgines iuxta illud, quod adultere dicitur per Jeremiam: Non ut dominum me invocasti aut patrem aut principem virginitatis tue. Unde et Apostolus post fornicacionem et ydolorum cultum credentibus Corinthiis loquitur: Despondi vos uni viro virginem castam exhibere Christo.* Et post exponit Jeronimus quare Deus desponsacionem ecclesie tripli citer repeciit: *Primo, inquit, despondit eam in Abraham sive in Egipto, ut uxorem habeat sempiternam. Secundo in monte Synay, dans ei in sponsalibus legis iusticiam. Et tertio veniente Dei filio domino Jesu Christo fuit desponsata in fide perfecta, dum videndo filium vidit et patrem, Johannis XIVº, 10, 11.*

**P** Sic ergo sancti doctores concedentes ista simpliciter non sunt ausi asserere quod auctor scripture dicit ista improprie et false. Sed videtur mihi quod doctor loquitur improprie vocando ecclesiam vetulam vel post eius inceptionem dicendo ipsam iuvenescere. Non enim memini me legisse ista de sancta matre ecclesia, sed synagoga sathanæ, ecclesia malignancium et meretrix cuius dyabolus est caput, quam doctor dicit partem sancte matris ecclesie, potest rationabiliter dici vetula turpissima.

Ponit enim doctor quod prescitus eciam dum fuerit in mortali, si habuerit fidem infusam, est membrum sancte matris ecclesie, et indubie tunc est membrum sathanæ et dyabolus caput eius (ut dicit beatus Gregorius). Dicitur autem sancta mater ecclesia proprie senescere et florere virtutibus, cum Psalmo XCIº, 11, sic loquitur propheta: *Senectus mea in misericordia uberi; nam in tercia desponsacione quando sponsa Christi est mulier antiqua et tamquam senex persecutionibus membrorum diaboli tribulata, habet uberiorem*

i. adulteris in codd.: correxi e textu Hieron.

2. B: non dominum.

ii. B: Sed tertio.

24. A in marg.: Opinio.

25. A in marg.:

Quomodo ecclesia est vetula, vidua et virgo.

27. B: ut dum beatus.

3t. A A<sub>1</sub>: uberiori.

misericordiam quam in tempore sue adolescencie, et <sup>188<sup>a</sup> sic vere vocatur vidua propter elongacionem sponsi ab ea peregrinante ad patriam, dum Psalmo CXXXI<sup>o</sup>, 15, dicit sponsus: *Viduam eius benedicens benedicam.*</sup>

It would be a fitting work for the doctor to shew what language is figurative and what literal;

e. g. as to whether the Church is a person.

Ulterius foret opus doctole detegere quid proprie <sup>Q</sup> et quid improprie ac figurative conveniat sancte matri ecclesie, quia nimis suspectum verbum et carnale est dicere quod ecclesia proprie habet possessiones et privilegia Constantini, sed improprie est mater vel sponsa Christi. Primo (inquam) querendum esset quid <sup>10</sup> proprie foret ecclesia, si aliquid; non superest quid foret nisi substancia, et ulterius descendendo (ut sepe tetigi) oporteret concedere quod ecclesia sit substancia corporea et sic corpus animatum racionabile, et sic proprie foret homo, et per consequens desponsanda. <sup>15</sup> Confirmatur, ecclesia est proprie privilegiata et possessionata (ut dicitur); quod non foret nisi posset uti privilegiis et vesci possessionibus. Ergo ecclesia posset comedere \* et actus humanos consimiles exercere, et <sup>188<sup>a</sup> per consequens ecclesia foret substancia animata que <sup>20</sup> generaret omnem hominem, et sic cum foret individuum eiusdem speciei specialissime cum omni homine univoce generans hominem, foret homo (ut sepe dicunt sancti). Et certum est quod improprie foret homo, cum haberet propriam individuationem, propriam racio- <sup>25</sup> nabilitatem et propriissimam perfectionem humanam; nam nisi foret substancia, potens exercere actus racionales, ut actus promerendi, contemplandi et gau- If the Church dendi, aliter indignius quam sacerdotes Baal comedederet is only figuratively tantum cibum. Si dicitur quod ecclesia proprie nichil <sup>30</sup> something, it is literally nothing, est sed est aliqua, tunc concedendum foret simpliciter quod ecclesia nichil est. Si enim illa simpliciter con-</sup>

3. B: peregrinantem. 5. A<sub>1</sub>: doctorem. 16. A A<sub>1</sub>: et deest.  
 19. B: humanos sensibiles. 21. 22. B: foret iudicium eiusdem. 25. risibilitatem in codd. 30. A in marg.: Responsio quedam. Nota si ecclesia est proprie corpus et que predicata sibi proprie convenient, vide modicum ante (Above 188<sup>a</sup> without mark of reference). 32. B: Si est illa.

**Q** 188<sup>a</sup> ceduntur de ecclesia que improprie sibi conveniunt, multo magis forent predicata de ecclesia simpliciter 2 concedenda que proprie sibi conveniunt. Si ergo pro- and so has no prie sit nichil, sequitur simpliciter quod sit nichil, et parts,  
5 per consequens non est aliquid, et tunc non haberet partem qualitativam aut quantitativam, sicut conce- detur, et per consequens nulla denominacio partis foret sibi proprie vere et proprie attributa.

**R** Ex quo sequitur quod ecclesia catholica non sit 10 cesaree privilegiata nec seculariter possessionata, quia non secundum se totam (tum quia est indivisibilis, tum eciam quia multis de ecclesia non convenit hoc privilegium vel ista dotacio) nec eciam secundum partem que foret pars illius ecclesie, eo quod spiritus 3 beati qui sunt de illa ecclesia sunt indivisibles; et and no head; sic ecclesia non haberet partem vel partes, et per consequens papa non foret proprie caput ecclesie, cum ipsa proprie semper foret acephala, quia gens sine capite. Caput enim non proprie dicitur nisi in 20 comparacione ad corpus capitatum, sed ecclesia (ut dicitur) non proprie est corpus, quia sic proprie foret homo, ergo non est proprie capitata; et cum proprie est, sequitur quod sit proprie incipitata, et per con- 4 sequens est incipitata, et per idem quelibet abbathia 25 sive religio non foret proprie antiqua vel iuvenis, nec ipsa nec aliqua pars eius haberet proprie posses- siones, cum non sit proprie unum totum vel aliquid, nec quisquam foret in ecclesia vel de ecclesia. Non enim *in ecclesia*, quia sic foret pars datorum fidelium, 5 et sic omnes componerent aliquod unum corpus; nam nor could any si sufficit ad esse hominis vel alterius rei esse de one be in or of aliquibus quod sit de numero illorum, tunc quidlibet foret de mundo et omnis prescitus vel predestinatus foret tam de prescritis quam predestinatis et quelibet likewise no religious corporation could be or do anything;

3. 4. B: Si ergo sit proprie, sequitur. 10. A A<sub>1</sub>: cesarea; B: cesarie.  
29. A A<sub>1</sub>: doctorum fidelium.

multitudo de qualibet, et sic (ut sophiste arguunt) <sup>188<sup>a</sup>R aliquis numerus non haberet partem vel partes ut numerus indivisibilium; aliquis autem est numerus qui habet partes et non partem, ut numerus rerum divisibilium non communicancium, aliquis vero est <sup>5</sup> numerus qui habet partes et partem, ut Petrus et caput suum. Deliramenta sunt ista sophismata et modo loquendi philosophorum contraria de populo, exercitu et aliis artificialibus, sed specialiter sunt contraria scripture et sanctis doctoribus. Oportet ergo omnem talem <sup>10</sup> multitudinem habere partes (sicut patet ad sensum). Nam videndo silvam, populum vel arenam videtur <sup>6</sup> aliquid distincte secundum pyramidem radialem cuius basis terminatur ad multitudinem, et constat quod in casu non sic videtur una simplex pars talis multitudinis <sup>\*, 189<sup>a</sup>, sicut nec videtur punctus vel linea. Ideo relinquitur quod talis multitudo divisibiliter videatur, sicut habet operaciones proprias et est obiectum multorum actuum.</sup></sup>

*It is impossible to believe that a convent is an accidens, non faciens substanciam esse aliquid, et per idem <sup>20</sup> divisible unity (like the sequitur quod vocata religio vel ritus humani non faciunt quiditas of man); it would have to be an object and not an object*

Et confirmacio huius est quod continuacio non est nisi <sup>7</sup> S *omnino sine peccato vel gracia, quia nullum tale vel accidens sibi inesset et a pari nulla pars vel denominacio sibi inesset, et tunc ecclesia ex tribus hominibus et tribus angelis in nulla proporcione se*

<sup>16.</sup> B: nec linea. <sup>19.</sup> A in marg : Nota. <sup>21.</sup> B in marg.: Nota quod continuacio non facit aliquod corpus esse unum. <sup>24.</sup> B: quam edax <sup>24.</sup> A A<sub>1</sub>: sit — conventus deest.

S 189<sup>a</sup> haberet ad aliquam partem sui, quia sic una medietas foret indivisibilis et alia medietas quantitativa foret equalis suo toti, si debeat dici totum; et sic illud totum haberet quatuor medietates inequales, ut ecclesia 5 ex quatuor hominibus unequalibus haberet duos minores homines et quatuor medietates quantitativas illorum quatuor hominum pro suis medietatibus, et sic in quacunque proporcione volueris una medietas 10 est maior reliqua. Et mirum videtur quod pars, me- 10 dietas, mundus et maior pars rerum artificialium sit nichil, nam scriptura ita Johannis V<sup>o</sup> dicit *spiritum, aquam et sanguinem esse unum*, et communiter patet idem de aliis aggregatis que dicuntur unum. Nam predi- cato per se inferiori predicatur per se superius, ut si 15 ecclesia sit persona, tunc est rationalis nature individua substancia.

T Redeundo ergo ad propositum notandum est fideli quod diligenter caveat ab heresi ista recenti qua dicitur quod ante mortem Christi non fuit sancta 20 mater ecclesia nec quod ex militante et triumphante est una totalis ecclesia constituta sed quod presciti et membra dyaboli sunt partes sancte matris ecclesie, domus Dei et speciale habitaculum trinitatis, quia (ut sepe assumpsi) Augustinus in Encheridion LVI<sup>o</sup> ex- 25 ponens fidem ecclesie super ista particula *Sanctam ecclesiam catholicam* ita scribit: *Rectus itaque confes- sionis ordo poscebat ut trinitati subiungeretur ecclesiae tamquam habitatori domus sua et Deo templum suum et conditori civitas sua; que tota hic accipienda est* 30 *non solum ex parte que peregrinatur in terris a solis ortu usque ad occasum laudans nomen domini et post captivitatem vetustatis cantans canticum*

Thus we should be brought to the wonderful conclusion that almost all things are nothing.

The faithful must beware of the heresy that there was no Church until the death of Christ.

13. 14. B: *predicatur*.      17. A in marg.: *Nota bene*.      19. A in marg.: *Longe ante Christi mortem fuit sancta ecclesia de qua non sunt presciti (Below 189<sup>a</sup> without mark of reference)*.      24. A in marg.: *Augustinus*.      24. In codd. LXIV.      26. In codd.: *Rectus itaque et conformis ordo. Correxi e textu August. Enchirid. cap. LVI. Opp. tom. VI, pag. 217.*      29. In codd.: *creatori. Correxi e textu Aug.*

*novum, verum etiam ex illa que in celis semper ex 189<sup>a</sup> T  
quo condita est cohesit domino nec ullum malum  
sui casus est experta; hec ecclesia in sanctis angelis  
beata persistit et sue parti peregrinanti sicut oportet  
opitulatur, quia utraque una erit eternitatis consorcio 5  
et nunc una est vinculo caritatis. Iste sanctus epi-*

scopus condidit ecclesie libellum quem vocavit *Manuale a*  
teaches that ad finem quod fideles recte intelligent fidem suam, ubi  
the Church is from the beginning of the world and that it consists of two parts, heavenly and earthly.  
Augustine teaches that the Church is from the beginning of the world and that it consists of two parts, heavenly and earthly.  
*ad quoad primum articulum notat quomodo immediate post eternitatem trinitatis increase, hoc est, in mundi principio secuta est sancta mater ecclesia in qua sit trinitatis\* 189<sup>b</sup> habitacio et expresse duas partes illius totalis ecclesie b scilicet celestem et terrenam commemorat. Unde, ut spes nostra in ista fide catholica confirmetur, ordinatur in ympno ecclesie quod postquam nulla nostra in Christo 15 accepit cesivam in celo, et angelus conservus hominum prohibuit se adorari a Johanne, Apocalypsis penultimo, ut sic caveant fideles peregrinantes a domino:*

*Triumphat ille splendide  
Et dignus amplitudine  
Soli polique patriam  
Unam facit rempublicam,*

20

quasi diceret: Caput ecclesie Christus, Deus noster est dignus ex merito passionis sue habere civitatem tam amplam, que sit totalis ecclesia facta ex ecclesia 25 militante in solo et triumphante in polo.

Quamvis enim pro instanti quo factus est primus v homo fuit illa ecclesia constituta, tamen novo modo post ascensionem fuit pars eius inferior super partem eius superiorem in celestibus collocata. Partem autem 30 eius inferiorem intelligo totam naturam humanam que secundum partem suam que est Christi humanitas

4. In codd.: perstitit.

15. nulla; recte: natura

27. A: factus est

factus.

19. A verse from the hymn "Chorus novae Hierusalem" in the Sarum Breviary, at Vespers on Sunday after Easter (Matthew).

V<sup>189<sup>b</sup> taliter exaltatur; et ad destruendum istos errores in fide laborarent episcopi quorum principale officium foret fidem illam docere atque defendere nec non et errores in fide ista deviancium postposita solicitudine eorum 5 que questum sapiunt declarare. Nam propter cecacionem temporalium oblita est fere ecclesia angelorum, et cum Encheridion LXI<sup>o</sup> sic scribit sanctus doctor Augustinus: *Hec autem que in sanctis angelis et virtutibus Dei est ecclesia, tunc nobis sicuti est innescet, 10 cum ei coniunctifuerimus in fine ad habendam beatitudinem sempiternam; ista vero que ab illa peregrinatur in terris eo nobis nocior est quod in illa sumus et quia hominum est quod et nos sumus.* Et quod nulli prescriti sint membra illius ecclesie sic declarat: *Hec 15 sanguine mediatoris nullum habentis peccatum ab omni est redempta peccato.* Sed constat quod peccatum finalis impenitencie quale est in omni prescito non potest redimi vel deleri, ut in assimili docet Augustinus in De Dono Perseverancie VI<sup>o</sup>: *Multi, inquit, finalē 20 perseveranciam possunt non habere sed nullus amittere.* Unde, quia ecclesia sancta catholica autonomatice dicitur ecclesia, ideo apud auctores scripture et sanctos doctores ipsa specialiter intelligitur, quando ecclesia nominatur, ut Ephes. V<sup>o</sup>, 25—27<sup>o</sup>: *Viri diligite uxores 25 vestras, sicut et Christus dilexit ecclesiam et semet-ipsum tradidit pro ea, ut eam sanctificaret, mundans eam lavacro aque in verbo vite, ut exhiberet ipse gloriosam ecclesiam non habentem maculam aut rugam aut aliquid huiusmodi, sed ut sit sancta et immaculata.* Ubi 30 non dubium quin loquitur limitate de ecclesia que est universitas predestinatorum, nam illam redemit, illam glorificabit post diem iudicii, illa erit non habens</sup>

In Scripture  
etc. the Church  
means the  
predestinate.

7. A in marg.: Augustinus. Prescriti non sunt de ecclesia, probatur per Augustinum. In codd. Encheridion LXIX. 12. A A<sub>1</sub>: quo in illa.  
14. A A<sub>1</sub>: prescriti sunt. 16. A in marg.: Nota. 19. In codd.:  
de bono perseverancie. 28. A A<sub>1</sub>: atque rugam.

19. Aug. Opp. tom. X, pag. 826.

tunc maculam sive rugam, et illa est corpus Christi <sup>189<sup>b</sup> V quod fovet et diligit; et nullo modo verificatur ista de numero prescitorum, quantumcunque magna sanctitate ad tempus appareat prepollere \*.</sup>

189<sup>c</sup>

Insufficient argument from the creation of Eve.

Nec vidi evidenciam unde crederetur quod ante <sup>X</sup> mortem Christi non erat ecclesia, nisi forte per locum ab insufficienti similitudine, capta ex textu Apostoli Ephes. V<sup>o</sup>, 31: *Erunt, inquit, duo in carne una. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo et in ecclesia.* Sicut enim ex latere primi Adam <sup>10</sup> resoluti in soporem formata est Eva uxor sua (ut patet Gen. II<sup>c</sup>), sic ex latere secundi Adam dormientis in cruce formata ecclesia, uxor sua (ut patet Joh. XX<sup>o</sup>). Sed ante priorem formacionem non fuit Eva, ergo ante secundam formacionem non fuit ecclesia. Ista <sup>15</sup> informis argucia induceret ex omnimoda similitudine in errores tocius fidei christiane, ut puta quod Christus non fuit mortuus, quod ecclesia habuit esse materiale ex sanguine et aqua effluxis de latere Christi, et quod Christus non formavit ecclesiam de suo latere, sed <sup>20</sup> ipso soporato et ignorantie solum passive contulit ad formacionem ecclesie. Et sic non foret Deus redemptor vel sponsus ecclesie.

Ideo oportet intelligere hoc sacramentum ad literam <sup>Y</sup> iuxta sensum historicum expressum de primis parentibus, et supra hunc sensum oportet intelligere hoc sacramentaliter vel mistice de Christo et ecclesia secundum catholicam similitudinem a Christo et sanctis doctoribus expressatam. Christus enim secundum a deitatem sicut ordinavit domum sponse sue mundum <sup>30</sup> sensibilem, sic prius dignitate ordinavit sponsam ecclesiam sibi domum, sed utrumque factum est in principio mundi. Et sicut Deus immisit soporem in

5. A in marg.: Apparens argumentum pro incepione ecclesie post mortem Christi. 9. B in marg.: Magnum sacramentum despousacionis inter Christum et ecclesiam. 12. Codd.: Gen. III<sup>o</sup>. 23. A in marg.: Quo modo formata est ecclesia. 25. A A<sub>1</sub>: expresse. 33. Codd.: sic Deus.

Y b Adani muliere formata ex eo sine priori contractu  
 189<sup>a</sup> mutuo ad assensum, sic primus Adam secundum deitatem ex eternis rationibus exemplaribus formavit in principio mundi eciam ecclesiam sine previa con-  
 5 sideracione consensus meritorii, quia (ut dicit Augustinus Enchiridion LVI<sup>o</sup>) *ecclesia celestis semper ex quo condita est cohesit domino*. Nam tam angelus quam homo creabatur in gracia gratificante, posterius autem in plenitudine temporis formavit ecclesiam suam  
 10 humanitus que per multa millia annorum fuit prius, dum dormiens in cruce mortuus fecit eam formosam ex principiis eam mundantibus, virtute quorum tota prior ecclesia, sicut et ecclesia sequens accepit vitam spiritualem et pulchritudinem vite naturali superad-  
 15 ditam. Et sicut preter materiam coste Adam oportet multiplicari spiritualiter, quia miraculose nobis abscondebit aliam materiam ex quibus constituitur mater Eva, sic principaliter mundiciam vel virtutem corporalem sanguinis et aque redempcionis humane  
 20 oportet dare ampliorem spiritualem mundiciam et virtutem ex eis originatam que se extendit ad totam ecclesiam preteritam et futuram; sed procul undique hoc venenum pestiferum, ut credatur ante mortem Christi non fuisse ecclesiam, sed Christum cum suis  
 25 apostolis fuisse viando solummodo synagogam.

The Church was from the first in grace, but received a new glory at the crucifixion.

## CAP. XIX.

A 189<sup>a</sup> \* Supposito ex fide scripture elaborata a sanctis doctoribus quod solum predestinati sint membra sancte matris ecclesie, restat dubitandum ulterius si

Whether the foreknown hold orders and offices in the Church.

6. In codd.: Enchiridion LXIV.      10. A in marg.: Nota.      11. B:  
 dormiens deest.      25. A: synagogam. Sequitur lingua Bohemica:  
*Hospodyne mylostwy, racz hrzyechy stare y nowe odpustyty. Id est: Misericors domine, dimittere digneris nobis peccata vetera nec non recentiora.*  
 29. A in marg.: Utrum presciti gerant ordines et officia ecclesie.

presciti gerant ordines et officia illius ecclesie. Et <sup>189<sup>a</sup></sup>

A

videtur ex dictis quod non; nam Deus summe sapiens non daret potestatem inhabili. Sed nullus talis habet potestatem huiusmodi si non per Deum, ergo nullus talis habet huiusmodi potestatem. Est autem inhabilis, <sup>5</sup>  
 quia in mortali peccato necessario dampnabili continue, ut suppono ex dictis XXVI<sup>o</sup> capitulo libri VI.  
 Confirmatur ex Decreto, XI<sup>a</sup>, q. III, ubi ex dicto beati Gregorii sic habetur: *Ipse ligandi atque solvendi potestate se privat qui hanc pro suis voluntatibus et non subditorum moribus exercet.* Si ergo pro leviori peccato habens potestatem ordinis ipsa privatur, multo magis pro graviori peccato ipse qui reciperet huiusmodi potestatem ab ea excluditur; culpandus itaque foret Christus, si ecclesie sue preficeret membrum <sup>15</sup> diaboli tam inhabile et nocivum. Non ergo habet talis characterem indelebilem, ut sit de exercitu christiano.

None such is  
a part or  
officer of the  
Church, but he  
has a duty of  
ministering  
within the  
Church.  
Hic videtur mihi indubie quod nullus prescitus est pars vel gerens officium tamquam de sancta matre ecclesia; habet tamen intra illam ecclesiam ad sui <sup>20</sup> dampnacionem et ecclesie utilitatem certa officia ministrandi, ut patet de Scarioth et multis eius vicariis, et ad tantum Deus eligit tales dans eis ad tale officium potestatem. Nam Johannis VI<sup>o</sup>, 71 scribitur: *Nonne ego duodecim vos elegi et unus ex vobis diabolus est?* <sup>25</sup>

God uses the  
wicked for  
good.

B  
 Super quo Augustinus, Omelia XXV<sup>a</sup>, dubitat quo modo Christus elegit dyabolum, et respondet quod *electus est iste de quo nolente et nesciente magnum aliquid boni fieret. Hoc, inquit, est proprium Dei, ini quis contrarium quod, sicut iniqui male utuntur* <sup>30</sup>

4. A in marg.: Responso.      13. 14. Codd.: huius potestatem.      18. A in marg.: Responso.      26. A in marg.: Augustinus.      29. A in marg.: Sicut mali bonis abuntuntur, sic boni malis bene utuntur.

8. Dec. sec. pars, causa XI, q. III. cap. IX.      26. Aug. In Joh. Evang. cap. VI, tract. XXVII. Opp. tom. III, pars II, pag. 505.

**B** 189<sup>a</sup> bonis Dei operibus, sic econtra Deus bene utitur malis operibus iniquorum. Et ponendo multa exempla conclusionaliter sic concludit: *Omnibus ergo bonis Dei, ne per singula currere longum sit, male 5 utitur malus.* Et hinc sepe dixi quod existens in mortali continue abutitur bonis Dei, et per consequens, quicquid sic fecerit peccat mortaliter; econtra de malis: *malis malorum*, inquit Augustinus, *bene utitur bonus. Et quid tam bonum, ut Deus, de quo 10 Marci X<sup>o</sup>, 18 dicitur: Nemo bonus nisi solus Deus?*

*Quanto ergo ille melior tanto melius utitur malis nostris. Quid Iuda peius inter apostolos cui loculi commissi sunt et dispensacio pauperum distributa? Sed quia ingratus tanto beneficio et honori accepit 15 pecuniam, perdidit iusticiam: mortuus tradidit ritam; quem ut discipulus secutus, ut inimicus persecutus est; toto hoc malo Iude bene usus est dominus, cum prodicione eius dampnabili nos redemit. Sic ergo habuit Iudas officium in ecclesia, non de illa, sicut 20 stercus et apostemata habent officia in humano corpore, non de illo. Modo, inquit Augustinus, *corpus Christi mixtum est tamquam area; sed novit Deus qui sunt eius, sicut tu nosti quid trituras, quia ibi est latens massa, nec consumit trituracio quod pur- 25 gatura est ventilacio.**

**C** Sed difficultas est utrum tales presciti habent characterem ordinis, utrum sint sacerdotes episcopi vel prelati. Quoad primum est dissensio inter multos de quiditate characteris. Aliqui enim dicunt quod est 30 qualitas de secunda specie qualitatis sicut naturalis potencia. Alii autem dicunt quod non est per se in genere sed per reductionem, sicut alie veritates consimiles extra genus, ita quod character sit deputacio

7. 8. B: contra de bonis. 11. A A<sub>1</sub>: ille deest. 14. A A<sub>1</sub>:  
sed quod. 22. In textu Aug.: tamquam in area. 26. A in marg.:  
Utrum presciti habent characterem ordinis (Below 189<sup>a</sup> without mark of reference). 27. A: utrum sit. 33. A B in marg.: quid est character.

The difficulty  
is whether the  
foreknown have  
“stamp”  
(character) of  
orders.

passiva creature rationalis ad serviendum Deo et ecclesie secundum gradum ordinis dignitatis; nec \*<sup>190\*</sup> contendo circa quiditatem talis caracteris, cum certus sum quod non sit res ut certa regis vel aliquod signum impressum quod poterit per se esse. 5

Predestinate  
and foreknown  
have the stamp  
in different  
ways.

Tenendo ergo secundam viam de quiditate characteris dico ulterius quod alias est necessario delebilis, ut caracter ecclesiasticus in prescritis, eo quod non ultra diem iudicii durabit in eis officium dignitatis. In predestinatis autem oportet esse characterem omnino 10 indelebilem, cum dignitas sequendi agnum mutuo illuminandi conbeatum et percipiendi fructum vivificum non posset deleri in eis, et de tanto habent characterem ordinis vel characterem baptismalem. Et patet quod predestinati et prescriti secundum diversitatem officii equivoce habent characterem. Et correspondenter dicitur quod equivoce habent ordinem, episcopatum vel aliam ecclesiasticam prelaciam, quia prescriti ascribuntur ad tale officium solummodo temporale, non ut mereantur beatitudinem, sed ut 20 mitigando penam per accidens prosint ecclesie. Et ita conceditur quod Scarioth et eius vicarii erant apostoli, presbiteri, episcopi et prelati, habentes proporcionaliter ad suum officium potestatem, et ad tantum apud Deum sunt habiles. Quod autem Iudas 25 fuit apostolus, patet Matthei X<sup>o</sup>, ubi inter duodecim quos Christus elegerat computatur, et beatus Petrus testatur quod sortitus est sortem ministerii apostolatus et quod de illo scriptum est Psalmo CVIII<sup>o</sup>, 8: *Fiant dies eius pauci et episcopatum eius accipiat alter;* 30 et sic cum singulum istorum sit nomen officii, patet quod non sequitur: Iudas est apostolus, episcopus vel sacerdos, ergo est membrum vel de sancta ecclesia.

4. certa sive certum: corona ducalis, regalis sive imperialis. 6. A in marg.: Character ordinis est delebilis in prescritis, sed non sic in predestinatis. 6. B: secundam vitam. 16. B: characterem — habent deest. 32. B: post quod.

O 190<sup>a</sup> Sufficit quod sit in illa tamquam palea temporaliter ministrans finaliter comburenda.

D Unde non dicimus quod ad serviendum Deo in <sup>Various senses  
in which the  
“stamp” is  
spoken of.</sup> inferno perpetuo paciendo oportet servum indelebiliter <sup>5</sup> habere caracterem, nisi forte equivocetur de caractere bestie quam meminit Johannis Apoc. XIX<sup>o</sup>, 20, ubi dicitur: *Seduxit eos qui acceperunt caracterem bestie et qui adoraverunt ymaginem eius.* Et de isto <sup>1</sup> caractere fit mencio Apocalypsis XIII<sup>o</sup> et XIV<sup>o</sup>. Caracterem autem transferimus in bonum pro scriptura predestinacionis in libro vite (ut loquitur Christus <sup>2</sup> Luce X<sup>o</sup>, 20 et Apocalypsis XIII<sup>o</sup>, 8). Quandoque vero accipitur caracter pro aggregato ex predestinacione et limitacione per signum sacramentale, et sic secundum <sup>15</sup> limitacionem signi characteris est varie respondendum.

Nam caracter predestinatorum et caracter prescritorum qui sunt de synagoga sathanae (ut loquitur scriptura Apoc. II<sup>o</sup>) est indelebilis, quia primus est calculus candidus vel nomen novum, quod nemo scit nisi qui <sup>2</sup> accipit (ut loquitur scriptura Apoc. II<sup>o</sup>, 9). Sed secundus est nomen finalis impenitencie vel comitans <sup>3</sup> ter bestie, caracter autem temporalis quando est limitacio ad officium temporale; et in talibus terminis magistralibus oportet responsalem quoad significacionem et quiditatatem in principio stabiliri. Caracter enim communiter in malum sumitur in scriptura, sed aliter loquimur hic de caractere agni quoad dignitatem activam ministerii ad quam assignantur predestinati differenter a servis dyaboli in ordine vel <sup>25</sup> bap-  
<sup>30</sup> tismo.

Unde videtur mihi quod nomina recitati officii <sup>190<sup>b</sup> eciam in predestinatis exhinc merentibus beatitu\* dinem sunt quedam specialia, ut apostolatus et episcopatus. Nam missio ad evangelizandum et superintendencia <sup>35</sup> solicita ad custodiendum videntur tantum pro statu</sup>

some eternal. vie officiariis sponsi competere. Sed sacerdotium <sup>190<sup>b</sup> videtur esse eternum, cum beati dant et docent sacra illuminando suos socios in eternum, et ad illud potest applicari illud Apoc. I<sup>o</sup>, 6: *Fecisti nos Deo nostro regnum et sacerdotes*; et sic predestinati qui digne<sup>s</sup> presunt subiectis videntur mihi esse eis in beatitudine preferendi, et sic in celesti ierarchia eis in perpetuo sacerdocio sunt prelati, ut innuit beatus Gregorius, Omelia XVII<sup>a</sup> super illo Luce X<sup>o</sup>, 1: *Post hec designavit dominus alios septuaginta*, et Crisostomus <sup>10</sup> expressius, Omelia XXXIV<sup>a</sup> Operis Imperfecti: *Melior, inquit, est laicus qui in prima facie profitetur vitam secularem sed studet spiritualem, quam sacerdos profitens vitam spiritualem sed amplectitur vitam carnalem, et melior est laicus ante Deum penitentiam agens quam clericus permanens in peccatis. Laicus enim in die iudicii stolam sacerdotalem accipiet, dum eciam crismate omnes sic unguentur in sacerdocio; sacerdos autem peccator spoliatur sacerdotii dignitate quam habuit; et tunc erit inter infideles et ypocritas* <sup>15</sup> <sup>20</sup></sup>

All the blessed (ut dicit veritas Matthei XXIV<sup>o</sup>, 51). Omnes eciam will be virgins, martyrs and priests. beati erunt virginis spiritualiter (ut patet Apocalypsis XIV<sup>o</sup>, 4). Et omnes erunt martyres modo suo, cum Luce XIV<sup>o</sup>, 27, dicitur: *Qui non baiulat crucem suam et venit post me, non potest meus esse discipulus.* <sup>25</sup> Omnes (inquam) erunt sacerdotes in patria, quia dantes sacra beatitudinis accidentalia conbeatim. Et hinc Abel a quo cepit humana ecclesia in triumpho, fuit expresse virgo, martyr et sacerdos, ut notat Augustinus in De

|                            |                                                            |                           |                                              |
|----------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------|
| 1. B: sacerdotium vestrum. | 4. A in marg.: Quilibet sanctorum in patria erit sacerdos. | 8. A in marg.: Gregorius. | 10. A in marg.: Crisostomus.                 |
|                            |                                                            | 12. B: laicis.            | 13. A in marg.: Laycus melior quam sacerdos. |
|                            |                                                            |                           | 29. A in marg.: Augustinus.                  |

|                                                                 |               |
|-----------------------------------------------------------------|---------------|
| 11. Opus Imperfectum l. c. pag. CXLV.<br>tom. III, App. pag. 5. | 29. Aug. Opp. |
|-----------------------------------------------------------------|---------------|

**E** 190<sup>b</sup> Mirabilibus Scripture Sacre, III<sup>o</sup> capitulo. *Tota, inquit, iusticia, hec est virginitas, sacerdotium et martirium. Que triplex iusticia in Abel primo fuit qui et munera Deo placita obtulit, prosapiam generis in seculo non 5 dereliquit et martirii coronam sanguinis effusione 1 promeruit.* Quilibet ergo salvandus debet esse spiritualiter virgo in hoc quod declinans a malo sequitur 2 agnum sponsum ecclesie; debet secundo esse sacerdos, 3 offerens Deo fructum meriti, et debet tertio connec- 10 tendo hec duo ad invicem in istis perseverare finaliter tamquam martir. Et ideo signanter notat Christus Matthei XXIII<sup>o</sup>, 35 quomodo ecclesia dicitur cepisse ab Abel iusto cui secundum Augustinum Jesus commisit primatum iusticie. *In hoc, inquit, quod non nominat 15 Zachariam iustum, ut Abel iustum, hereditatem iusticie Abel tenere Zachariam ostendit, sicut in genealogia Christi scribitur primo et solitarie David fuisse regem, dum dicitur: Gesse autem genuit David regem; Salomoni autem et aliis non additur nomen 20 regis, cum alii patres regnum iure hereditario tenuerunt.*

**F** Sed notanda est alia causa (quam dixi superius) quod Abel fuit primus veteranus ecclesie triumphantis qui spe felici spiritualis nectaris missus est in locum 25 refrigerii expurgandus. Et patet ad formam argumenti quod Deus quidquid creature rationali dederit, eam 190<sup>c</sup> prius ad ipsum \* habilitat; et quantum ad decretum beati Gregorii, patet quod intelligitur abutentem potestate sua ut sic privare se illa, quantum ad rationem 30 sibi merendi, dum tamen maneat potestas secundum rationem aliis promerendi. Et sic Deus dedit potestatem Iude propter causam multiplicem; ipse autem non fuit inhabilis ad recipiendum illam potestatem, licet

God fits the creature for the power given to him,

but, it may be, only for the benefit of others.

1. In codd.: IV<sup>o</sup> cap. Correx. 11. B: signanter nota. 15. B in marg.: Nota quomodo abutens sua potestate ea privatur. 24. B: qui sepe felici. 24. B: iussus est in locum. 28. A in marg.: Sacerdos quomodo se privat sacerdotio et quomodo manet sacerdos.

ex culpa propria fuerit inhabilis ad sibi merendum <sup>190°</sup> F beatitudinem; nec Christus ordinavit eum sic demereri sed permisit ordinando eum in hoc per accidens sponse sue proficere. Unde talis mixcio atque prefeccio prodest ex gratia ordinantis sancte matris ecclesie etiam plus quam si solum membrum ecclesie in ipsa preficeret. Prodest enim strenuo militi ad exercitum quod habeat rebellantem. Nec contradico sed associo quod sepe evenit, ut pontifex fingat vel putet se signare sacerdotem charactere, <sup>10</sup> ubi propter inhabilitatem ad ordines vel negligenciam ordinarii manet laycus non signatus (de quo alibi).

The foreknown  
even when in  
actual sin  
minister the  
sacraments  
with profit to  
others.

Videtur autem mihi quod prescitus etiam in mortali peccato actuali ministrat fidelibus, licet sibi <sup>15</sup> dampnabiliter, tamen subiectis utiliter sacramenta. Sic enim Balaam, Num. XXIII<sup>o</sup>, Cayphas, Joh. XI<sup>o</sup>, prophetarunt, et dyaboli sepe deieci per Christum a personis quas obsederant confessi sunt publice dominum Jesum Christum. Et istam sentenciam diffinivit <sup>20</sup> Salvator Matthei VII<sup>o</sup>, 22: *Multi, inquit, dicent mihi in illa die: Domine, domine, nonne in nomine tuo prophetavimus et in nomine tuo demonia eiecumus et virtutes multas fecimus? Et tunc confitebor illis: Quia nunquam novi vos*, ut patet de uno Marci IX<sup>o</sup> <sup>25</sup> et Luce IX<sup>o</sup> quem apostoli increparunt, quia fecit miracula et non secutus fuit eos. Sed Christus approbavit quantum ad substanciam miraculi, ut non perse ex signis huiusmodi iudicemus filium Dei vel filium diaboli. Sic ergo sacerdotes mali iniuriantur sed <sup>30</sup> non nocent piis fidelibus non demerentibus ministrando eis ecclesiastica sacramenta, ut patet in

3. A A<sub>1</sub>: promisit.      8. A in marg.: Episcopus non semper quando pretendit ordinare ordinat. B in marg.: Presciti ministrant sacramenta. <sup>14</sup>. A in marg.: Nota conclusionem bonam: Sacerdos malus est sacerdos et ministrat.      17. 18. A A<sub>1</sub>: prophetavit.      25. novi vos; sequentia excidisse videntur: discedite a me.      30. A in marg.: Nota.

**G** 190<sup>e</sup> decretis I<sup>a</sup>, q. I, *Si fuerit*, ex testimonio Augustini, et XV<sup>a</sup>, questione ultima, cap. ultimo, et III<sup>o</sup> Decretalium, De Cohabitatione clericorum et mulierum, *Vestra*.

**1** Ex istis videtur primo quod cessaret in clero omnis All the litigation  
5 contencio circa temporalia que sub titulo cause ecclesia- in ecclesiastical causes ought  
sticte est tractata. Feci autem ad hoc raciones multiplices to cease.  
et allegavi ad hoc auctoritates scripture. Nam posita licen-  
tia taliter contendendi via paciendi iniurias foret securior,  
ergo generaliter sub pena peccati foret via illa eligenda;  
10 patet consequencia ex hoc quod via meritorior et  
facilior est generaliter eligenda, et ideo dicit Gregorius  
Omelia XVII<sup>a</sup>: *Qui locum predicationis suscipit mala*  
*inferre non debet sed tolerare, ut ex ipsa sua man-*  
*suetudine iram seviencium mitiget et peccatorum vul-*  
15 *nera in aliis ipse afflictionibus vulneratus sanet.*

**H 2** Item, iudex generaliter ignorat que sit voluntas Dei The clergy  
quoad partes contendentes, que occuparet temporalia should not act  
vindicata; sed nullus iudex ecclesiasticus iudicare debet  
190<sup>d</sup> pro parte \* nisi pro qua scit Deum discernere, quia  
20 aliter foret Deo contrarius iudicando. Ergo nullus  
iudex ecclesiasticus iudicaret in foro cleri contencios  
nisi forte quod utraque pars cessaret a lite, intendens  
circa officium a domino limitatum. Illi enim quibus  
Christus limitat non portare saculum neque peram,  
25 sed, propter preponderanciam spiritualis officii ad  
quod primo accelerant, neque calciamenta ferre neque  
hominem per viam salutare neque quomodolibet  
occupari unde gravius officium discipuli Christi  
prepedit (ut docetur Luce X<sup>o</sup>, 4), valde alieni sunt,  
30 ut circa contenciones temporalium occupentur. Salu-

3. A in marg.: Clericus vel sacerdos non debet litigare pro tempo-  
ralibus. Prima conclusio. 9. Codd.: elicienda. 13. A in marg.:  
Nota Gregorius. 14. A A<sub>1</sub>: seviencium. 16. A in marg.: Iudex  
ecclesiasticus non debet iudicare inter litigantes pro temporalibus.

1. Decr. II pars, causa I, q. I, cap. XXX et causa XV, q. VIII,  
c. V. 2. Decret. Greg. IX, lib. III, tit. II, c. VII. 12. Greg. XL  
Hom. lib. I, Hom. XVII, 4.

taciones enim per viam sunt nimis periculose et nimis <sup>190<sup>a</sup> H  
a predicacione evangelii tardative.</sup>

It is a mere  
pretence to say  
that the clergy  
need temporal  
possessions for  
their duties.

Nec valet ficcio qua dicitur temporalia pro quibus contenditur esse Christi discipulo pro suo officio necessaria instrumenta, quia exequatur suum officium sine retrospeccione ad temporalia, et non est compossible Deum sibi deficere in temporalibus necessariis non ad onus. Ideo dicit Apostolus Heb. ultimo: *Sint mores sine avaricia, contenti presentibus. Ipse enim dixit: Non te deseram neque derelinquam, ita ut confidenter dicamus: Dominus mihi adiutor, non timebo quid faciat mihi homo.* Ideo dicit beatus Gregorius Omerita XVII<sup>a</sup>: *Predicatori tanta debet esse in Deo fiducia ut presentis rite sumptus quamvis non prorideat, tamen hos non sibi deesse certissime sciatur, ne dum mens eius occupetur ad temporalia, minus aliis prorideat eterna.*

None can  
rightly hold the  
patrimony of  
the Crucified  
but members  
of the Church,

Item, eo ipso quo quis est non membrum sancte matris ecclesie est indignus habere patrimonium Crucifixi titulo vel iure viri ecclesiastici, sed omnino iudex ecclesiasticus cui non sit de hoc specialis revelacio ignorat si dicta persona contendens sit membrum sancte matris ecclesie, ergo ignorat si sit dignus habere patrimonium vendicatum. Assumptum patet eo quod nullius alterius ecclesie persona nisi persona sancte matris ecclesia habet titulo illius ecclesie colorem aliquid vendicandi, cum sit de civitate et corpore dyaboli, contrarius prime iusticie. Et maior patet ex hoc quod nullus iudex ecclesiasticus subducta revelatione predicta scit si alius sit predestinatus, et per consequens, si sit membrum sancte matris ecclesie. Cum ergo fundamentum tocius iuris contencionis foret incorporacio qua contendens foret de sancta matre ecclesia, quod nec contendens scit docere nec iudex

3. A in marg.: Ficcio.      10. B: te deest.      12. A in marg.: Gregorius. Nota qualem spem debet habere predicator ad Deum.

12. Greg. XL. Hom. lib. I, Hom. XVII, 5.

I<sup>190<sup>d</sup> ex quacunque probacione humana discernere, videtur but the judge  
quod propter ambiguitatem offendendi in Dei iusticiam cannot know  
cessaret omnis talis contencio. who is such.</sup>

Nam si fundamentum tituli foret mendacium, quo-  
modo non foret omne iudicium innitens illi funda-  
mento iniquum? Aliter enim sufficeret cuicunque layco Since the  
vel mechanico habere pretensionem vel apparentiam ground of just  
iuris ad iuste vendicandum et obtainendum quamcunque judgments  
possessionem ecclesiasticam vel civilem; ex quo absur- cannot be  
dissima sequerentur. Cum ergo pars Antichristi non reached, it were  
sufficit probare quod sit vir ecclesiasticus, et iudex better to give  
191<sup>a</sup> debet cavere omnino ne discrepet \* a divino iudicio,  
cum nullum nisi illud sit iustum simpliciter, videtur up such trials.  
quod debet cessare omnino tale iudicium; et qui  
nituntur generaliter excusare curias ecclesiasticas in  
talibus iudiciis a peccatis lavant lateres et proditorie  
inpinguant inimicos iusticie oleo peccatoris. Nam  
Christus cum suis apostolis renuit talia placita secu-  
laria atque iudicia, et sic omnes curati vel clerici non  
cecati possessione et lege cesarea, de quibus loquitur  
Gregorius Omelia XVII<sup>a</sup>: *Multi, inquit, cum regiminis*  
*iura suscipiunt, ad lacerandum subditos inardescunt,*  
*terrorem potestatis exhibent, et quibus prodesse*  
*debuerant nocent, et quia caritatis viscera non*  
habent, domini appetunt rideri, patres se esse mimine  
recognoscunt, humilitatis locum in elacionem domi-  
nacionis immutant, et si quandoque extrinsecus blan-  
diuntur, intrinsecus scriunt. De quibus veritas dicit:  
Veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem  
30 sunt lupi rapaces. Et forte sicut in tempore sancti  
Gregorii, sic sunt hodie in ecclesia quidam tales, et

21. A in marg.: Gregorius. Contra malos rectores ecclesiasticos. In codd.  
Omelia nona supra; 9<sup>8<sup>th</sup> = pro: 1<sup>1<sup>th</sup> = XVII. 25. In codd.: patres  
esse minime. Correxi e textu Gregorii.</sup></sup>

16. 'lavant lateres', id est, operam inanem adhibent; cf. Erasmi  
Adagia, Chil. I, 370. He says it is used by Terence in Phormio (186).

cum leges ecclesie licet sopite cum suis doctoribus <sup>191<sup>a</sup>I illud dicunt concorditer, (ut patet III<sup>o</sup> Decretalium, cap. *Fraternitatem*), nec aliter possumus excusari de tanta occupacione temporalium differenter a Christo et suis apostolis, nisi quod sumus ministri eorum et <sup>5</sup> procuratores pauperum quorum sunt bona que servamus non ut domini seculares, et tamen servare illam rationem in facto vel audire loqui de illa in verbo contempnimus ut venenum, sed tam sermone quam <sup>10</sup> opere aspiramus ad dominium seculare.</sup>

A claimant  
may have  
forfeited his  
right to dues by  
not ministering

Item, ad repellendum tale humanum iudicium con- <sup>4</sup>**K** fert quod iudex ut plurimum ignorat si exactor in- terim cecidit a iure suo propter omissionem spiritualis ministerii subditis rependum, sed stante illa iniusticia iniuste ferretur pro tali iudicium: ergo temerarium <sup>15</sup> foret dare pro tali iudicium. Minor patet pro eo quod continuatim creatorum spirituale ministerium est magis debitum quam aliquod debitum corporale, ergo illis subtrahentibus magis debitum iniuste exigent minus debitum et sub condicione quod retribuant magis <sup>20</sup> debitum. Ymmo videtur quod excedunt in malicia servum nequam qui post magnam misericordiam fac- tam maioris debiti minus sibi debitum exegit crude- liter (ut patet Matthei XVIII<sup>o</sup>). Talis enim curatus exigit a subditis sibi indebitum et hoc horribiliter per <sup>25</sup> censuras et quomodocunque clerici circa prelacias contendent, demum temporalia exigunt a viduis, a subiectis. Unde et istam iniuriam tangit Decretum, XII<sup>a</sup>, q. II. *Sepe fit*, ubi ex decreto septimi Tolensis concilii sic habetur: *Si quis clericorum stipendium de <sup>30</sup> rebus ecclesie cuiuscunque episcopi perceperit largi-*

3. A A<sub>1</sub>: Firmatatem; vid. Decret. Greg. IX, lib. III, tit. XXVIII, cap. III.  
 11. 12. A in textu: constat; in marg. corredit: confert. A<sub>1</sub>: constat; B: confert. 15. A: fereretur; A<sub>1</sub>: feretur. 17. A A<sub>1</sub>: creatoris.  
 19. A A<sub>1</sub>: exigeret. 24. In cod. Matth. XVI. 29. A: Tolensis; recte Toletanensis; vid. Decreti sec. part. c. XII, q. II, cap. LXXII.  
 31. In decr.: percipit.

**K** 19<sup>a</sup> *tate, sub precarie nomine debeat professionem scribere, ne per retencionem diuturnam preiudicium afferat ecclesie, et quicunque in usu perceperit debet utiliter laborare, ut nec res divini iuris videantur aliqua 5 occasione negligi et ut subsidium ab ecclesia cui deserviunt percipere possint clerci. Quod si quis eorum contempserit facere, ipse se stipendio suo videbitur privare.*

19<sup>b</sup> Iura autem nature, \* iura scripture et iura ecclesie 10 contestantur quod ecclesiasticus omnino omittens labo-  
rare pertinenter ad suum officium non debet accipere  
a subditis quibus non proficit sed officit temporale  
stipendum, quia tunc deberent laici conducere apo-  
statas ad eis nocendum.

**L** Sed (ut sepe tetigi) contencio est quis exequeretur  
subtraccionem talem iustum, et videtur mihi non esse  
tantum sacramentum, quin illi qui stipendum mini-  
strandi conferrent vacanti subtraherent, nec nocet fide-  
libus excommunicatio vel censura alia in hac parte (ut  
20 patet XI<sup>a</sup>, q. III. *Quomodo sacerdos*). Sumitur pre-  
caria nunc stricte pro dono vel stipendio temporali ad  
preces hominis pro tempore limitato, et nunc large  
pro quacunque donacione gratuita, etiam perpetua  
quoad usufructum donatore reservante penes se domi-  
25 nium, et sic in primitiva ecclesia tota dotacio cense-  
batur precaria, ne elemosinarius prescriberet contra  
patronum; in defectu vero officii non cadit prescripcio  
sicut nec fit prescripcio contra Deum.

Et ex istis patent errores multi: Quidam enim  
30 fingunt quod si secundum leges humanas testificatum

in which case  
all laws shew  
that he should  
not be paid.

The real  
question is who  
should with-  
draw the  
stipend?  
I say the patron.

5. In decret.: negligi et subsidium. 6. deservit in codd. Corrixi  
e decretali supra memorata. 21. A in marg.: Precaria accipitur  
dupliciter <<sup>1</sup><sub>2</sub>. 28. B: Sicut — prescripcio deest. 29. A B in  
marg.: Primus error.

Some pretend fuerit quod tali debeatur datum beneficium, debet 19<sup>1</sup><sup>b</sup> L  
we have only to consider human law.  
iudicari pro illo quomodounque secundum mores

secum fuerit quoad Deum, quia certum est quod Deus in superatis excipit contra illum nisi habuerit rectificacionem secundum veritatem iusticie. Ideo iura 5 civilia que non per se attendunt ad habilitaciones virtutum ut plurimum sunt iniusta (ut dicit Augustinus, Epistola XXXVIII<sup>a</sup> ad Macedonium).

Others, that the claimant acts for the Church. Patet secundo destruccio fuci sophistici quo fingunt contendentes se exequi pro iure suo atque ecclesie; 10 nam per execucionem talem et omissionem divini consilii ac debiti ministerii ius quod prius habuerunt extinguitur, ymmo haberent ius et dominum ulterius faciendo opus evangeliste sine contencione huiusmodi.

Ecclesiastical judges make witnesses swear to things they cannot know. Item, tales iudices communiter exigunt absolutum 5 iuramentum in tali casu a testibus, cuius iuramenti veritatem cognoscunt testes ut plurimum ignorare;

Once a man was curate because he did the work. quod cum sit magnum periculum sicut iudicare sine sufficiencia probacionis, videtur quod debent omnino iudicium tale dimittere. Nam sine ritu tali crevit et 20 stetit mater nostra prospere, quando scilicet quilibet sacerdos vel curatus habuit ex evidencia sui ministerii suffragium temporale; tunc enim fuit cura diligencior, profectus ecclesie maior, concordia extensior, ministracio ac veneracio sacerdotis complecior et omnino pro- 25 gressus ecclesie legi Christi conformior. Ideo status iste et eius antecedencia, licet ritus introductos interimant, sunt rationabiliter admittenda. Quis rogo sacerdos vel laycus cognoscit si dictus sacerdos advena fuit rite in sacris ordinibus constitutus? Nam 30 litere ordinum, quid propter variacionem impressionis sigilli, quid propter mutacionem nominis literati et quid propter latentem defectum in ordinante vel ordinato, non dant vel evidenciam topicam alteri qui

9. A in marg.: Secundus error.  
28. A: intimant. 29. B: si dutus.

14. B: contencione huius.

L super testificacione ordinum dati presbiteri fuerit  
19<sup>re</sup> requisitus? Sic enim facta apostolorum \* ostenderant  
se esse sacerdotes, licet nesciamus quando et qua  
forma fuerint a domino ordinati.

M Confirmatur, si ordinans vel ordinatus vel uterque Doubts as to the legitimacy of ordinations.  
fuerit pro tempore ordinacionis simpliciter infidelis,  
aut ordinanti deest intencio cum verbis sacramenti  
ordinis que profert, tunc cum paribus non fit ordinacio  
legitima, sed hoc ex tibi dubio contigit de quocunque  
10 sacerdote cui debes testimonium prohibere: ergo ex  
tibi dubio non fuit legitime ordinatus. Assumptum  
videtur eo quod nemo accipit baptismum quod est  
sacramentum necessariissimum sine fide, ergo a pari  
nec alia minus necessaria sacramenta, et per idem  
15 videtur quod omnino infidelis non ministrat fidelibus  
sacramenta. Sic enim paganus, iudeus vel omnino  
hereticus deridendo et intendendo oppositum mini-  
straret in casu fidelibus sacramenta, et per idem in  
casu avis, bestia vel res inanimata infundens aquam  
20 et formans vocem, quod videtur ridiculum et contra  
decreta ecclesie. Nam I<sup>a</sup>, q. I scribitur sub auctoritate  
beati Gregorii: *Quicunque sacros ordines vendunt aut  
emunt sacerdotes esse non possunt. Unde scriptum  
est anathema danti et anathema accipienti, hoc est  
25 symoniaca heresis. Quomodo ergo, si anathema sunt  
et sancti non sunt, sanctificare alios possunt? Et cum  
in Christo corpore non sunt, quomodo corpus Christi tra-  
dere vel accipere possunt? Qui maledictus est benedicere  
quomodo potest?* Talia sunt multa decreta, ut IX<sup>a</sup>,  
30 q. I, et sepe alibi. Et quicquid doctores dixerint,  
ignoratur de alio utrum sit perpetuo infidelis excom-

4. A A<sub>1</sub>: fuerunt. . . 5. A in marg.: Confirmatio. 14. B: per illud.  
18. B: per illud. 21. A in marg.: Nota. Dubitatur an qui pretenduntur  
esse sacerdotes sint sacerdotes cum motivis (Above 19<sup>re</sup> whitout mark  
of reference). 24. In decret. dandi . . . accipiendi.

21. Decr. sec. pars, causa I, q. I, cap. XII.

Unfitness may municatione sive hereticus, et tunc secundum decretum <sup>191<sup>a</sup> M go so far as to prevent IX<sup>a</sup>, q. I. *Sed excommunicati*, non ministrat ecclesiastica sacramenta. Ideo patet quod est dare indispositionem in ministro que vetaret confectionem vel ministerium sacramenti, est dare aliam indispositionem <sup>5</sup> que ministrantem dampnificet et habili recipienti proficeret; qui gradus sunt Deo absconditi. Ex istis videtur quod, sicut laicus de quoconque sacerdote suo in casu dubitat utrum sit sacerdos de sancta matre ecclesie, sic est sibi evidens dubitare utrum sit sacerdos rite ordinatus secundum formam statutam in iam militante ecclesia vel sub aliquo gradu clericus secundum presentem iusticiam in ministerio temporali. Probatur ex hoc quod ignoratur error fidei in ordinante vel in ordinato, sicut ignoratur utrum sit <sup>10</sup> perpetuo hereticus et infidelis, sicut est de quolibet prescrito, et ita de infinitis illusionibus que possent contingere in verbis sacramentalibus in intencione consecrantis.</sup>

It does not affect the layman's faith that he cannot tell whether the priest is qualified; Ulterius videtur quod fides non titubaret in laicis, <sup>N</sup> licet ignorantia particulari indispositionem sui presbiteri, nam nichil quod est supra potestatem eorum faceret in eis fidem deficere, sed certitudo talis circumstancie sacerdotis est supra potestatem eorum. Ideo non faceret in eis fidem deficere, nam sensus laici <sup>25</sup> non iudicat de verbis vel intencione presbiteri consecrantis, nec est aliqua particula fidei catholice quod ipse rite consecrat; et sic de testificatione, de ratione vel quoconque alio loco evidencie assignando, ita quod vita sacerdotis (ut mihi videtur) est maxima <sup>30</sup> naturalis evidencia per quam crederetur in talibus <sup>191<sup>a</sup></sup>

8. A in marg.: Secunda conclusio.      14. 15. B: inordinate.      20. A in marg.: Tertia conclusio.      20. B: tutubaret.      23. 24. A: circumstancia; hoc verbum rasura laesum, propter quod in A<sub>1</sub>; talis circumstancia sacerdotis.      27. A in marg.: Conclusio.

2. Decr. sec. pars, causa IX, q. I, cap. III.

N<sup>o</sup> 19<sup>a</sup> sacerdoti. Notandum tamen quod stultum est laicum de talibus nimium dubitare, dicente decreto I<sup>a</sup>, in such matters. q. I, sub auctoritate Gregorii: *Multi secularium hominum cum plus sacerdotum vitam quam suam 5 discruciant, magnum contempcionis divinorum sacramentorum crimen incurront*, quia sicut paulo ante recitatur ex dicto beati Augustini: *Omnia sacramenta cum obsunt indigne tractantibus, prosunt tamen per eos digne sumentibus sicut et verbum Dei*. Unde 10 dictum est: *Que dicunt facite, que autem faciunt facere nolite*. Et infra sub auctoritate beati Ambrosii: *Cum scriptura testatur quod ad preces Jeroboam ignis descendit de celo et rursus precante Helia ignis missus est de celo qui sacramenta consumeret* 15 (ut patet III<sup>o</sup> Regum XII<sup>o</sup> et XVIII<sup>o</sup>), datur intelligi quod Deus non merita personarum considerat sed officia sacerdotum. Requiritur tamen laicum habere aliquam evidenciam de presbitero citra suam fidem.

O Ulterius videtur quod sine sacramentis nostris sensibilibus de possibili servatur fides in nostra ecclesia, servata in nobis cum caritate fide catholica. Nam articuli fidei catholice sunt generales et non implicant quod iste sit sacerdos, quod hic sit corpus Christi et sic de aliis nisi de quanto veritas est substrata. Nec 25 tenetur christianus nisi subintellecta tali condicione credere quidquam tale; opinionem tamen habet de ministerio diffamati presbiteri ultra consimile ministerium laicorum, sicut credibile est quod Christus sepe supplet defectum presbiteri, ordinando, conficiendo 30 vel absolvendo, sine ipso rite ministerialiter concur-

Faith might possibly be preserved without sacraments;

Christ may supply the defect in the priest,

1. A in marg.: Notandum est laicum sine evidencia dubitare an porrigen sibi sacramentum sit sacerdos. 2. B: nimium dure. 13. B: peccante Helia. 18. B: citra supra fidem. 19. A in marg.: Quarta conclusio. Sine sacramentis nostris sensibilibus de possibili servatur fides.

2. 3. Decr. sec. pars, q. I., cap. LXXXIV. 7. ib. cap. LXXVIII.  
12. ib. cap. LXXXIII.

while we have no reason to suppose he will do so with layministrations. rente; nec sequitur ex isto quod debemus credere <sup>191<sup>a</sup> O Christum sic concurrere in pretensione ministerii laycalis, nam nullum tale de communi cursu absolute credere debemus explicite sed vivere in fide filii Dei que est universalis sive catholica. Unde Encheridion 5 LX<sup>o</sup>, quando *dyabolus corporis sensus fallit, mentem vero non movet a vera rectaque sciencia qua quisque vitam fidelem gerit, nullum est in religione periculum; vel cum se bonum fingens ea facit sive dicit que bonis angelis congruunt, eciamsi credatur bonus,* <sup>10</sup> *non est error christiane fidei periculosus aut morbidus.* Cum vero per hec aliena ad sua incipit ducere, tunc eum dinoscere nec ire post eum magna et necessaria vigilancia est. Vult iste sanctus dicere quod multa sunt que fidelis neque tenetur plene et particulariter <sup>15</sup> credere neque discredere, sed stat sine mortali cum formidine falsum credere, ut patet de opinantibus vel reputantibus multa bona et religiosa de membris dyaboli licet falsa; sed oportet cavere ne affectus per consensum ad vetitum seducatur. Omnis autem <sup>20</sup> error in veritate videtur mihi sapere peccatum ad minimum veniale. Sed redeundo notandum est quod</sup>

The sensible sacrament profits only so far as it helps to the spiritual acceptance of Christ. non sequitur ex isto quod haberetur quoad sacramentum eukaristie devocio laicorum, quia potest contingere quod efficacius et meritorius accipiat laicus <sup>25</sup> corpus Christi, credendo in ipsum in celo et credendo generaliter sacramentum universalis ecclesie, quam datus laicus vel \* sacerdos qui sub actibus sacramentalibus corporalibus accipit corpus Christi. Nam ritus talis non proficit nisi de quanto disponit ad acceptionem et manducionem corporis Christi secundum animam in fide et caritate (de qua manducacione Joh. VI<sup>o</sup> loquitur Jesus noster). Non enim nego quin

5. A in marg.: Augustinus; in codd. Encheridion LXVIII, recte LX vid. Aug. Opp. tom. VI, pag. 218. 9. A A<sub>1</sub>: vel si. 13. B: magna et multa. 20. A A<sub>1</sub>: autem deest; 21. A A<sub>1</sub>: in veritate deest. 22. A in marg.: Conclusio notanda. 23. B: habetur.

O 192<sup>a</sup> necesse sit nos in vita intendere signis sensibilibus in quibus stat modo suo christiana religio, cum debemus credere quod omnia sacramenta sensibilia rite ministra habent efficaciam salutarem.

P Sed in isto stat periculum militantis ecclesie quod iudaizando secundum sensum carnalem signa illa cum tradicionibus humanis plus suis signatis preponderet vel eciam legem Dei plus attendat iudicio sensus corporei quam oculo mentis vel eciam lumini fidei. Et correspondenter ad istos motus anime opera consuntur, unde ad elidendum istum errorem Christus ordinavit nos in fide vivere et membra matris nostre particulariter ignorare, ne quis presumat se extollere vel exigendo temporalia gentiliter a lege scripture recedere, sciendo quod nulla solemnitas vel tradicio humana facit hominem caput vel membrum sancte matris ecclesie aut Christi vicarium nisi specialis Christi gracia et imitacio Christi in moribus. Ulterius videtur quod non licet pure clero in causa et persona propria fratres suos corporaliter pro temporalibus ecclesie expugnare. Patet sic: Clero minus elongatum a vita apostolica est omnino illicitum, et magis elongatum est magis illicitum, sed iuxta conclusionem primam clerum contendere in foro ecclesiastico pro patrimonio Christi est omnino illicitum, ergo multo magis ipsum bellando pro temporalibus invadere fratrem suum, nam cum sit a vita et doctrina Christi magis extraneum, foret sacerdoti Christi magis illicitum. Ille ergo qui pateretur iniurias, antequam cum fratre suo contenderet, pateretur iniurias, antequam spoliando bona nature fratrem suum invaderet. Unde magnus videtur defectus in nostris doctoribus qui dimissa scola Christi in sequendo ipsum et paciendo iniurias

5. A in marg.: Periculum. 9. B: lumini deest. 14. A in marg.: Conclusio. 18. A in marg.: Quinta conclusio. Non licet pure clero invadere fratrem suum propter temporalia nec licet sibi ut pro illis pugnet. 21. Codd.: expungnare. ibid.: Clero cui. 26. In codd: talibus; Corrxi.

False teaching on this point is common. consulunt nedum laicis sed pontificibus ad pugnandum, <sup>192<sup>a</sup></sup>

P

palliantes per sompnia et scripta apocrypha quomodo pugne tales eciam in Romano pontifice per signa que vocant miracula sunt laudate (ut tetigi XVII<sup>o</sup> cap. libri quarti). Rogamus itaque in verbis ut habeamus Christi et sue pacientie documenta, sed tamquam hypocrite adversamur in factis, nitendo totis viribus quomodo habeamus de factis hostibus temporales victorias et fastuosa ac huic vite voluptuosa delectamenta, et ad hoc applicamus triplicem sapienciam huius mundi, de qua Jacobi III<sup>o</sup>, 15 dicitur quod est *terrena, animalis et dyabolica*. Necessarius ergo foret cogitare cogitationes pacis, rogare et predicare que ad pacem sunt, quam adducere fucos sophisticos ad palliandum quod nedum mundi principibus sed eciam summis pontificibus licitum est bellare. Ad tantum

It is even said that temporal possessions are dicunt tam necessariam esse clero hodie possessionem as needful now as was the temporalium, quam \* necessaria fuit in primitiva <sup>192<sup>b</sup></sup>

power of miracles at first ecclesia potestas faciendi miracula, et intelligunt necessarium pro utili (ut oportet), quia aliter concederent quod tam necessaria ecclesie foret sua predicatione, ymmo sua decepcion sicut fuit Christi passio, cum sit sub eodem gradu contingens necessitas utrobiique. <sup>25</sup>

Primo ergo videtur quod cesar dedisset principia-<sup>Q</sup> liter naturalia bona clero tam utilia sicut Christus, et iterum tam perfecta fuisset temporalis possessio, sicut carismata supernatura concessa a Christo, quia si potestas quam Christus concessit suis apostolis 30 fuit cesareo dono perfeccior, fuit ecclesie Christi necessario, quod fuit patulum ex fructu et cremento

3. A: pugne. 16. A in marg.: Conclusio falsa. 21. B: quod aliter. 26. A in marg.: Nota contra possessionem et dominium ecclesie, quod sic necessarium nunc reputatur, sicut in primitiva ecclesia potestas faciendi miracula (Above 192<sup>b</sup> without mark of reference). 26. 27. B: dedisset preter naturalia.

**Q** 19<sup>2b</sup> ecclesie. Et iterum proporcionaliter ut membrum ecclesie habet plus de talibus possessionibus foret perfeccior et ecclesie necessarior, et sic fratres et viri contemplativi forent sub non gradu necessitatis ecclesie 5 et persone mundo divites maxime necessarie, quia nullius possessio est necessarior ecclesie quam est ipse. Sed quid plus repugnaret scripture sacre vel sacris legibus de status minoritate? Ideo consulerem fratribus quod omnino resisterent isti sentencie, quia 10 nedum derogaret perfeccioni sue retrahendo seculares, ne accipient ordinem evangelice paupertatis, sed animaret divites seculi ne faciliter imperciantur eis elemosinas corporales. Possent enim seculares dicere (ut audivi quosdam instructos ex ista sentencia): Tu dicis 15 quod tam necessaria est modo possessio temporalium quam necessaria fuit in primitiva ecclesia potestas faciendi miracula, sed possessio temporalium est ecclesie utilior et congruencior in secularibus quam in clero. Ideo quam necessaria fuit in clero potestas 20 faciendi miracula in primitiva ecclesia, tam necessaria est hodie in secularibus possessio terrena. Sed nemo in primitiva ecclesia diminueret de potestate sua faciendi miracula propter communionem cum fratribus, ergo nec secularis debet communicare cum fratribus 25 de possessione temporalium, ne diminuatur perfeccio sibi necessaria; et sic frater qui ad hoc hortatur vel consultit, deficit a caritate, nitens dampnificare gratia questus temporalium fratrem suum. Sed quis temptaret taliter membrum Christi?

**R** Si dicitur quod propter dispersionem temporalium accresceret elemosinanti donum spirituale perfeccius, 1 hoc repugnat sentencie propter duo: Primo quia tunc foret expediens cuicunque clero possessionato plus

Friars should  
oppose such  
teaching,

or it may be  
turned against  
them.

4. A<sub>1</sub> corriger vult: sub uno genere. 8. A in marg.: Consilium.  
 11. 12. B: si animaret. 22. diminueret in codd.: An diminueretur?  
 24. B: ideo nec. 25. B: ne deest. 30. A B in marg.: Responsio quedam.

de possessione sua egenis tribuere et sic usque ad non <sup>192<sup>b</sup> R gradum, et sic renunciando cunctis que possidet sequi Christum in evangelica paupertate. Secundo, quia tam <sup>2</sup> necessaria est clero modo temporalium possessio, sicut fuit alia potestas concessa a Christo ad faciendum <sup>5</sup> miracula, sed notum est quod propter nullas corporales elemosinas dat Deus meliora carismata quam fuit potestas faciendi miracula; ergo propter tales elemosinas non recipiet distribuens carismata pociora. Ymmo cum necessarior sit modo temporalium <sup>10</sup> possessio quam potestas faciendi miracula, et quelibet partis possessionis particio perderet illam possessionem, cum sit res inanimata, videtur sequi ex principio quod fatuum foret clero possessionato possessionem suam perdere. Nec valet egenti allegare possessionato <sup>15</sup> quod de superfluo vel principaliter necessario debet tribuere <sup>\*,</sup> quia (ut sequitur ex principio sapiencie <sup>192<sup>c</sup> dyabolice) nichil est clericu possessionato superfluum, sed de quanto plus possidet, de tanto quod possidet est sibi magis necessarium, quia compleat unam <sup>20</sup> possessionem magnam necessariorem ecclesie.</sup></sup>

I say that  
possession was  
more needed  
in the primitive  
Church than  
now.

Ideo detestando hoc porisma de scola dyaboli dico quod necessarior fuit in clero dominacio temporalium in primitiva ecclesia militante quam est modo. Patet ex hoc quod tunc fuit utilior et meritorior et per <sup>25</sup> consequens necessarior. Tunc enim fuit pure evangelica civili dominio impermixta. Ulterius dico secundo quod potestas faciendi miracula fuit necessarior ecclesie, quam unquam fuit temporalium possessio quodammodo infinite, quia potestas illa est natura superior, <sup>30</sup> sicut virtus excedit civile dominium. Unde Symon magus non fuit tam fatuus quin libenter voluerit commutasse pecuniam pro potestate faciendi miracula,

3. 4. B: tam multa est.      12. A in marg.: Responso quedam.  
16. B: vel principio.      22. A B in marg.: Responso propria. Potestas faciendi miracula semper fuit utilior ecclesie quam bona temporalia.  
27. A A<sub>1</sub>: impermixti. A in marg.: Conclusio.      32. A A<sub>1</sub>: voluit.

Simon Magus  
was wiser than  
these teachers,

R 192<sup>o</sup> ymmo affeccione commodi censuit fore lucrum; patet Act. VIII<sup>o</sup>. Multo magis fidelis sciens quod potestas faciendi miracula plus lucrefaciendo pacificaret ecclesiam quam quelibet divicie temporales. Et ex 5 istis patet tertio quod seminans illud dogma in populo whose teaching if received would stop all alms to the poor.

non foret ut sic utilis procurator vel minister pauperum sed egenis Christi ex doctrina sibi contraria subdolus inimicus. Nam gracia et caritas sunt precipua potestas faciendi miracula, quia illa sunt per se bona per que 10 docetur homo mundum et peccata relinquere et Deum diligere; quod est opus excellentissimum viatoris. Ideo si illud porisma per impossibile foret verum, tunc sicut nemo tenetur alienare a se caritatem vel spiritum sanctum, sic nemo teneretur temporalia pauperibus impertiri.

S Suppono autem de logica quod sicut confundit, ut si temporalia sint tam necessaria sicut aliqua potestas faciendi miracula, tunc nulla talis potestas est necessarior; quod est falsum de potestate quam Joh. I<sup>o</sup>, 12 exprimit: *Dedit eis potestatem filios Dei fieri.*

20 Illa enim est infinitum melior quam possessio temporalis, nam ex illa potestate legitur Evangelistam mutasse silvestres frondes in aurum et litoria saxa in gemmas. Ex quo patet quod illa potestas fuit infinitum validior quam illa possessio et plus fecit ad profectum 25 ecclesie. Alter enim Christus infinitum potencior cesare, habens discipulos prudenciores ad ministrandum bona fortune, foret notabiliter increpandus quod non dotasset ecclesiam plus quam cesar. Hoc enim propter minorem mundi avariciam fuisset tunc melius, et per 30 consequens ex dictis tam bonum sicut potestas quam Christus habuit.

Sexto videtur quod nullus clericus contenderet circa maioritatem sui ad subditos in ecclesiastica ierarchia,

4. A in marg.: Conclusio. 6. B: utilis procreator. 14. A: sicut nemo. 24. B: valior. 32. Sexta conclusio. Nullus clericus debet contendere pro maioritate ad subditos in ecclesiastica ierarchia.

There should nam homine habente revelationem ad hoc non con- 192<sup>o</sup> S  
 be no contention for tenderet circa illud, sed sentiret humiliter de se ipso,  
 high place in the Church, si non habeat revelationem de hoc; cum tunc ignorat  
 si sit de sancta matre ecclesia, in vanum contendet  
 si sit maior de illa ecclesia, cum deest sibi probacio 5  
 si sit de illa ecclesia (ut tactum est in conclusione prima). Majoritas autem in ecclesia et non de illa foret contendenti inutilis et ecclesie tamquam impertinens sive contrarium \* contemptibilis. Et ex 192<sup>a</sup> a  
 istis videtur quod nimis magna demencia foret urgere 10  
 ecclesiam ut credat quemlibet Romanum pontificem esse caput sue ecclesie, nam iuxta dicta quilibet talis posset esse episcopus in ecclesia sine hoc quod sit  
 since we cannot tell whether even the highest are members. de illa. Sicut ergo non est de fide quod omnis Romanus 15  
 pontifex sit predestinatus, sic non est de substancia 15  
 fidei quod sit caput vel membrum sancte matris ecclesie. Et patet quod non sequitur perire in laicis b  
 fides de recto sacramentali ministerio sacerdotis, quia sufficit fideli credere fidem catholicam et quod Deus propter nullum errorem spiritualis prepositi dampnificat 20  
 subditum nisi suum demeritum sit in causa. Non ergo debet subditus desperare de peccato prepositi, quia, quantumcunque malus sacerdos fuerit, dummodo subditus in Christum crediderit, salvus erit, et dampnable ministerium sacramenti sui curati sibi proderit, 25  
 ut ostendit decretum sub auctoritate Augustini, in De Consecracione, dist. IV: *Quomodo ipsum, inquit, characterem multi lupi eciam lupis infigunt qui videntur esse intus, verumptamen ad illam ovem que ex multis una est non pertinent.* 30

Nec sequitur ex isto confusio policie ecclesie, quia c T  
 ecclesia militans operibus sui curati debet credere, et

7. Codd.: Minoritas. 9. B: impertis. 9. A in marg.: Non tememur credere Romanum pontificem esse caput nostre ecclesie.  
 16. B: vel deest. 24. A in marg.: Augustinus.

27. Decreti III pars, De Consecr. dist. IV, cap. XLI.

T192<sup>a</sup> non nudo nomini vel prefecture in facie ecclesie, quia talis foret evidencia nimis fallax. Obediendum est tamen tali pretenso preposito salva semper obediencia legi Christi; et in ista cecitate tantum turbatur ecclesia 5 quod quidam plus credunt signis mortis factis in vestigio mortuorum defunctorum quam operibus vivacibus superstitione quantumcunque conformiter legi Christi vivencium. Et credo quod illusio diaboli in talibus signis excecat populum; post illum ergo in 10 quo claruit viva vite sanctitas probabiliter credi potest ad ostendendum eius sanctitatem signorum claritas, sed adhuc non tam evidenter sicut in uno opere fructuoso.

Excessive trust  
in miracles.

Unde talis culpanda cecitas, inordinatus ac cupidus 15 cultus circa reliquias faciunt in penam peccati populum multum falli. Unde in multis patriis cupido pecunie facit in multis ecclesiis quod pars persone empte, ut canonizetur pro confessore vel martire, plus honoretur peregrinacione, sumptuosa oblacione et sepulcri ornacione auro et lapidibus preciosis quam corpus matris Dei, apostolorum Petri et Pauli vel alterius notorie beati. Et evidencia talium stat in isto quod talia possunt fieri vere ac meritorie, et prelati quibus hoc est incognitum approbant quod sit ita; nullum 25 tale factum reprobo et pauca vel nulla approbo, quia peregrinantes, reliquias adorantes et pecunias congregantes nedum possent occupari utilius hoc dimisso, sed ex factis in lege Christi et scriptura videtur sequi quod omnes sic colentes debent protunc melius 30 occupari et per consequens peccant graviter melius omittendo. Dimitto peccata que contingunt altrinsecus in hoc facto et quomodo ipsum est factum pharisaicum patrum veteris testamenti, sed non ex lege

Evil of relic  
worship.

5. B: quod quidem.

6. B: mortuorum deest.

14. A in marg.:

Nota de peregrinacione.

19. A in marg.: Nota de colentibus reliquias

sanctorum (Below 192<sup>a</sup> without mark of reference).

nova efficaciter nobis fundatum, sed ut plurimum T ambiguum \* et vel ex parte colencium vel ex parte<sup>193\*</sup> occupancium reliquias viciatum. Sicut enim in lege veteri Judeis declinantibus a cultu insensibilium in valuerunt signa generacionis adultere, sic in nova lege<sup>5</sup> torpente affeccione celestium oportet tradiciones humanas et ritus ceremoniarum sensibilium dimissa religione et affeccione insensibilium prevalere, et ad hoc movent tres hostes anime.

The devil has  
always drawn  
men to hypo-  
crisy by means  
of sensible  
signs.

Nam necesse est dyabolus illusionibus signorum V sensibilium seducere ypocritas sub specie sanctitatis, quia peccata facta in populo hoc requirunt, et dyabolus videt quod populus ad seduccionem illam est pronior. Sic enim legitur I<sup>o</sup> Regum XXVIII<sup>vo</sup> quod Saul consuluit phitonissam que arte diaboli suscitavit<sup>15</sup> sibi dyabolus pretendentem effigiem Samuel, qui dyabolus multas veritates commiscuit, ut Saulem in desperacionem induceret et caucius in aliis erroribus seduceret post et ante. Declarat autem Augustinus libro II<sup>o</sup> De Mirabilibus Sacre Scripture, cap. X<sup>o</sup>, quod<sup>20</sup> fuit dyabolus, non spiritus Samuelis, primo quia<sup>1</sup> mulier tam malifica non haberet arte diaboli potestatem ad imperandum tam sancte anime; secundo quia<sup>2</sup> tyrannus Saul non meruit tantam illustrationem et ministracionem a bono spiritu inquietato per duos<sup>25</sup> homines tam indignos, et tertio quia dicit ille spiritus:<sup>3</sup> *Cras tu et filii tui tecum eritis.* Saul autem et filii eius creduntur fuisse reprobi et sic cum diabolo et non cum spiritu Samuelis. Ista movent hunc sanctum

10. A in marg.: Diabolus sepe seducit homines per corpora mortuorum et de Samuele, an ipse fuisse suscitatus (Above 193\* without mark of reference). 16. A A,: pretendem. 20. B in marg.: Nota secundum Augustinum quod phitonissa suscitavit diabolus Sauli. 21. A in marg.: Samuel; ibid: Augustinus.

21. Aug. Opp. tom. III, pars II, pag. 18 Appendix. 27. I. Reg. XXVIII, 19.

V<sup>19</sup><sup>3a</sup> ad credendum hoc totum factum fuisse illusione dia-  
boli, et credo quod nemo faciet evidenciam quin  
licet fidelibus opinari quod fereretur pape bellantis  
translatum fuit in ecclesiam arte dyaboli. Nec sequi-  
5 tur ex sentencia Augustini quod scriptura I<sup>o</sup> Regum  
XXVIII<sup>o</sup> sit falsa, quia dicit quod nomen Samuelis  
signat translative dyabolum figurantem; sic enim  
dicitur I Johannis V<sup>o</sup>, 8 quod *spiritus, aqua et sanguis*  
10 *unum sunt* in officio, designando trinitatem divine  
essencie, et in communi modo loquendi pretendens  
personam alterius vocatur nomine illius cuius vicem  
pretendit. Sic enim Johannes dicitur Helyas, et angelus  
vicarius Dei loquitur in lege veteri in persona Dei  
cuius sentenciam representat. Redeundo ergo ad  
15 propositum, patet quod necesse est sacerdotes Christi  
dimittere ritus gentiles de maioritate civili et omnino  
attendere quomodo copiosius atque humilius fructuose  
servient in ecclesia sancta Dei scientes ex fide quod  
secundum hoc laus et maioritas sunt a Deo. Ideo  
20 secundum Crisostomum sicut membra humani cor-  
poris nobiliora non impugnant minus nobilia sed  
iuvando se reciproce compleant sua officia, sic debet  
esse de membris sancte matris ecclesie: unusquisque  
sine pompa maioritatis vel eius solicitudine debet  
25 iuvando et amando quemlibet operari in sua vocacione  
subducta contenciosa adversacione.

Christ's priests  
should care  
only to do ser-  
vice to the  
Church.

X Septimo videtur quod nullus prescitus recipit rite  
baptismum quo deleatur simpliciter suum originale  
peccatum; patet ex dictis XXVII<sup>o</sup> capitulo libri VI.  
30 Nam omnis prescitus manet perpetuo in defectu finalis  
perseverancie, quod est peccatum gravissimum et indele-  
bile, et per consequens non tollitur simpliciter per  
baptismum. Verum tamen sicut aliqua est gracia pre-

7. B in marg.: Nota de papa bellatore. 19. B: Ideo deest. A in  
marg: Crisostomus. 27. A in marg.: Septima conclusio. Nullus  
prescitus recipit rite baptismum quo deleretur peccatum originale.  
28. A A<sub>1</sub>: quomodo deleatur.

Baptism does  
not altogether  
destroy original  
sin in the  
foreknown.

destinacionis et aliqua gracia secundum presentem iusticiam, sic aliquod est peccatum presciencie \* vel finalis <sup>193<sup>b</sup></sup> impenitencie, et aliquod peccatum secundum presentem iniusticiam, et quia termini videntur multis extranei et preter significacionem verbalem, ideo alias illos exposui, <sup>5</sup> declarans quomodo ista dicuntur gracie et peccata equivoce et quomodo ista sunt alternatim sibi opposita. Nam omnis prescitus habet perpetuum et originalem defectum, ille tamen ad tempus in malicia sua suspenditur per graciā secundum presentem <sup>10</sup> iusticiam, ut graciā baptismalem et alias, et ideo dixi quod peccatum originale non deletur simpliciter.

The profit of  
present  
righteousness  
to the  
foreknown is  
that they  
lessen their  
punishment,  
  
and gain a  
qualified right  
to temporal  
goods.

Et si queratur quid meretur prescitus existens in graciā secundum presentem iusticiam, dicitur quod apud rectiloquos et non equivocantes nunquam <sup>15</sup> meretur beatitudinem, quia nunquam est dignus beatitudine, sed meretur perpetuam mitigationem pene eterne cum aliis bonis temporalibus; et sic Deus redemit prescitus non ad beatitudinem sed ad pene eterne miticiam, sicut redemit omnes dampnatos. Et <sup>20</sup> correspondenter prescitus absolvitur a peccato, non ut omnino non perpetuo puniatur sed ne tam graviter perpetuo puniatur. Et sic (ut dicit Lincolniensis) peccata redemit non actus sed defectus quorum malicia per temporalem graciā est suspensa. Et sic <sup>25</sup> presciti, sive seculares sive clerici, quantumcunque iuste videantur prefici bonis Dei, hoc est, dumtaxat secundum quid dum sunt in graciā temporali et iniuste simpliciter dum carent omnino momentanea caritate. Ex quo patet quod iudices tam seculares quam <sup>30</sup> ecclesiastici deficiunt persepe in suis iudiciis a regulis

2. A A<sub>1</sub>: sicut aliquod.      2. A in margine: Nota quid meretur prescitus per temporalem iniusticiam (Above 193<sup>b</sup> without mark of reference).      5. preter; in codd.: p<sup>2</sup>.      II. alias, scil. gracias.

13. A in marg.: Questio > Nota.      23. A in marg.: Lincolniensis.

14. Solucio      24. B: peccata redeunt.      30. A in marg.: Conclusio. De iudicis sepe dubiis iudicancium.

**X** 19<sup>3b</sup> et iudiciis prime iusticie. Si enim secundum leges hominum iudex iudicans seculare dominium vel ecclesiasticum officium pro procreato extra matrimonium quem vocat filium populi et illegitimum, 5 quantumcunque predestinatus et habilis fuerit quoad Deum, multo magis iudex iudicans pro prescito quem Deus decrevit inhabilem iniuste iudicat, quia contrarie iusticie legis Dei. Nec valet facta excusacio qua dicitur quod iudex facit suam diligenciam iudicando secundum 10 suam noticiam, et nisi forent talia iudicia, maius malum contingeret. Nam quoad primum constat quod in talibus ambiguis, utrum iniusta fuerint, debet homo dubium illud dimittere et partem securam eligere. Hoc enim docuerunt Christus et sui apostoli tam 15 scripto quam opere. Et quantum ad secundam partem, patet quod non est peccandum vel venialiter propter aliquod bonum signabile acquirendum vel malum culpe aut pene persone vel perpetuo precavendum.

**Y** Et ex istis patet veritas conclusionis beati Augustini 20 Epistola XXXVII<sup>a</sup> ad Bonifacium quod leges hominum 25 quis sanctus vocat iura civilia communiter sunt iniuste. Nam supposito quod Petrus sit predestinatus, carnaliter illegitimus, vendicans hereditatem vel ecclesiasticum officium, et supposito quod Paulus prescitus sit legitimus, vendicans illud idem beneficium, Petrus tamen habilis et Paulus inhabilis quoad Deum, et sint duo iudices quorum primus iudicet pro Paulo secundum leges hominum allegatas et testificaciones legalis 19<sup>3c</sup> testimonii plane \* depositas et iudicet secundus iudex 30 pro Petro ex revelatione qua noscit Deum iudicare Petrum habilem ad datum beneficium et Paulum in-

Judges decide wrongly from not knowing who is pre-destinate.

Augustine said that civil laws are mostly unjust.

8. A in marg.: Ficcio. 19. A in marg.: Augustinus. 19. B: quod veritas; beati deest. Non in Aug. Ep. CLXXXV. Opp. tom. II, pag. 643 seqq. sed pocius in epistola ad Macedonium hanc sentenciam invenies: Quaedam inter eos iura constituantur quae appellantur civilia, non quod hinc fiat, ut bene utentes sint. . . . Opp. tom. II, pag. 534. 22. A in marg.: Casus.

habilem, et patet quod secundus iudex iustum <sup>193<sup>e</sup> Y iudicium, et per consequens primus iudicando sibi contrarie iudicat secundum faciem et iniustum iudicium; et talis perplexitas est communiter in humano iudicio. Et patet possiblitas casus ex sentencia Augustini super Johannis, Sermone XI<sup>o</sup>, super illud Johannis III<sup>o</sup>, 1: *Erat homo ex phariseis*, ubi notat scripturam Exodi III<sup>o</sup>, quare Deus signanter dicit: *Ego sum Deus Abraham, Deus Isaac, cum Noe, Job, Moyses et alii multi erant patres veteres nominandi*, et respondet quod *in istis tribus patriarchis qui erant principia generis Hebreorum, Israelitarum et Iudeorum figuratum est genus populi christiani*.</sup>

Fourfold division of Christians.

Nam illi tres habuerunt prolem de liberis et ancillis secundum divisionem quadruplicem; et sic est in populo christiano. Nam sicut Abraham genuit ex Sara libera Isaac bonum, sic ex Agar ancilla figurans malos (ut notat Apostolus Galatis IV<sup>o</sup>, 30) peperit Ysmahelem. Iterum Rebeca uxor Isaac nedum peperit Jacob bonum sed Esau malum tam nomine quam figura, et Jacob de liberis et ancillis peperit duodecim patriarchas. Sic ergo habemus bonos procreatos ex bonis, ut Ysaac de Sara, malos de malis, ut Ysmael de Agar ancilla, malos de bonis, ut Esau de Rebeca, bonos de malis, ut sunt filii Jacob quibus datur hereditas de ancillis. Correspondenter (ut dixi superius) inter christianos quicunque servaverint semen fidei patris nostri Jesu, de quantumcunque malis processerint quoad carnem, de quantumcunque malis sacramenta et legem Dei receperint, si perseveranciam finalem servaverint, sunt finaliter premiandi.

1. A A<sub>1</sub>: patet deest. 6. Johannis; scil. evangeliū. 9. Isaac; et Deus Jacob deest in codd. 17. A A<sub>1</sub>: sic deest. 18. In codd. Gal. III. A in marg.: Nota nativitatem bonorum ex malis et econtra.

6. Aug. In Joh. Ev. cap. III, tract. XI, Opp. tom. III, pars II, pag. 378.

¶ 19<sup>3</sup> Ex quibus patet quod natale vicium sanari potest per viam morum tam quoad celeste beneficium quam terrenum, nec dubium quin dimisso affectu primatus vel data prepositura amovibili iuxta testimonium 5 digni operis vel indigni foret melius in ecclesia quam est modo. Leges ergo secundum quas iudicatur contra magis habilem quoad Deum pro minus habili vel indigno sunt omnino iniuste vel, si non sic iudicatur secundum leges illas nec ille sufficient habilitatem 10 hominis ad talia edocere, stultum foret legibus illis in iudiciis cecis intendere et evidenciam operis quam Deus dedit relinquere.

Prelates should  
be removable  
for bad be-  
haviour.

## CAP. XX.

A Fructus huius longe contencionis de nostra sancta 15 matre ecclesia foret sequens noticia scripture sacre, et per consequens dileccio sponsi et spouse inducens laborantes in ista fide fideliter in domum domini ad regulandum, ita quod illi applicetur illud Apoc. ultimo: *Spiritus et sponsa dicunt: Veni. Quamvis 20 autem quilibet liber scripture requirit pro eius sensu noticiam istius articuli fidei de ecclesia sancta catholica, specialiter tamen liber Apocalypsis, canticum ecclesie Proverbiorum XXXI<sup>o</sup> et Cantica canticorum. 1 Quando enim partes ecclesie turbantur erga plurima, 25 vocantur adolescentule non habentes ubera, quarum Salomon dicit non esse numerum propter volubilem 19<sup>3</sup><sub>4</sub> affectionem animi circa multa; \* sed quando Martha 2 dimissa vita activa induit figuram Marie, intendens incomplete tamen uni necessario contemplando, in-*

This discussion should lead to knowledge of Scripture, especially the Apocalypse, the Song of the Church (Prov. XXXI) and the Canticles.

1. A in marg.: Conclusio. 10. B: legibus vel in. 12. relinquere; A. Seq. glossa Bohemica: Jako czynye nassy pravilegiste. Id est: ut faciunt nostri iuris legiste. 17. 18. B: ad regnandum. 19. In codd.: Sponsus et sponsa dicunt. Correxi e textu Apoc. XXII, 17. 20. A: quilibet liberum.

ducta in thalamum, secundum numerum octogenarium 19<sup>3d</sup> A dicitur concubina; sed tertio plus accedens ad unitatem que est omnia in omnibus notatur sub nomine regine et sub numero sexagenario post miliciam triumphalem; sed quarto quando cessabit omnis exaccio, area tocius ecclesie plene purgata a palea per ventilabrum finalis iudicii, non derelicta in corpore tocius ecclesie macula sive ruga, tunc dicitur una columba adepto fine unitatis caritative, secundum quam tota ecclesia est Christus. Patet ista sententia Canti-

A short exposition of the Song of the virtuous woman.

corum VI<sup>o</sup> et sparsim alibi in processu. Intendo ergo illam partem medium scilicet canticum *de muliere forti* succincte transcurrere et difficultates profundas tam expositorias quam scolasticas superioribus meis relinquere. Video tamen (licet obscure) quomodo 15 omnis difficultas logica, philosophica vel methaphysica includitur in scriptura de sancta matre ecclesia, ymmo (ut habundancius loquar) si quid subtilitatis repertum est a nobis in aliqua istarum arcium, eius sentenciam innuit nobis spiritus sanctus in cantico sapientissimi 20

It is in three parts:  
a) telling of the marriage of the Church  
b) of its office  
c) of its praise.

Salomonis de sancta matre ecclesia, Proverbiorum XXXI<sup>o</sup>, 10, *Mulierem fortem quis inveniet;* quod potest dividi in tres partes, in quarum prima narratur ecclesie sancte coniugium, in secunda describitur eius officium et in tercia concluditur eius preconium. 25

Primo autem supponitur esse unum primum coniugium quod sit metrum omnium aliorum inter fortissimum virorum et mulierem sibi proporcionalem faciendum, nam secundum philosophos in omni genere est reperibile tale primum. In genere ergo coniugii 30 supposita incarnatione verbi (quod est Deus fortis et potens in prelio) oportet invenire sibi coniugem bene fortem. Ideo primo de illa queritur: *Mulierem fortem*

1. A in marg.: De adolescentulis, concubinis et reginis Salomonis (Above 19<sup>3d</sup> without mark of reference). 2. B: si tertio. 22. A in marg.: Exposicio illius: *Mulierem fortem quis inveniet.* 26. A in marg.: Supposicio. B: omne unum. 31. B: quod est dominus.

B<sup>193<sup>a</sup> quis inveniet, ubi secundum sanctos doctores concorditer oportet per mulierem fortem intelligere sanctam matrem ecclesiam, quia quamvis sexaginta sint regine et octoginta concubine adolescentularumque 5 non est numerus (ut dicitur Canticorum VI<sup>o</sup>, 7), tamen ex omnibus illis constat *una columba* (ut dicitur ibidem). Quis ergo inveniet dignam coniugem tanto sponso? Et videtur quod nullus hominum nisi ipse, nam in constitutione primi carnalis coniugii primus 10 coniux concurrebat materialiter ad causandum suam coniugem (ut patet Genesis III<sup>o</sup>): ergo multo magis in illo coniugio celesti oportet coniugem concurrere in causa triplici ad causandum suam coniugem ex natura 1 angelica et humana. Primo ergo opere creacionis 15 secundum raciones exemplares in verbo, secundo vero 2 opere ministracionis secundum raciones seminales in 3 genere humano, et tertio opere recreacionis in Christo facto circulariter ista duo inventa est mulier ista fortis. Nam secundum illam partem lapsa in devium 20 erravit, sicut ovis que periit in vepribus peccatorum, et (ut dicitur Matthei XVIII<sup>o</sup>, 12) pastor et sponsus dimissis nonaginta novem ovibus in pascuis semper virentibus in celo perditam ovem invenit et humeris suis labore et penalitate debita reportavit. Nec moveat 25 quod beatus Augustinus in tractatu huius cantici 194<sup>a</sup> dicit quod *hec mulier est \* civitas supra montem posita quam difficile est nescire*. Videmus enim modo per fidem secundum quam tamquam lucem secundam illuminat mundum, faciens nos luscios tenebra igno- 30 rancie obfuscatos videre eam speculariter et obscure, sic quod ignoramus quoad noticiam distinctam partes ecclesie, sicut videns civitatem longinque, confuse et</sup>

Verse 10.  
By the virtuous  
woman we  
understand the  
Church.

Christ has part  
in the making  
of his spouse,  
as Adam of  
Eve.

14. A in marg.: Nota de coniugio (superscriptum: matrimonio) Christi et sponsa ecclesie (Below 193<sup>a</sup> without mark of reference).

25. Aug. Sermo XXXVII de Prov. cap. XXXI, Opp. tom. V, pag. 181.

indistincte videt domos eius et alia ornamenta. Nec <sup>194<sup>a</sup> B sufficeremus sic cernere, nisi dicta mulier a sponso prius in rationibus exemplaribus et visceribus misericordie sit inventa. Unde post conclusionem propositam supponendo quod ille invenit hanc mulierem qui <sup>5</sup> secundum divinitatem est immensus, a cuius oculis nichil potest esse absconditum et secundum humanitatem ascendit super omnes celos, subditur inventorem illum quoad naturam et quoad tempus respectu patrum veterum esse procul, sicut et mulier illa procul <sup>10</sup> erat localiter a Iudeis, partim in celo secundum angelos et partim in terra secundum gentes pro tempore gracie convertendas, sicut procul erat a Deo per culpam, cum non sit possibile quicquam esse a Deo distancius quam peccatum. Inventa itaque muliere <sup>15</sup> forti copulanda in primo coniugio videndum est secundo de suis passionibus, utrum sit apta nubere <sup>1</sup> tanto sponso; et respondet litera consequenter quod *de ultimis finibus precium eius.* Quod videtur sic posse intelligi: causa finalis quare ecclesia est valida, <sup>20</sup> ut Christo matrimonialiter coniungatur, sunt predestinationes suorum membrorum. Nam causa celestis particularis coniugii est opus meritorium viatoris, et causa operis meritorii est gracia infusa, et causa gracie infuse est predestinatio que quasi ultimus finis citra <sup>25</sup> Deum dignificat ecclesiam ad illud coniugium, quia (ut dicitur Johannis I<sup>o</sup>, 16), *de eius plenitudine nos omnes accepimus gratiam pro gratia.* Nam ex caritate eterna dedit nobis caritatem subiectivam secundum quam cum opere meritorio simus digni vel (ut habet <sup>30</sup> litera Augustini) *preciosiorem preciosis lapidibus que eiuscmodi est;* cum quo verbo innuit eiusmodi</sup>

The Church is fit to espouse Christ because of the pre-destination of her members,

7. A in marg.: Solus Christus potuit talem mulierem fortem invenire, que est sua sponsa (Above 194<sup>a</sup> without mark of reference).

B 194<sup>a</sup> mulierem in mente habere dilectionem usque ad finem; que Canticorum VIII<sup>o</sup>, 6 *fortis ut mors* dicitur.

C Ex quo sequitur quod mulier habens membra dilectione sic forcia sit sponsa ratione consummate  
 5 fortitudinis preciosa, quia usque ad finem diligit sponsum suum. Alii autem lapides scilicet caritates horales finaliter excidentes (ut fuit in Donato et aliis prescritis) non sunt tanti precii, ut subiecta sua sposo ecclesie coniungantur; vel tertio intelligitur non con-  
 10 trarie supradictis quod de ultimis finibus celorum et seculorum est premium, unde est dignitas huius spouse; vel quarto de divinitate ac humanitate in Christo qui sunt ultimi fines circuli intelligibilis est premium huius mulieris, ut patet ex fide, quia sicut verbum  
 15 creat, ita significat sponsam suam. Et de ipso dicitur Psalmo XVIII<sup>o</sup>, 7: *A summo celo egressio eius*, et in ultima etate seculi consummata est gratia unionis virtute cuius originatur tota dignitas huius coniugii; I<sup>a</sup> Cor.  
 X<sup>o</sup>, 11 scribitur: *Nos sumus in quos fines seculorum*  
 20 *devenerunt*. Inventa ergo coniuge et inventa eius dignitate ex precio vel valore, cum sponsus sit totum per se significans opus suum non restat quid tardaret illud  
 3 194<sup>b</sup> coniugium. Ideo innuitur tertio affi<sup>\*</sup> dacio celestis,  
 dum subditur: *Confidit in ea cor viri sui. Plane*, inquit  
 25 Augustinus, *confidit et ut confidamus in eum edocuit. Prescius predestinacionis proprie confidit qui falli non poterit.* Mulier autem cum filiis suis potest in ipsum confidere, eo quod mentiri non poterit nec sponse vel membris suis deficere, sed totus timor  
 30 huius affidacionis stat in nostra desidia quod per nos non sit premium vel dos huius coniugii consummata.

Verse 11.  
The husband's  
trust in his  
spouse.

5. A in marg.: Nota de passionibus ecclesie, an posset nubere Christo

6. B: licet caritates. 8. 9. A A<sub>1</sub>: sponsa ecclesia. B: sposo ecclesia.

15. B: Eciam de. 18. B: erigitur tota. 19. Nos sumus deest in

textu apostoli citato. 22. 23. B: dictum coniugium. 26. B: pre-

scitus. Aug.: Prescius confidit, falli non potest qui confidit. 30. desidia;

A: desideria.

Quarto infertur quod uxor tanti domini cuius sunt <sup>194<sup>b</sup> D  
omnia et ipsa cum eo una persona (ut docetur  
Matthei XIX<sup>o</sup>, 5), erit sicut vitis habundans in lateribus  
domus sue, ideo subditur quod *spoliis non indigebit*.  
*Non*, inquit Augustinus, *quia non querit spolia, cum 5*  
*diffusa per mundum eius trophea accipit tamquam*  
*sua*, quia Sapiencie X<sup>o</sup>, 19 scribitur: *Iusti tulerunt*  
*spolia impiorum*. Et hinc nimirum dicit sponsa,  
Psalam CXVIII<sup>o</sup>, 162: *Letabor ego super eloquia tua,*  
*sicut qui invenit spolia multa*. Et sic ista quadruplex <sup>10</sup>  
propositio declarat in parte predictum coniugium.</sup>

The office of the Church.

Verse 12.  
All the works of  
the predestinati  
are profitable to  
the Church.

Quoad secundam partem cantici in qua declaratur  
mulieris huius officium primo in generali premittitur  
quod sponsa tam grata, tam fida et tam fertiliter  
dotata a viro *reddet ei bonum et non malum omnibus 15*  
*diebus vite sue*. *Operatur*, inquit Augustinus, *viro*  
*suo bona eterna continue*, quia (ut mihi videtur)  
omnes predestinati semper prosunt ecclesie sine  
dampnacionis sue demerito vel ecclesie detimento. In  
hoc enim differt peccatum predestinati a peccato prescriti <sup>20</sup>  
quod primum est necessario remissibile et secundum  
dampnabile. Primum per accidens prodest ecclesie et  
peccanti (ut patet de peccato Petri) et secundum  
licet per accidens faciat ad bonum ecclesie, tamen  
continue sibi nocet, quia sicut quicquid predesti- <sup>25</sup>  
natus hic fecerit tendit ad sui salvacionem, sic quic-  
quid prescitus hic fecerit tendit ad sui dampnacionem.  
Quod autem quidam dicunt peccatum predestinati  
dampnabile, equivocatur in nomine *dampnabile* sumpto  
large vel proprie. Large dicitur *dampnabile* culpandum <sup>1</sup>  
quod perpetuo dampnaretur, si non foret Christi gratia

1. B: Quarto infert. 2. A A<sub>1</sub>: una deest. 5. In codd.: quia  
querit. Corr. e textu Aug., ubi sic habetur: Non quia non querit spolia,  
ideo non indigebit, sed quia multis abundabit ... 12. A in marg.:  
Secunda pars. 15. A A<sub>1</sub>: a deest. 17. continue; Aug.: in omni tempore.  
20. A in marg.: Differencie inter peccatum prescriti et predestinati.  
22. B: Peccatum per accidens. 23. B: et secundum — tamen deest.  
29. A A<sub>1</sub>: equivocatur — dampnabile deest.

**D** 2 preservatum, et sic omnis peccator foret dampnabilis.  
<sup>194<sup>b</sup></sup> Sed proprie solum illud dicitur dampnabile ad quod  
 est Dei ordinacio, ut dampnetur, et sic nunquam hec  
 mulier vel aliquod eius membrum fecit malum damp-  
 nabile sponso suo. Et (ut notat Augustinus) hec mulier  
 fecit non sibi principaliter, sed sponso bonum quod-  
 cunque fecerit tamquam viro et capiti modo quo  
 loquitur Apostolus II<sup>a</sup>, Cor. V<sup>o</sup>, 15: *Qui vivit iam  
 non sibi vivat, sed ei qui mortuus est pro omnibus  
 et resurrexit*, sic quod ecclesia et quodlibet eius mem-  
 brum quicquid operatum fuerit hoc facit, ut ei placeat  
 cui se probavit. Omnes enim alii querunt que sua  
 sunt, non que domini Iesu Christi.

**E** Et hec est racio (ut dixi superius), quare Christus  
<sup>195</sup> non usus est proprietate civili in se nec in suis  
 apostolis. Nec moveat quod nemo debet bonum reddere  
 huic viro propter hoc quod omnis homo est servus  
 sibi inutilis, cum fecerit omnia que rector iste pre-  
 cepit, ut dicitur Luce XVII<sup>o</sup>, 10; et Psalmo XV<sup>o</sup>, 2  
<sup>20</sup> dicitur: *Dixi domino: Deus meus es tu, quoniam  
 bonorum meorum non eges.* Verum est quod Christus  
 in persona propria non eget modo humanitus neque  
 divinitus, sed nos egemus ut faciamus omnia nostra  
 opera primo sibi, hoc est ad honorem suum et  
<sup>25</sup> utilitatem sui corporis in quo egemus.

Habita sollicitudine generali huius matrisfamilias, spe-  
<sup>194<sup>c</sup></sup> cificat secundo opus \* suum, cum subditur: *Quesivit  
 lanam et linum et operata est consilio manuum suarum,*  
 Secundum Augustinum lana est habitus collectus ex  
<sup>30</sup> campo scripture ad regulandum vitam laudabilem corpo-  
 ralem et linum est habitus ad conversacionem spiritualem  
 ducendam. Sic enim in ordine vestimentorum nostrorum  
 corporalium interiora sunt linea, sed vestimenta  
 exteriora sunt lanea. Correspondenter in vestibus  
<sup>35</sup> anime que secundum fidem scripture sunt virtutes:

Verse 13  
specifies the  
work of the  
Church, in giv-  
ing a law both  
for our outward  
and inward  
life.

*quidquid carne operamur, est a dextra sensibile: quid-<sup>194</sup> E  
quid spiritu, in secreto. Oportet ergo hanc feminam cum  
sua familia indui hoc geminum vestimentum. Operari  
autem carne et non spiritu quamvis bonum videatur, utile  
tamen non est. Operari vero spiritu et non carne pig-<sup>5</sup>  
rorum est; nam dans elemosinam pro laude hominum  
nudam vestem videtur indui, sicut dicens sibi sufficere  
in conscientia sua Deum colere, nec quod debet ad  
ecclesiam ire vel ceteris christianis actibus sensibilibus  
immisceri. Talis, inquit Augustinus, nudam vestem<sup>10</sup>  
lineam vult habere. Non sic docet hec mulier, sed instituit  
simul secundum praxim et theoricam operari, nam ad  
hoc colligere debemus hos habitus, ut consilio manuum  
operemur. Virtus enim secundum philosophos est propter  
opera, et hinc felicitas consistit in actu vel opere, et<sup>15</sup>  
melior est virtute. Omnem autem virtutem moralem  
oportet prudenciam regulari, et ideo signanter dicitur  
quod hec mater *operata est consilio manuum suarum.**

Verse 14.  
The Church is  
like a ship.

Unde ad denotandum varietatem operationum huius<sup>3 F</sup>  
matrone subiungit tertio: *Facta est quasi navis in-*<sup>20</sup>  
*stitoris de longe portans panem suum.* Notum est  
ex tractantibus de archa Noe et navicula Petri quo-  
modo ecclesia similatur navi in qua divicie et diversa  
mercimonia congerunter habetque intra se mercantes  
tam venditores quam eciām institores, et cum per<sup>25</sup>  
totam habitabilem nostram saltem potestative diffun-  
ditur, ymmo per purgatorium atque celos, patet quod  
de longe portat panem quo pascitur. Navis autem  
nedum in figura tendit ad similitudinem matrone sed  
ligna levigata ad imitacionem ligni crucis composita<sup>30</sup>  
evehunt navigantem in seculo, ne procellis undarum

1. B: carne deest. ibid: ad extra.      4. Aug. l. c. Et sequencia ex  
illo texto (mutatis aliquot verbis) deprompta sunt.      16. 17. B: moralem  
et potentiam oportet enim et ideo.      26. B: habitatem.      31. in codd.:  
eveunt.

1. Aug. Quidquid carne operamur, in promptu est: quidquid  
spiritu, in secreto.

**F** 194<sup>c</sup> et aliis maris periculis submergatur. Mercimonia et divicie huius navis sunt omnia genera virtutum et merita quibus bona patrie comparantur; sic pascitur anima viatrix per effluxum longinquum a triumphante ecclesia, sed anima purganda recipit panem ab ecclesia militante. *Divicie*, inquit Augustinus, *in quibus pascitur et mercatur ecclesia sunt largiflue laudes sponsi, de quibus Psalmus CXII<sup>o</sup> dicitur: A solis ortu usque ad occasum laudabile nomen domini*. Non enim pascitur nec solicitatur membrum ecclesie nisi in laude domini.

**G 4** Sed quia nec navis dicta nec sui incole debent ab operibus ociari, ideo quarto subiungitur huius matrone provida prudencia operando. *De nocte*, inquit, *surrexit deditque predam domesticis suis et cibaria ancillis suis*. Nox secundum Augustinum est tempus quo tortores dyaboli persecuntur christicos, in qua involuti peccatorum tenebris videntur nocere fidelibus, sed eis surgentibus ad vitam plus prosperam nocent

**194<sup>d</sup>** realiter sibi ipsis. \* Unde quia in talibus tribulacionibus claruit et profecit ecclesia, sicut granum trituratione separatum a palea, ideo signanter dicit sapiens quod *de nocte surrexit. Aporiamur*, inquit apostolus, *et non defecimus*, II<sup>a</sup> Corinth. IV<sup>o</sup>, 8 et Ysaie XXVI<sup>o</sup>, 9: *Anima mea desideravit te in nocte*, et Job XXXVI<sup>o</sup>, 20: **25** *Ne protrahas noctem ut ascendant populi*. Dedit autem predam domesticis suis, quando viris evangelicis domesticis fidei dedit ex vi communionis sanctorum populum conversum ad Christum, quem dyabolus ante captivavit, et dedit cibaria ancillis suis, **30** quando christianis inferioribus esurientibus et scientibus iusticiam dedit pastum legis domini et potum in complemento iusticie delectandi. Et sic de matre nostra verificata est doctrina matrone Anne, Tobie X<sup>o</sup>,

Verse 15.  
The Church  
gives the "prey"  
of converted  
peoples, and  
distributes "a  
portion" of the  
law of God.

6. Aug. mutatis verbis.

8. In codd.: CXXII.

22. 23. "Aporiamur sed non destituimur." Vulgate.

ubi docta est a parentibus honorare soceros, diligere <sup>194<sup>a</sup>G</sup>

maritum, regere familiam, gubernare domum et se  
ipsam irreprehensibilem exhibere. Nec moveat quod  
filii ecclesie sunt ancille, cum vir tocius ecclesie sit  
eius dominus; quod figuratum est in Sara Genesis 5  
XVIII<sup>o</sup>, 12, vocante Abraham *dominum suum* (ut  
notat beatus Petrus I<sup>a</sup> Petri III<sup>o</sup>, 6). *Non timeat*, inquit  
Augustinus, *condicionem*, sed speret miseracionem,  
quia revera si Deo servire sit regnare, ancilla domini  
est regina. Et hinc vere ac meritorie profitetur Psal- 10  
mista Psalmo CXV<sup>o</sup>, 16: *Ego, inquit, servus tuus et*  
*filius ancille tue.* Oportet enim membra ecclesie  
precipue cavere ocium et servire continue, quia aliter  
non datur eis spirituale cibarium. Unde II<sup>a</sup> Thessal.  
III<sup>o</sup>, 10 dicit Apostolus: *Qui non laborat non manducet.* <sup>15</sup>

Verse 16.  
The field that  
she buys is the  
Kingdom of  
Heaven.

Sed quia matrona prudens considerans quod cibaria 5 **H**  
vie non sufficient homini in eternum, ideo quinto  
subditur: *Consideravit agrum et emit illum, de fructu*  
*manuum suarum plantavit vineam.* Ager ille secun-  
dum Augustinum est regnum celorum in quo sunt 20  
fructus semper virentes, ut patet Apoc. ultimo, et  
Psalmo XLIX<sup>o</sup>, 11 dicitur: *Pulchritudo agri mecum*  
*est.* Illam autem patriam fidelis discursu fidei infuse  
considerat, et ex fide scripture pro levi tribulacionis  
momentaneo ipsum sperat, et sic illud quod non 25  
videtur modo sensibiliter pondus eterne glorie opera-  
tur in nobis et voluntariam persecucionis pacientiam  
propter iusticiam que secundum vocem veritatis  
Matthei VI<sup>o</sup> est precium huius agri. Unde quid propter  
exemplum martirum et iustorum sancte vivencium et 30  
quid propter virtutes theologicas infusas desuper  
mater nostra in spe boni futuri plantavit vineam,  
hoc est, superiorem cleri ecclesiam que residuum agri  
letificet? Et hoc merito tocius ecclesie quod est fructus

1. In codd.: socios. 16. A A<sub>1</sub>: matrona — ideo deest. 25. B:  
sic idem. 29. In codd.: Matth. V. 32. A: boni fuci?

H<sup>194</sup> sue potencie promerendi. Et utinam non propter  
ocium sive demeritum vinea ista transeat in ortum  
olerum. Unde quia ager iste in ratione colendi et  
possidendi requirit laborem sollicitum et ordinatum,  
6 ideo sexto subditur de muliere fortis predicta quod  
*accinxit fortitudine lumbos suos et roboravit brachium suum.* Nam ancilla apparate serviens tanto sponso  
nedum stringit carnales concupiscencias zona precepti  
dominici, sed cuncta opera sua facit ad regulam inter  
10 habundanciam et defectum, ne spiritualiter adulteretur  
cum viro alio, sic quod ad omne opus agendum in  
195<sup>a</sup> agro dominico \* sit parata; et ad ista requiritur fortis-  
tudo resistendi et prevalendi cunctis spiritualibus  
inimicis. Et videtur posse intelligi in predicacione  
15 secundum causam per agrum predictum ipsum caput  
ecclesie, cuius participacione omnes predestinati sunt  
regnum celorum; qui licet sint secundum naturam  
sensibiles, racio tamen qua sunt ecclesia et in potentia  
beatificabiles est insensibilis. Ad reducendum  
20 potentiam istam ad actum requiritur labor assiduus,  
et illud exercitium fortificat potentiam operandi; et  
ideo signanter dicitur quod roboravit brachium suum,  
nec est ista exercitacio nimium tediosa.

I 7 Ideo septimo subditur: *Gustavit et vidi quia bona  
25 est negotiatio eius; non extinguetur in nocte lucerna  
eius. Quibus,* inquit Augustinus, *est palatum quo  
gustatur* sic indulcoratum terrestribus, ut videatur  
laborem pro beatitudine esse amarum eis, non est  
celum carum. Rectificat autem gustum anime con-  
30 sciencia bona, que si pungitur peccato amara videntur  
omnia quibus anima nutriretur. Que ergo dulciter

Verse 17.  
The Church  
requires  
strength to  
contend with  
spiritual  
enemies.

Verse 18.  
The taste is  
purified by a  
good con-  
science.

2. B: vinea est. 10. B: super habundanciam. Et sequentia in sermone XXXVII Augustini de Proverb. cap. XXXI mutatis aliquot verbis invenies. 15. Codd.: per dictum. 19. B: verificabiles. 30. A A<sub>1</sub>: pungit.

5. Cf. Aug. l. c. pag. 185.

delectatur in domino, non solum exponit exercicio <sup>195<sup>a</sup>I laudis divine sua omnia sed se ipsam; talis enim interim gustat in actibus quam suavis est dominus, quousque infima dulcedo timentibus Deum abscondita sit illapsa. Nec potest obici quod hec mulier non <sup>5</sup> vidit quomodo operandum sit propter noctis tenebras in qua viat, quia lucerna ardebit continue, dum semper habet oculum et affectionem, sperando in domino, verbo domini consolacionem scripture et continuacionem beneficencie tamquam oleum continue <sup>10</sup> largiente, et ex ista luce cum oleo devocationis exhilarata.</sup>

Verse 10  
tells of the  
Church's  
sedulous  
industry.

Unde octavo subiungitur: *Manum suam misit ad <sup>8</sup>K forcia et digitu eius apprehenderunt fusum;* ubi ista bona matrona lanifica per manum et digitum specificat expressius quam supra applicacionem potencie et <sup>15</sup> prudencie ad sedule operandum. Nam manus et digitus sunt propiores quam brachium actui operandi; et potest opus huius femine dici forte, quia collectim procedit ex viribus universalis ecclesie resistente toto corpore dyaboli cum eius omnibus instrumentis. Sed <sup>20</sup> quantum ad sensum habendum de fuso dicit magnus doctor Augustinus quod non tacebit caritati nostre quod magister suus inspirando donaverit. Primo ergo <sup>1</sup> supponit quod christianus scit bene quid fecerit in preteritum, sed ignorat quid aut qualiter faciet in <sup>25</sup> futurum. Secundo supponitur quod *pius christianus* <sup>2</sup> *de futuro opere bono timet, de preterito gaudet, et ut perseveret in bonis operibus caute vigilat, ne forte negligens futurorum perdat preteritum, et sic habet firmam conscientiam de facto et non de fiendo.* Tercio <sup>3</sup> supponit quod in arte nendi lanifici involutum in colo nondum artificiatum est in forma filii, sed ab illo ad fusum trahitur, non econtra.

2. In codd.: se ipsum. 7. B: inde qua viat. 10. A A<sub>1</sub>: oleum deest. 12. In codd.: Ut octavo. A: Litera K in loco infer. 23. A in marg.: Triplex supposicio. 24. B: supponit quod pius fecerit.

L 9 Ex istis elicetur quod sancta mater ecclesia dum  
 195<sup>a</sup> subtili operacione apprehendit opus suum preteritum  
 ad sensum scripture, apprehendit digitis suis fusum, quia  
 rem anteriorem posteriorat, ut contingit de nentibus;  
 5 est tamen conneccio, quia in opere preterito debent  
 firmari brachia, debet securari conscientia et fundari spes  
 195<sup>b</sup> ad futura premia \* capienda: *Quidquid, inquit, operaris*  
*tota firmitas animi sit ad fusum, quia quod pendet in*  
*colo ad fusum trahicitur*, non econtra. Et secundum  
 10 istam lectionem non sollicitaret fidelis nec aspiraret ad  
 grandem statum seculi in futurum, sed instanter trahiceret  
 opus meritorium in preteritum, confidens quod ut sic  
 erit humilior ad futurum. Et istam sollicitudinem ad  
 colum prohibet sponsus Matthei VI<sup>o</sup> capitulo. Jactemus  
 15 ergo thesaurum meriti in memoriam sponsi nostri  
 qui pendens in cruce noluit memoriam passionis in  
 preteritum intranslate relinquere, quamvis Judei false  
 dixerint: *Si rex Israel est, descendat nunc de cruce*  
*et credimus ei* Matthei XXVII<sup>o</sup>, 40.

20 Et hinc conclusio sequitur pertinenter: *Manum* Verse 20.  
Her readiness  
to help those  
in need.  
*suam aperuit inopi et palmas suas extendit ad pau-*  
*perem*. Nam dicens beneficie et communionis non  
 oblivisci ex propositione septima et sciens quod solum  
 firma spes premii est de perfecta operacione plene  
 25 preterita ex propositione proxima dat operam pro  
 ulteriori elemosina facienda. *Sperans*, inquit Augu-  
 stinus, *in domino sibi dicit: Da domine, quia dedi,*  
*dimitte, quia dimisi, fac mecum misericordiam, quia*  
*feci*. Nam Jacobi II<sup>a</sup>, 12 scribitur: *Iudicium sine*  
 30 *misericordia illi qui non fecit misericordiam. Habens,*  
*inquit, plenum sacellum apotecam vel orreum nendo*  
*salubriter a colo transferat ad fusum*. Et multo  
 magis operandum est instanter opus misericordie  
 spirituale et notum ex textu quomodo ecclesia egenciori

1. A: Litera I. deest.      18. B: dixerunt.      20. A in marg.  
 Conclusio.      34. B: Nota.

dat largius de eo quod indiget sed potestatem defen- 195<sup>b</sup> L  
sionis exercet in paupere.

Verse 21.  
She is not  
afraid of per-  
secution.

Ex istis decimo sequitur quod vir talis matrone 10 M  
*non timebit domui sue a frigoribus nivis: omnes*  
*enim domestici eius vestiti sunt duplicibus.* Quomodo, 5  
inquit Augustinus, timeret dominus de suis domesticis  
qui sunt membra talis matrone, cum Romanorum  
VIII<sup>o</sup>, 30 scribitur: *Quos predestinavit ipsos vocavit*  
*et quos vocavit ipsos et iustificavit et quos iustificavit*  
*ipsos et glorificavit.* Igitur nec Christus nec ecclesia 10  
timebit membris suis ex persecuzione nivea in qua  
*refrigescit caritas multorum* (ut dicitur Matthei XXIV<sup>o</sup>,  
12), cum omnes de domo ecclesie vestiti sunt duplicibus.  
Hoc vestimentum est preciosissimum, cum sit realiter  
ipse sponsus. Unde ad Galatos III<sup>o</sup>, 27 dicitur: *Omnes* 15  
*qui in Christo baptizati estis Christum induistis.* Illi  
ergo qui et predestinantur et virtuose superaddite  
operantur, digne laudantes Christum divinitus atque  
humanitus, sunt vestiti duplicibus. Heretici autem  
presciti qui baptizati sunt, habentes temporaneam 20  
graciam baptismalem, et post nude confitentur in  
Christo unam simplicem naturam (ut puta, solum  
divinitatem vel solum humanitatem, ut Fotiniani et  
Manichei) vestiti sunt tamquam servi ecclesie simplici  
vestimento, ne fingant se velle perseverare finaliter, 25  
si habuerint vestimentum. Sed mali secundum Augu-  
stinum vestiti sunt tantum forma sacramenti, boni  
vero opere et imitacione finali.

Verse 22.  
She is  
splendidly  
clothed, having  
put on Christ.

Unde pro declaracione ulteriori huius secte ecclesie  
undecimo subditur \*: *Stragulatam vestem fecit sibi,* 195<sup>c</sup> 11  
*byssus et purpura vestimentum eius.* Non, inquit  
Augustinus, *decebat matronam tanti viri nudam in-*  
*cedere vel pannosam,* sed ornatam undique preciosissima.  
Cum enim membra que Christus induit ex clero et

3. B: decimo deest. 23. A: Feteniani. 32. A A<sub>1</sub>: decebat deest.  
34. A: mebra.

M 195<sup>o</sup> laicis tamquam vestimento qualificato varie sint contexta et matrona ista vestimentum hoc varium in se contexit, patet quod stragulatam vestem fecit sibi, et cum de utroque membro sint alii virginitate candidi sicut 5 byssus, alii autem vernantes martirio tamquam purpura, Christus autem amictus sit utroque istorum luminum sicut vestimento, patet quod ipsa induens Christum habet byssum et purpuram vestimenta, sicut et habet de candida anima Christi et eius natura 10 corporea rubricata.

12 Ex istis sequitur duodecimo quod *nobilis in portis vir eius, quando sederit cum senatoribus terre*; oportet enim tam ex parte bonorum quam malorum quod iste cursus finem habeat, et per consequens, oportet 15 (ut dicitur Isaie III<sup>o</sup>, 14) quod *vir veniat ad iudicium cum senioribus populi sui*. Unde et Matthei XXV<sup>o</sup>, 31 dicitur: *Cum venerit filius hominis in maiestate sua et omnes angeli eius cum eo, tunc sedebit super sedem maiestatis sue et congregabuntur ante eum 20 omnes gentes*. Locus autem iudicii potest propter patenciam et introitum in civitatem duplicum dici porte. Tunc patebit Christi nobilitas primo in forma duplici quoad se ipsum, secundo in totali sua ecclesia sine macula vel ruga quoad suam familiam, et 25 tertio in expulsione servi dampnabilis in honesti, quia eius nobilitas non sinit cohabitacionem malefici talis perpetuam nec tantam iniuriam impunitam. Sed cognoscamus quod dictus paterfamilias posuit excresciam de corpore sue coniugis in cuiuslibet hominis 13 libera potestate. Ideo terciodecimo subinfertur: *Syndonem fecit et vendidit et cingulum tradidit Chananeo*. Syndonem intelligo doctrinam evangelicam quam tamquam lineo vestimento purissimo et subtilissimo animus induatur. Vendidit autem spirituali vendicione,

Verse 23.  
Christ will sit  
in the gate at  
the day of  
judgment.

1. A A<sub>1</sub>: sunt. 4. A A<sub>1</sub>: sunt. 6. B: amicus. 12. B: quando dederit. 28. 29. excresciam. A: exc̄sm; B: existentibus. 34. B: autem — ad deest.

Verse 24.  
The linen  
garment is  
evangelical  
teaching.

cum Luce XIX<sup>o</sup>, 23 dicitur: *Huius coniugis pecuniam 195<sup>e</sup> M suam dedit ad usuram*, et sic vendicio ista est satis gratuita, de qua dicitur Isaie LV<sup>o</sup>, 1: *Venite et emite absque argento et absque ulla commutacione vinum et lac.* In usura autem spirituali gratis precium est datum et donans querit fructum, et sic super excresciam, ut compossideat ad utilitatem datarii et honorem sui, ymmo (ut recitat Augustinus) cum evangelizans habeat temporalem mercedem pro sua evangelizacione, videtur quod sit racio dati mutui et 10 accepti. Nam I Corinth. IX<sup>o</sup>, 11 dicit apostolus: *Si nos vobis spiritualia seminavimus, non est magnum si carnalia vestra metamus.* Sed non est contractus civilis, cum evangelizans principaliter querit salutem populi et non sua, ideo debentur stipendia evangeli- 15 zantibus non pro commutacione civiliter possessorum. Oportet ergo quod recipientes hanc syndonem dent se ipsos, quia melius est ut pro frumento spirituali vendamus nos in servos perpetuos Joseph nostro quam pro fame spirituali sub dyabolo pere- 20 amus; cum enim das te carni, mundo \* sive dyabolo, 195<sup>d</sup> tantum precium das pro voluptate transitoria et peccato quantum dares pro beatitudine et pro Deo. Ideo cum istis attento tedio patet quod in dampnatis est stulta mercacio. 25

She gives the  
girdle in  
preaching to  
the heathen.

Cingulum autem tradidit, quando precepta evangelica N gentibus predicavit; nam Cananei erant infideles ad literam et alienigene Israel et postquam sponsus dixit suis apostolis: *Ite, docete omnes gentes*, Luce ultimo, dicit apostolus Ephesiorum II<sup>o</sup>, 19: *Iam non estis 30 hospites et advene, sed estis cives sanctorum et domestici Dei*, quod prefiguravit mulier Cananea de

20. 21. B: pereamus — tantum deest. 23. A A<sub>1</sub>: et deest. 30. B:  
Iam non et advene sed; A A<sub>1</sub>: et advene deest.

1. Verba Lucae: Et quare non dedisti pecuniam meam ad mensam, ut ego veniens cum usuris utique exegisset illam?

N<sup>o</sup> 19<sup>5</sup><sup>a</sup> finibus suis egressa Matthei XV<sup>o</sup>. Nam ex predicione fidei gentibus exeunte de gentilitatis errore accincti sunt ad precepta domini adimplenda. Et quia hoc 14 redundant ad profectum ecclesie, ideo decimo quarto 5 subinfertur: *Fortitudo et decor indumentum eius, et ridebit in die novissimo.* Nam ex insercione gentilium induit ecclesia copiosius dominum Jesum Christum. Fortitudo secundum Augustinum signat constanciam passionis sanguinei et decor florem castitatis virginea*10* iuxta dictum superius: *Bissus et purpura indumentum eius.* Nam hec due virtutes invaluerunt ultra Judeam in ecclesia gencium conversarum, et ex hinc nimur habebit hec matrona iubileum in die iudicii; nec miremur quid scriptura tam crebro precipit nos in*15* duere Isaac nostrum, quia notum est quod indumenta anime sunt virtutes, Christus autem Dei virtus et Dei sapiencia et forma exemplaris extrinseca efficiens et finis sine cuius illapsi informacione non est creatura aliqua virtuosa. Habitus autem qui sunt qualitates*20* et forme intrinsece non sunt nisi consuetudines et promptitudines ad agendum. Unde Christus illapsus membro suo tamquam sibi accidente dicitur et ipsum induere et contexens virtutibus sapiencia perornare.

O 15 Unde sequitur decimo quinto: *Os suum aperuit 25 sapiencie et lex clemencie in lingua eius.* Virtus enim que est sapiencia patris illapsa ecclesie fecit eam ebullire sapiencia tam secundum actus quam habitus virtutis que sunt eius vestigia, et in lingua eius ordinate ponitur lex laudandi in suo ordine domini et quodlibet opus suum. *Prestet nobis,* inquit Augustinus, *in illa constitutis, ipsam laudantibus, illi coherentibus, cum illa et in illa tamquam matre gloriam suam expectantibus, ut et nos in timore aperiamus os nostrum attente et caute et sollicite.* Nam I<sup>a</sup> Corinth.*30* II<sup>o</sup>, 3 scribit Apostolus: *Cum timore et tremore multo*

Verse 25.  
She gains in  
glory by the  
grafting in of  
the Gentiles.

Verse 26.  
The Church  
is full of the  
wisdom of the  
Father,

*fui apud vos.* Et sequitur: *Os nostrum patet ad vos o Corinthi. Ordinem,* inquit, *posuit lingue sue, laudans creatorem et quamlibet creaturam* in suo ordine, vel pulcrius hoc ordine quo homo amat quidlibet non ut aliud sed vere in ordine bonitatis 5 quo Deus ipsum posuit. Tunc enim vere ipsum diligit ut se ipsum; unde signanter mater nostra Canticorum II<sup>o</sup>, 4 de sponso testatur: *Ordinavit, inquit, in me caritatem.* Sed quia ad illud requiritur noticia philosophica qua ordines bonitatum rerum secundum 10 sapienciam cognoscuntur, ideo sexto decimo et ultimo 16 ita subdit: *Consideravit semitas domus sue et panem ociosum non comedit.* Qui enim vigilanter considerat viam per quam sanctam matrem ecclesiam oportet in Deum ascendere, contemplando ipsum ordinate in 15 suis effectibus, ocio culpabili non vacabit, cum oportet eum studiose vigilare ad fores sapiencie increatae. Et in istis sedecim stat officium matris nostre.

Verse 27.  
and is not  
given to  
idleness.

3. Praise of the  
matron.

Verse 28.  
Her praise is  
attested by all  
the elect and  
by Christ.

Quoad terciam partem Cantici \* quia declamatur huius 196<sup>a</sup> **P** matrone preconium, primo sic subditur: *Surrexerunt 20 filii eius et beatissimam predicaverunt et vir eius laudavit eam.* Testimonium infallibile laudis huius 1 domine capitur ascendendo a testibus expertis qui surrexerunt a miseriis huius vie usque ad testimonium viri sui. Ipse enim est veritas increata, Johannis XIV<sup>o</sup>; 25 multi enim surrexerunt a purgatorio et a limbo qui communicarunt nobis noticiam de beatitudine et gloria ecclesie triumphantis, et veritas testatur in facto sue transfiguracionis et in verbis sue predicationis laudem sponse Matthei XXV, 34: *Venite benedicti patris mei, 30 percipite paratum vobis regnum;* et sequitur verbum laudis: *Esurivi enim et dedistis mihi manducare;*

1. Codd.: apud vos.  
19. A in marg.: Tercia pars.

13. Recte: ociosa.  
31. percipite; in textu Matthaei: possidete.

**P** 196<sup>a</sup> et modo, inquit Augustinus, *in paupertate vivimus et cum morimur in paupertate dormimus, sed surgemus et vere ditabimur.* Unde quia pars beatitudinis est verorum bonorum possessio, ideo secundo subditur in preconium huius matris: *Multe filie congregaverunt divicias, tu supergressa es universas.* Nam omnia temporalia transeunt et decipiunt quoscumque qui ea preponderanter diligunt. Ideo Matthei VI<sup>o</sup>, 19 dicitur: *Nolite thesaurizare vobis thesauros in terra, ubi erugo 10 et tinea demolitur et ubi fures effodiunt et furantur, sed thesaurizate vobis thesauros in celo;* et sequitur: *Ubi est enim thesaurus tuus, ibi et cor tuum.* Filie autem vocantur secundum Augustinum heretici presciti, ut finaliter ab ecclesia dividantur. Inter has filias splendet ecclesia sicut lilyum inter spinas: *Tales, inquit, spine habent florem sine fructu;* nam existentes ad tempus in ecclesia percipiunt fallaciter fidem et ecclesiastica sacramenta, eo quod eis deficit caritas consummata.

**Q** Unde quia tales persepe habundant mundana gloria 3 et fama seculi propter eius divicias, ideo tertio subditur:

*Fallax gracia et vana pulchritudo: mulier timens dominum ipsa laudabitur.* Nam gracia laudis humane, 25 ista sit fallax gracia, quia abducit a sponso, qui est plenus gracie et veritatis. Vana eciam est pulchritudo quecumque sensibilis, cum non sit pulchritudo nisi propter proportionalem numerum insensibilem increatum, in quo est primo per se et proprie pulchritudo (ut patet cap. *Multe*). 30 Ideo signanter dicitur vanitas talis pulchritudo sensibilis et potissime temporalis. Unde rectus et per se ordo iniciandi materiam vere laudis est timor domini; ex hoc

Verse 29.  
The many  
daughters are  
the foreknown  
who are out-  
wardly mem-  
bers of the  
Church.

Verse 30.  
Outward grace  
is of no avail.

1. B: eciam modo.

Aug. 6. A: universa.

2. In codd.: dormivimus; correxii e textu

26. B: Una eciam.

30. In codd.:

ut patet 6. Muite.

1. Aug. l. c. pag. 191.  
q. I, cap. XXXVIII.

29. Decr. sec. pars, causa I,

enim quod caste filialiter timetur sponsus, operatur <sup>196<sup>a</sup> Q  
mulier predicta totum bonum narratum secundum  
dictum ordinem sponso suo, et certum est quod talis  
bona operacio non potest finaliter a laude deficere.</sup>

Unde quia talem vitam laboriosam imperfectam <sup>5</sup>  
oportet habere finaliter complementum, ideo quarto <sup>4</sup>  
et ultimo sic infertur: *Date ei de fructu manuum  
suarum: et laudent eam in portis opera sua.* Quia  
nunquam in cursu vie in qua oportuit matrem nostram  
de nocte consurgere, pannum texere, egentes pascere <sup>10</sup>  
et cetera opera misericordie secundum vitam activam  
perficere, non potest esse talis successiva continuacio  
in eternum, ideo precipit sponsus pro die finalis  
iudicii ut filii ecclesie reciproce dent sibi in quiete\* per <sup>196<sup>b</sup>  
petua de fructu operum; quod est premium beatificum <sup>15</sup>  
meritorum. Nam Luce VI<sup>o</sup>, 38 scribitur: *Mensuram  
bonam et confectam et coagitatam et supereffluentem  
dabunt in sinum restrum.* Beati enim dant beatitu- <sup>1</sup>  
dinem essencialem in via iniciativa ex vi communionis  
reciproce promerendo, et dant beatitudinem accidentalem <sup>20</sup>  
in patria obiective de sua gloria reciproce congau-  
dendo, et sic finaliter laus erit unicuique a Deo  
secundum numerum meritorum; proporcionaliter enim <sup>2</sup>  
ut predestinatus ex maiori gracia plus proficit ecclesie,  
habebit in portis nedum in die iudicii sed toti mundo <sup>25</sup>  
perpetuo patulo gloriam ampliorem. Sicut enim opera  
dampnatorum erunt in die iudicii et post patulo toti  
mundo ad sui confusionem, sic opera beatorum erunt  
perpetuo mundo patencia ad sui glorificationem. Et  
patet in parte sentencia huius Cantici continentis <sup>30</sup>  
duas propositiones secundum numerum literarum  
alphabeti ebraici, cuius primus binarius hic in quatuor  
est divisus. Inter alia interlocutoria aspersi .quod in  
preceptis neutris christiane fidei legimus tale.</sup>

<sup>2.</sup> secundum. In codd. sensum.

(in cod.: bene) dant duplē beatitudinem.

<sup>33.</sup> A A<sub>1</sub>: Inter alia — legimus tale deest.

<sup>16.</sup> B in marg.: Nota quod beati

<sup>23.</sup> Codd.: meritorium.

<sup>34.</sup> B: legius.

Verse 31.  
Her labour in  
life shall be  
rewarded by  
rest in heaven.

## CAP. XXI.

A 19<sup>b</sup> Fortuna non tantum arridet mihi ut valeam facere aliquod argumentum quod visum est in oculis doctoris valere in materia de rectificacione elemosine occupate 5 a clero per dominos temporales, sed breviter quocunque argumentum quod feceram dicit generaliter deficere tam in materia quam in forma. Sed revera sic dicere non est solvere, quia sic pica posset solvere quilibet argumenta. Quesivi autem si rex Anglie potest 10 auferre licite atque legitime temporalia a clero suo legio delinquenti, et dimissa forma illius questionis recorditer insoluta, convertit more matrone respondentis querenti *quantum distat Lincolnia* quod sacrum plenum prunis. Rex (inquit) non potest auferre 15 simpliciter aliqua temporalia a clero suo legio delinquenti, et quia sensus quem habet de signo isto simpliciter est multis incognitus, ideo specificat eius sensum. Solum (inquit) aufert simpliciter qui auctoritate propria aufert; et quia oportet dicere quod rex habet 20 auctoritatem propriam ad hoc datam sibi a Romano pontifice vel a Deo, ideo oportet ipsum dicere quod solum ille auctoritate propria facit qui non capit illam ab alio. Auctoritas enim que subiectatur appropriate in rege est auctoritas propria, quia aliter nihil 25 sufficeret facere auctoritate propria. Sic (inquit) ille aufert simpliciter bona ab ecclesia qui aufert ab ea 1 omnia bona sua. Rogo videamus primo quam remote dimittitur questio insoluta et videamus secundo quam infundabiliter et extranea fingitur signacio huic signo 30 simpliciter. Nam iuxta hunc sensum nichil potest facere quicquam simpliciter nisi Deus, sed solum secundum quid. Sed cum non sequitur: Creatura facit opus solum secundum quid, ergo facit illud, sed

My opponent says all my arguments fail in matter and form, but he will not meet them.

He says that the King cannot "simply" take away goods from a delinquent clergy; and by "simply" he means:

a) the authority must be original;

b) the taking must be complete.

α) According to this only God can do anything simply,

14. B: plenum pravis. 21. A in marg.: De ablacione temporalium.  
21. B: tens oportet. 26. A A<sub>1</sub>: qui auferret. 31. 32. A A<sub>1</sub>: sed bonum secundum.

sequitur evidenter oppositum propter fallaciam secun- 196<sup>b</sup> A  
 and no one can have made gifts to the Church.  
 dum quid, et simpliciter videtur quod non est possibile creaturem facere quicquam bonum vel malum,  
 et per consequens, nullus dominus temporalis dedit ecclesie dominium temporale, et per idem non habet 5 quodvis dominium, quia solum daretur sibi, ut haberet illud secundum quid. Nec valet fingere quod iste terminus simpliciter habet sensum predictum, ubi doctor limitaverit, et alibi habet sensum aliud, quia non valeret significacio huismodi solum fundabilis ex tali \* auctore. 196<sup>c</sup>

*β) God took Christ from the disciples, but not altogether.*

Item, iuxta fidem scripture ante ascensionem fuit 2 B verum quod auferetur ab apostolis Christus qui est sponsus ecclesie (ut patet Marci II<sup>o</sup>, 20); ex quo oportet consequenter concedere quod Deus pater abstulit simpliciter ab apostolis Christum suum, quia auctoritate propria. Quod videtur nimis extraneum, cum solum ad tempus abstulit eis Christum et solum secundum humanitatem vel partes eius, cum mansit cum apostolis perpetuo non ablatus secundum divinitatem que est tota personalitas sua; ideo secundum 20 modos loquendi philosophorum talis foret ablacio secundum quid, licet fuit vera ablacio. Item, iuxta, 3 Even God can istam descripcionem nec homo nec Deus posset auferre take nothing from man since he must take everything and destroy man.

sic faceret, quod esse non potest, sicut nemo potest habere auctoritatem ad peccandum. Deus autem si auferret ab homine omnia bona sua, tunc illa ablacione annichilaret ablatarium, quia remanente eo oporteret remanere aliquod bonum suum. Quomodo ergo bonitatem essentialem posset Deus auferre a bono? Per illam Deus ergo non posset auferre bona ab ecclesia

6. B: vel haberet. 9. 10. B: valeret signacio. 10. A: ex tali ex auctore; A: ex tali exactiore. 11. A in marg.: De ablacione temporalium (Below 196<sup>b</sup> without mark of reference). 16. A in marg.: De illa dicione simpliciter quomodo debet intelligi (Above 196<sup>c</sup> without mark of reference). 19. 20. B: secundum deitatem.

B 196<sup>a</sup> vel alia creatura; et revera fingere talem significacionem infundabilem ad cecandum regem et regnum quod non possunt quicquam auferre a subditis, foret nimis supina stulticia, nam ignorancia est percepta. Sic enim dicerent domini quod non auferunt simpliciter sed secundum quid, proporcionaliter ut dederunt, nec foret alicubi periculum, quia illa bona non fuerunt sua sed solum secundum quid. Melius ergo fuissest descripsisse veritatem catholicam et defensionem pertinacem, ut declaretur si poterit quod non verificatur de rege et regno descripcio predicta de heresi, sed ad tedium scole fugitur per ambages. Melius tamen foret studere logicam et dicere quomodo debet intelligi iste articulus fidei catholice *ecclesiam sanctam catholicam*, tunc enim non dicerentur tot sentencie heretice et sibi ipsis contrarie, ut puta, quod ecclesia que ante mortem Christi fuit synagoga cepit post mortem Christi. Ista enim non est logica huius mundi quod ante mortem Christi non fuit ecclesia et sic de multis aliis erroribus. O quam gloria foret conclusio quod nemo potest quicquam auferre a clero nisi iuste, nemo enim potest quicquam auferre a clero nisi auferat illud simpliciter, sed nemo potest quidquam auferre simpliciter nisi iuste, ergo conclusio. Si enim quis aufert aliquid auctoritate propria, cum nemo potest habere auctoritatem ad peccandum, sequitur quod nemo potest auferre quidquam auctoritate propria nisi iuste.

C Sed ulterius multiplicando inconveniencia dicitur quod clericus sciens patronum suum esse dampnatum debet orare pro eo, ut mitiget eius penam, et allegantur ad hoc dicta doctorum Praepositivi, Altissidorensis,

Rulers may take away  
“secundum quid”, as the goods were given;

indeed we may come to the logical conclusion, that all taking from the clergy is right.

1. B: signacionem. 24. A A<sub>1</sub>: quis deest. 31. In codd.: prepositivi Altisiodorensis.

My opponent says that a priest may pray for a patron whom he knows to be damned.

31. Praepositivus, natione Lombardus, cancellarius universitatis Parisiensis anno 1207. cf. Fabricii Biblioth. med. et inf. aetatis VI, 315. Altissidorensis, cognomen nonnullorum decretistarum et theologorum. cf. Franklin Dictionnaire l. c. p. 51.

Hostiensis in Summa, et specialiter doctoris Bonaventure super IV<sup>o</sup> Sentenciarum, et ita (ut prius dogmatizatum est) quod privilegia et possessiones ecclesie debent in casu defendi per mendacia, ita modo dicitur

This would be  
praying for a  
devil.

quod debet eorum possessio continuari per suffragia dyabolica. Constat quidem ex fide evangelii quod Iudas est dyabolus, et per idem quilibet perpetuo dampnatus. Sicut ergo suffragia specialiter facta pro mortuis sunt suffragia mortuorum, sic suffragia facta specialiter pro dyabolis sunt suffragia dyabolorum. Unde \*

<sup>196<sup>a</sup></sup> percipiatis quomodo mendax allegacio induxit ad interpellandum pro dyabolo dampnato speciali suffragio.

He alleges the authority of Bonaventura, who is against him.

Rogo notetis quomodo allegatur doctor Bonaventura super IV<sup>o</sup> Sentenciarum procurasse effectualiter pro hac parte; scribit enim super distinctionem XLVI<sup>am</sup> libri quarti sub hac forma: *Videtur, inquit, quod per suffragia aliqua mitigacio fiat dampnatis* et faciendo quinque raciones pro parte illa recitat tres responsiones quas reprobat. Prima dicit a quod *suffragia ecclesie prosunt dampnatis, non tamen omnibus, quia non valde malis*, et istam dicit fuisse magistri Prepositivi. Sed ista dimissio pene est solum ad tempus (ut quidam dicunt quod omni die Pasche habent omnes dampnati remissionem pene). Secundi dicunt quod fit remissio simpliciter non b D secundum proporcionem arismetricam sed geometricam (ut dicitur de indulgentiis), ita quod non quilibet operacio eque meritoria eque diminuit de pena eterna, sed quilibet operacio ecclesie eque meritoria diminuit proporcionaliter de pena quam invenit, ut si meritum 30 ecclesie, ut quatuor diminuit centesimam partem

II. A in marg.: Suffragia pro mortuis si et quomodo prosunt (Above 196<sup>a</sup> without mark of reference). 13. B: Beneventure. 16. A in marg.: Quadruplex opinio. 21. In Codd.: istum.

16. Verba Bonaventurae; cf. Bonaventura, Liber IV Sentenciarum, dist. XLVI, Art. I, q. I (Opp. [Ed. Venet. 1754] IV, 1019, 1020).

D<sup>196</sup><sup>a</sup> qualitativam pene, tunc quodcunque meritum domini diminuit proporcionaliter centesimam partem pene quam invenit, et ita superest semper divitibus occasio impetrandi indulgencias, tam pro vivis quam mortuis, tam existentibus in purgatorio quam dampnatis. Tertia opinio dicit quod *suffragia ecclesie non prosunt dampnatis vel ad liberacionem totalis pene nec ad ablacionem partis pene diminuendo vel mitigando, puniens ne tantum puniatur, sed fortificando punitum aut melius et tollerabilius sustineat.* Sed reprobatis hiis tribus opinionibus sequitur doctoris sentencia in hec verba: *Ideo, inquit, est aliorum opinio communior et verior quod suffragia dampnatis non prosunt, nec ecclesia intendit orare pro eis.* Et si sophista instet <sup>15</sup> quod quelibet istarum opinionum est tunc vera, patet quod doctor intelligit quod quelibet aliarum est vera secundum partem, vel negative non est vera. Ista vero eis contradictoria est vera totaliter. Et consequenter respondeat ad quinque argumenta facta in <sup>10</sup> oppositum: Primum est ex dicto beati Augustini, Enchiridion CX<sup>o</sup>, dicentis quod *quibus mortuis prosunt suffragia ecclesie vel prosunt ut plena fiat remissio vel ut tolleracior fiat eis dampnacio.* Ex quo videtur quod pena dampnati poterit mitigari. <sup>25</sup> Dicendum, inquit, quod non intelligitur de dampnacione *facta in inferno, ubi nulla est redempcio, sed in purgatorio, ubi duplicitate illis prosunt: vel statim liberando, ut eos qui parum habent de cremabili vel mitigando quoad eos qui gravius peccaverunt.* Et <sup>30</sup> eadem responsum tenet sanctus Thomas super

Damnation is  
used in two  
senses and may  
be only to pain  
in purgatory.

8. A A<sub>1</sub>: diminuende vel mitigande. 21. In codd.: Euch. CXII.

25. A in marg.: Responsio. 28. A: ut eis. A in marg.: Dampnacio capitulare dupliciter.

21. Aug. Enchir. cap. CX. Opp. tom. VI, pag. 238. Cf. Bonaventura l. c. Opp. IV, 1019. 25. Bonaventura l. c. Opp. IV, pag. 1021.

IV<sup>o</sup>, distinccione XLVI<sup>a</sup>, questione prima. *Dampnacio*, 1 D inquit, quandoque large accipitur pro deputacione ad 196<sup>a</sup> penam quancunque, ut *Luce* XXIII<sup>o</sup>, 40 dicit beatus: *Latro, tu in eadem dampnacione es; quandoque vero 2 accipitur stricte pro deputacione ad penam perpetuam, 5 ut Matthei XXV<sup>o</sup>, 46: Ibunt hii in supplicium eternum;* et ista significacio est famosior. Et istam responsonem tenet Ostiensis in Summa sua, libro quinto, De Penitenciis et Remissionibus, secundum quod anime defunctorum, et exponitur dictum Augustini, XIII<sup>a</sup>, 10 q. II<sup>a</sup> *Tempus.* Glossa autem que dicit quod papa dispensat contra Deum male exponit contrarie Hostiensi.

Argument from  
a saying of  
Augustine's;

from the  
Church's  
praying for all  
the departed.

Secundo arguit doctor ex alio dicto \* beati Augu- 2 E stini dicentis de pena Arrii quod non est determinata, 197<sup>a</sup> quia augetur secundum quod peccatores suo errore 15 multiplicantur, sed Deus pronior est ad miserendum quam ad puniendum. Ergo si in statu dampnacionis potest eorum pena augeri, potest et minui. *Dicendum,* inquit, quod non est simile, quia remissio debet fundari in fundamento caritatis, sed Arrius continue habet 20 malam voluntatem sed non caritatem. Tercio arguit 3 sic: Impossibile est multorum preces non exaudiri, sed ecclesia orat pro omnibus fidelibus qui moriuntur; de quibus constat multos dampnari. Ergo si ecclesia non frustra orat, oportet omnes fideles salvari. 25 *Dicendum,* inquit, quod si constaret ecclesie aliquem esse dampnatum, non oraret pro eo. Et quantum ad formam ac materiam ulteriorem istius argumenti patet inferius. Quarto arguit doctor sic: *Plus placet 4 Deo pena quam quis sustinet voluntarius quam alia 30*

7. B: ista signacio.

18. A in marg.: Responso. Argumenta quod omnes salvabuntur et soluciones (Above 197<sup>a</sup> without mark of reference). 26. A in marg.: Responso.

30. A: quis tinet.

1. Thomae in IV. librum Sentenciarum dist. XLVI, q. II. Opp. tom. X (Edit. Paris. 1660), pag. 707. 10. Decr. sec. pars, causa XIII, q. II, cap. XXIII. 18. 26. Bonaventura I. c. pag. 1021.

**E** 197<sup>a</sup> *quam quis sustinet invitum, sed dampnatus penam sustinet invitum.* Sed vir iustus in casu penam sustinet voluntarius pro dampnato, ergo vir iustus superstes plus solvit Deo pro dampnato voluntarie paciendo, 5 quam dampnatus sufficeret solvere pro se ipso. Ergo si Dei iusticie satisfactum est pro eo quod minus placet, Dei misericordia acquiretur pro eo quod magis placet. *Dicendum*, inquit, *quod verum est, cum Deus remunerat virum iustum qui pie et condiciona-*  
 10 *liter orat pro defuncto dampnato.* Sed (ut dicam posterius) talis orat realiter pro se ipso et solum pro capacibus. Ideo dicit doctor, eo quod pena voluntaria non potest assumi nec acceptari pro eo qui non 5 habet caritatem. Quinto arguit doctor sic: *Talis iustus*  
 15 *punit se meritorie pro dampnato, ergo Deus acceptat hanc penam pro illo.* Sed Deus non bis punit in id ipsum, ergo oportet quod dampnatus habeat mitigationem pene. Patet ex significacione proximi argumenti quod iustus punit se pro merito suo atque ecclesie  
 20 et non pro salvacione talis dampnati.

**F** Sed ulterius querit doctor utrum fiat mitigacio pene dampnatorum ex pietate misericordie divine. Et 1 arguit primo quod sic per illud Psalmi LXXVI, 10:  
*Numquid obliviscetur misereri Deus aut continebit*  
 2 *in ira sua misericordias suas?* Secundo per hoc quod peccans mortaliter offendit Deum a quo est omne bonum, ergo meretur amittere omne bonum; cum ergo Deus non adnichilat eum, videtur quod Deus 3 misericorditer punit eum. Tercio per hoc quod, eo 30 ipso quo quis peccat offendit in ordinem, et per consequens meretur statim ordinari ad penam, cum ergo Deus expectat eius conversionem et non statim

4. Voluntary atonement is better than involuntary; so the suffrages of the pious atone more than the pains of hell.

5. God accepts the atonement.

Answer:  
The profit is to the Church, not to the damned.

The doctor argues that God's mercy extends to the damned.

1. A: quis tinet. 8. A in marg.: Responso. 18. B: signatione. 19. A in marg.: Responso. 21. A in marg.: Questio bona.

8. Bonaventura l. c. pag. 1021. 21. Bonaventura l. c.  
 25. Et sequencia ibidem in secunda quaestione (pagg. 1021, 1022) mutatis aliquot verbis invenies.

dampnat eum, videtur quod pietas Dei se extendit<sup>197a</sup> F ad dampnabilem. Quarto per hoc quod peccans<sup>4</sup> offendit in infinitum bonum, ergo meretur infinitam penam, quam cum Deus non infligit, sequitur quod Deus misericorditer punit quemlibet peccatorem. Sed<sup>5</sup>

*God's mercy works in fixing their punishment, not in lessening it afterwards.*

doctor respondet concedendo consequens: *Dicendum,*<sup>1</sup> inquit, *quod mitigacio pene dampnatorum dupliciter potest intelligi, aut quantum ad taxacionem et infliccionem pene; et sic indubie est pene mitigacio in inferno, quia illa mitigacio non est nisi mitis et misericors perpetue pene deputacio.* Sed secundo modo<sup>2</sup> potest intelligi mitigacio post pene taxacionem et infliccionem, et hoc modo nulla cadit mitigacio a divina misericordia. Et rogo scolam<sup>\*</sup> hic vigilanter attendere<sup>197b</sup> si non sit dictum mendacium adducendo testimonium<sup>15</sup> huius doctoris in aliquo, cum tam manifeste contrariatur dicenti quod ecclesia debet orare pro dampnatis in inferno, ut pena eorum fiat remissior. Unde sanctus Thomas (ubi supra) recitando tres opiniones erroneas imponit tertiam Altissidorensi dicenti quod<sup>20</sup> dampnati non suffragantur per diminucionem vel interrupcionem pene, sed per confortacionem pacientis, sicut si homo portaret grave onus et facies sua per funderetur aqua, confortaretur, licet onus in nullo sit levius. *Est, inquit sanctus, predicta opinio presump-*<sup>25</sup> *tuosa, ut puta, sanctorum dictis contraria et vana, nulla auctoritate fulcita et nihilominus irracionabilis, quia dampnati in inferno sunt extra vinculum caritatis, secundum quam opera virorum continuantur defunctis.*

Et post respondet ad quintuplex argumentum per G quod probaretur ficta sentencia, et patet primum commentum mendacii et repugnancia testium adduc-

4. B: sequitur Deus.  
5. A B in marg.: Mitigacio pene dampnatorum dupliciter accipitur.  
7. A in marg.: Responsio.  
20. In codd.: Altissidorensi.

6. Bonaventura l. c. pag. 1021, 1022.

**G** 197<sup>b</sup> torum. Si (inquam) liceret de testibus mendacibus colare commentum in quo erraverint, patet quod sentencia summe heretica posset colligi nendum ex sentencia dyaboli et membrorum suorum, sed ex sentencia 5 doctorum catholicorum. Dyabolus enim ex arte mendacii inmiscet sepe cum mendaciis veritatem, igitur quando rite capitur unus doctor in testem, supponi debet quod non sit contrarius illi in eodem libro et eadem materia cuius sentenciam testaretur, etsi 10 arguatur quod ego sim in eadem dampnacione, cum allego pro una suppositione quam supposui totum mundum, et constat quod mundus est mendax et My opponent's proditor. Talia autem argumenta non sunt digna ut arguments are remittantur in vicum scolarum examinanda sophistis, 15 sicut conclusio supradicta que ponit quod eadem ecclesia in numero que ante mortem Christi fuit synagoga incepit post mortem Christi, sed brasiatricibus Oxoniensibus mittenda est ista argucia examini concludens ex particularibus particulare eis impertinens, 20 sicut replicacio qua dictum est quod non valet fingere hoc vel illud mitti debet grammaticis. *Ego, inquit, valeo hoc fingere (nam sicut sunt multi mundi, sic valet)* est equivocum iuxta grammaticos sic loquentes: *Qui valet ille potest, et qui valet hic validus est; im-* 25 *personale nunc personale notatur. Quid ergo totum genus hominum iudicare potest de istis arguciis?*

**H** Secundum commentum mendacii est de caractere ordinis quod solum sacerdotibus imprimatur, et allegatur in testimonium huius ficticie Bonaventura super 30 dist. XXIV<sup>a</sup>, quarti Sentenciarum; et per illud mendacium dicit se tollere suppositionem quam supposui

He alleges the authority of Bonaventura as to the "stamp" of priesthood.

18. In codd.: Oxoñ.  
lidas sit; B: validus sit.

21. In codd.: in quia.  
27. A in marg.: Secundum commentum.

24. A A<sub>1</sub>; va-  
lidus sit; B: validus sit.  
20. Cp. Bonaventura Lib. IV.  
Sent. dist. XXIV, pars II, Art. I, q. I. Opp. IV, pag. 650.

describendo clericum. Ostenditur autem illud men- 197<sup>b</sup> H  
dacidum ex veritate scripture doctorum.

But Bonaventura rejects  
two forms of  
his theory as  
to orders,  
and favours a  
contrary view.

Querit autem primo utrum in omnibus ordinibus  
character imprimitur et, probando quod sic, per quadru-  
plex argumentum recitat duas opiniones quas reprobat; 5  
quarum prima dicit quod *caracter in solo ordine 1  
sacerdotali imprimitur, in ordinibus autem inferioribus  
solum fit disposicio ad sacerdotalem characterem*, sed  
hoc dicit esse falsum. Cum *in ordinibus sacris in-  
ferioribus fiat segregacio perpetua clericorum a laycis*, 10  
ideo manifestum est quod limitatio in illis ordinibus  
est vel requirit clericalem characterem. Secunda opinio\* 197<sup>c</sup> 2  
quam reprobat est quod *caracter imprimitur in omni-  
bus ordinibus sacris, sed non in inferioribus, quia  
isti et non alii possunt laicis commisceri*; sed cum 15  
*nullus ordo sit iterabilis et quilibet habeat aliquid de  
racione sacramenti, videtur quod in quolibet sit ali-  
quid quod habeat rationem rei et signi perpetui*; hoc  
autem characterem dicimus. Ideo est tercia opinio pro- 3  
babilior quod *in omnibus ordinibus caracter imprimitur 20  
sicut raciones ostendunt expresse*. Cum enim *caracter  
sit signaculum expressum, distinctivum et perpetuum  
et Christo configurativum, et hoc est in omnibus ordinibus*, non dubitandum est in omnibus characterem  
imprimi. 25

Bonaventura's  
opinions shown  
by quotations.

Et consequenter respondet ad obiectum quadruplicem.  
Ad primum quo sic arguitur: *Caracter est signaculum 1  
spirituale, ergo in illis solis imprimitur in quibus  
datur aliqua potestas nova et spiritualis, sed potestas  
omnium ordinum inferior est corporalis, ut aperire 30  
ostium vel custodire, prophetias dicere, candelabra*

5. A in marg.: Duplex opinio. 6. A in marg.: De caractere  
ordinis (Below 197<sup>b</sup> without mark of reference). 9. A in marg.:  
Bonaventura. 22. Codd.: distinctum . . . configuratum. 26. A B in  
marg.: Quadruplex argumentum.

6. Seqq. e Bonaventurae libro IV. Sent. deprompta sunt. Cf.  
1. c. 651.

H<sup>197e</sup> deferre, ergo in istis nullo modo imprimitur caracter.

Dicendum, inquit, quod omnibus ordinibus datur potestas vel spiritualis de se vel ad spiritualem ordinans. Unde potestas hostiarii est ad admittendum 5 homines ad divinum sacrificium, potestas lectoris non solum ad excitandum auditorem exteriorem, verum eciam interiorem, et sic de aliis.

I 2 Secundo sic arguitur: *Caracter est signaculum quod respicit vel habet imprimi in ymagine ad configu- 10 randum ipsam Deo; sed actus quorundam ordinum solum sunt circa ministeria inferiora, ergo cum talia non spectant ad configuracionem huius, videtur quod in illis nullus caracter imprimitur.* Dicendum, inquit, quod caracter ordinis ut conservativus animam 15 configurat Deo secundum ymaginem quasi assimilatam Deo, quod potissime fit in ordine supremo, vel dicendum quod magis proprie configuratur tale signaculum Christo. Unde cum Christus triplex habuerit officium, scilicet ministri in agendo, pugilis in paciendo, 20 redemptoris in moriendo, triplex fuit sacramentum secundum quod homo configuratur sic Christo tripliciter; unde tantum est triplex sacramentum in quo fit characteris impressio. Nam baptismus configuratur morienti et redimenti, unde sepelitur homo in mor- 25 tem. Confirmacio vero configuratur pacienti et pugnanti, ideo signum crucis fit in fronte. Sed ordo configuratur ministranti et operanti, sicut magister ostendit in litera, et quia in omnibus ordinibus configuratur clericus Christo secundum plus et minus, 3 ideo in omnibus illis caracter imprimitur. Tercio sic

2. A in marg.: Responsio. 15. A in marg.: Responsio. 18. In codd.: habuit. 22. A in marg.: Tantum in tribus sacramentis caracter imprimitur. 28. A in marg.: Utrum in singulis ordinibus caracter imprimitur (Below 197e without mark of reference).

14. Bonaventura l. c. ut est conservantis animam. 27. 28. ma- gister ostendit. Bonav. l. c.: sicut recte ostendit.

arguitur: *Caracter est signum indeleibile; ergo si 197° I collocat hominem in aliquo statu, impossibile est ab illo statu recedere, quin fiat contumelia sacramento, sed in minoribus ordinibus constituti possunt licite redire ad laycum, ergo in eis caracter non imprimitur.* 5 *Dicendum, inquit, quod caracter omnium ordinum manet in anima sive revertentis ad laicatum sive morientis ut signaculum distinctivum et hoc vel ad gloriam si bene usus est, vel ad ignominiam si male.*

Quarto arguitur per hoc quod *caracter est signaculum perpetuum, manens in anima separata, ergo non debet imprimi nisi ad actum perpetuum; sed actus ministerialis istorum ordinum inferiorum non est perpetuus.* Ergo etc. *Dicitur, inquit, quod non oportet ut maneat semper quantum ad usum ministerii quod iste usus vel abusus convertitur in premium vel mercedem.* Unde secundo querit et tenet quod *in diversis ordinibus diversi imprimuntur characteres distincti, et hoc specifice, sicut ordines, ut oportet eum dicere, et arguendo quadrupliciter ad oppositum \* 197° respondet.* *Dicendum, inquit, quod inter opinantes in omnibus ordinibus esse characterem duplex opinio esse consuevit.* Quidam enim dicere volunt quod omnes ordines in uno caractere uniuntur; differunt tamen secundum maiorem implecionem et minorem, 25 *sicut si sigillum imprimatur in cera tenui, deinde forcius vel amplius, paulatim procedendo secundum plus et plus quoisque perveniatur ad statum perfectum.* Si autem queras que sit racio talis impressionis, respondeo breviter quod *hoc est propter 30*

6. A in marg.: Responsio. 8. A A<sub>1</sub>: signaculum destitutum; B: distinctum. 13. B: ministerialis. 14. A in marg.: Responsio. 17. A in marg.: Opinio. 18. B: diversis imprimuntur. 23. A in marg.: Duplex opinio. 25. A in marg.: Prima.

25. Bonav. l. c.: minorem complexionem.

I 197<sup>a</sup> *characteris imperfeccionem*; et tripliciter reprobat istam opinionem satis vivaciter.

**K a** *Primo, inquit, si hoc esset, tunc esset impossibile promoveri ad sequentem ordinem dimisso priori; quod est b contra iura. Item, tunc non esset diferencia inter ordines nisi secundum maius et minus; quod est manifeste falsum, cum potestates in diversis ordinibus sunt ad diversa coordinate. Et tertio, si caracter sic susciperet magis, per idem posset suspicere minus, et per consequens 10 foret debilis, et per idem caracteres aliquorum sacramentorum magis et minus reciperent, ut dicatur baptizatus vel confirmatus magis et minus; quod est dominino inconveniens.* Ergo et posicio. Alia possunt fieri argumenta quod per idem caracter baptismi 15 crescere posset ad qualemque caracterem. Oportet enim in casu concedere quod duorum acolitorum caracter sacerdotalis fuit impressus in uno, et in alio non, posito quod alter cresceret in posterum in sacerdotem et alter maneat tantum acolitus, et foret 20 confusio in sacerdocio secundum magis et minus. Ideo dicit secunda opinio melius quod *in diversis ordinibus imprimuntur diversi caracteres, eo quod non solum qui ad Dei cultum assumuntur, distinguuntur ab aliis, ymmo inter ministrantes est ordo 25 atque distincio, et ulterius gradus illi et potestates ministrandi, si simul dantur, nunquam auferuntur, eciam si ad alius ministerium elevatur qui in minori ministraverat; et ideo in diversis ordinibus diversa sigilla debent imprimi secundum que nobis 30 diversitas potestatum ministrandi et perpetuitas innotescat; tale autem signaculum est caracter.*

2. A A<sub>1</sub>: satis vivaciter deest.

11. B: reciperent — minus deest.

21. A in marg: Secunda opinio.

26. B: sed simul. A A<sub>1</sub>: licet

semel. Ibidem codd.: eciam si alterius. Correxi. 30. B: peccatum ministrandi.

23. Bonav. l. c. pag. 652 seqq.

*Ideo in diversis ordinibus imprimuntur diversi<sup>197</sup><sup>a</sup> L  
caracteres, et concedende sunt raciones hoc ostendentes. Ad primum in oppositum quo sic arguitur:<sup>1</sup>  
in sacramento baptismi non imprimitur nisi unus  
caracter; similiter in sacramento confirmacionis,<sup>5</sup>  
ergo pari ratione in sacramento ordinis. Dicendum,  
inquit, quod non est simile pro eo quod non ponit  
ita diversitatem, sicut ponit ordinis sacramentum  
quod de sui ratione implicat diversitatem graduum.  
Ad secundum quo sic arguitur sacramentum ordinis<sup>2</sup>  
essencialius respicit caracterem quam aliquod aliud  
sacramentum in quo caracter imprimitur; si ergo  
ordo unum est sacramentum quantumcunque pluri-  
ficetur, videtur quod unus caracter in eo imprimitur.  
Dicendum quod verum est, sed non nisi prout com-<sup>15</sup>  
paratur ad ulterius signaculum. Sicut ergo una  
litera est scripta et due et tres et quattuor, et tamen  
multarum literarum aggregacio ad unam sentenciam  
exprimendam non est nisi una scriptura: sic in  
proposito intelligitur quod omnis talis figuracio<sup>20</sup>  
ordinatur ad hoc quod ei inscribatur signaculum  
secundum quod homo Dei minister perfectus esse  
iudicatur, et cum sacramentum dicat quid ad alterum,  
et eciam characteres uniuntur secundum quid ad  
alterum, ideo plures characteres unum faciunt sacra-<sup>25</sup>  
mentum. Tercio sic arguitur: Si plures characteres in<sup>3</sup>  
eadem anima imprimuntur, aut ergo differunt specie  
vel solum numero; non secundo modo, quia oportet  
recipiens denudari a natura rei recepte, nec primo  
modo, quia ex diversis secundum formam<sup>\*</sup> et speciem<sup>198</sup>  
manentibus non fit unum nisi unum materiale. Ad  
illud dicendum, inquit, quod dupliciter est loqui de*

6. A in marg.: Responsio.      13. 14. B: purificetur.      15. A in

marg.: Responsio.      16. Operatur in codd. Ibid. si ergo in codd.

20. sciencie figuracio in codd.      23. A A<sub>1</sub>: Sed quidem secundum

quid — characteres deest; ibid. Sed quidem ad alterum in codd.      27. A A<sub>1</sub>:

ac ergo differunt.      31. B: unum sit.      31. 32. Ad aliud in codd.

32. A in marg.: Responsio.

**L** 198<sup>a</sup> *caracteribus vel in se vel prout uniuntur in unitate et integritate subiecti. Si in se, sic differunt, sicut diverse species numeri, si secundo modo, tunc sicut binarius et quaternarius constituunt senarium et habent rationem partis constitutive et complementum ponitur in senario, sic intelligendum est in proposito suo modo, licet non sit omnino simile. Quarto arguitur per hoc quod natura non facit per plura quod facere potest per unum, ergo auctor nature non imprimit in ordinato multos caracteres, cum solum unus sufficit, sicut evenit in baptismo. Que ergo necessitas ponendi in ordine tam distinctos caracteres? Dicendum, inquit, quod hoc verum est, quando aliquid potest per unum ita complete fieri ut per plura; hoc autem non fit in proposito pro eo quod oportet ordinatos non solum distingui ab aliis, sicut fit caracter baptismi, sed oportet ipsos distingui plus quam materiali differencia in se ipsis.*

**M** Expergiscat rogo auditorium et consideret si iste locus et sermo doctorum dat efficax testimonium ad fantasiandum quod solum in ordine sacerdotali caracter imprimitur, cum tam spissim manifeste testatur oppositum. Et revera homo cui ars mencandi non foret laudabilis verecundaretur de tam patente mendacio. Ille autem qui vel intenderit omnia dicta sua capi yronice vel mendacium sibi ascriberet ad honorem, daret occasionem ut non credatur amplius allegationi vel testimonio suo eciam quicquid iuraverit. Ex primo igitur commento colligitur quod doctor iste vel falsificat multipliciter testem suum, vel quod testificacio sequens sit omnino mendosa et nimis inutilis, cum ipse et testis suus tam crebro et tam patule contradicunt. Quomodo queso invocarem racionabiliter suffragium testimonii

These quotations enable us to estimate our opponent's power of lying.

Bonaventura either contradicts himself; or is falsely alleged.

4. In codd.: ternarius. 6. A A<sub>1</sub>: sicut intelligendum. 13. A in marg.: Responsio. 16. In codd.: distigui. 20. A A<sub>1</sub>: logicus et sermo. 28. B: primo ergo.

In either case he doctoris in eadem opinione et eodem libro quem in 198<sup>a</sup> M  
is valueless as an authority. eadem opinione implico cencies esse mendacem? per  
inde quidem foret allegandus dyabolus in testem  
sentencie, cum notum sit quod ex cautela et subtili-  
tate ingenii plurima vera dicit. Et hec racio quare 5  
quietor in allegacione scripture que mentiri non  
poterit et sanctorum doctorum quorum sentenciam  
volo ex integro sustinere. Alios autem doctores nolo  
sic allegare nisi arguendo ad hominem, cui foret  
talis doctoris testificacio argumentum, et sic allegarem 10  
contra mendacem oratorem dyaboli ipsum patrem  
mendacii, sed non ut sit mihi testis ydoneus.

In isto autem secundo commento absque tergiver- N  
sacione patet primo mendacium allegantis; patet secundo  
quod non solvitur argumentum quod feci supponendo 15  
descripcionem clerici, per hoc quod mendaciter allegatur  
quod solum in sacerdocio caracter ordinis imprimatur;  
et tertio quod ista sentencia convictionis mendacii  
foret medium doctori isti mihi et aliis cavendi caucius  
de mendosis allegationibus in futurum. 20

Scola quidem mendacii est per se a Deo et tota  
ecclesia detestanda dicente venerabili Anshelmo primo:  
Cur Deus homo cap. XII<sup>o</sup>: *Non, inquit, sequitur si*  
*Deus vult mentiri, iustum est mentiri* (supple si non  
ex possibili), *sed pocius sequitur dominum illum non 25*  
*esse. Nam nequaquam potest velle mentiri voluntas,*  
*nisi in qua corrupta est veritas, ymmo que deserendo*  
*veritatem corrupta est.* Quid ergo sequitur ex ista  
responsione mendacii? Revera mendacium mendacio  
cumulatum. 30

Tercium commentum est ficio \* testimonii sancti 198<sup>b</sup>  
Thome quod in solo ordine sacerdotii vel suo sub-

22. A in marg.: Anselmus; in codd. cap. X. 24. 25. Recte: si  
ex non possibili. 32. A in marg.: S. Thomas.

22. Anselmi Opp. tom. I, pag. 80. 32. Thomae lib. IV.  
Sent. Opp. tom. X, pag. 442.

N<sup>o</sup> 198<sup>b</sup> dito caracter ordinis est impressus, et limitatur locus super distinctione XXIV<sup>a</sup> quarti Sentenciarum; et indubie tractat istam sentenciam ibidem, questione secunda, articulo tercio, recitandoque tres opiniones, ut doctor Bonaventura; quarum prima dicit quod in solo ordine sacerdotali caracter imprimitur; secunda quod in solis sacris ordinibus, *sed hoc, inquit, iterum nichil est.* Unde, inquit, *cum caracter sit signum distinctivum ab aliis, oportet quod in omnibus ordinibus imprimitur,* *et cuius eciam signum est quod oportet quod characteres perpetuo maneant et nunquam revertentur.* Et respondeat ad tria argumenta in oppositum, sicut supra. Et patet quod nec hoc est conveniens testimonium ad probandum solum in ordine sacerdotali characterem esse impressum, cum militat directe in oppositum; et revera cum mendacium in castris armorum corporalium tamquam eis contrarium sit oditum, (ut patet Machabeorum VII<sup>o</sup>), multo magis in castris scolasticis in quibus militarent solum pugiles veritatis.

O Sed instatur tripliciter: Videtur enim primo quod 1 uterque istorum doctorum ponat characterem omnino indelebilem, ego autem dixi superius quod character aliquis est tantummodo temporalis. Hic dico quod neuter eorum est mihi authenticus. Ideo non allego eos nisi arguendo ad hominem. Dico tamen quod glossari possunt intelligendo per characterem esse vel fuisse deputatum ad aliquod sacrum ministerium in sancta ecclesia, et hoc non potest desinere esse, et 25 ideo dicit prior doctor quod character manet perpetuo in officio vel premio; nam in predestinatis manet post miliciam quod illi fuerunt deputati ad officium

10. A A<sub>1</sub>: quod careat; careat extinctum.  
obieccio. Responsio. Auctoris sentencia.

20. A in marg.: Triplex

8. Bonaventura lib. IV. Sent. dist. VI, pars II, art. I, quaest. IV et dist. XXIV, pars II, art. I, quaest. I, Conclusio Opp. tom. IV, pag. 651.

Again my  
opponent quotes  
St. Thomas  
who is also  
adverse to him.

temporale propter cuius complecionem perpetuo pre-<sup>198<sup>b</sup> O  
miantur, sicut in prescritis manet perpetuo quod ipsi  
perpetuo puniuntur propter abusum sui officii, et ad  
istum sensum omnis caracter manet perpetuo in officio  
vel mercede. Ego autem loquebar de caractere ut dicit<sup>5</sup></sup>

The "stamp" or character is not a thing, but enim est caracter talis una res que poterit per se a relation.  
Every rank has esse, sed subiectum taliter se habere. Sed secundo<sup>2</sup>

videtur quod in omni homine, et per consequens in<sup>10</sup>  
omni ordine caracter imprimitur, et sic reges et  
milites haberent gloriosum caracterem correspondenter  
ad suum ordinem. Hic dico quod extense loquendo  
de caractere (ut supra) est conclusio concedenda, nam  
omni homini deputat Deus officium ad profectum<sup>15</sup>  
ecclesie. Ideo cum oportet omnem hominem esse ser-  
vum Christi vel agendo vel paciendo, omnem hominem  
oportet portare de secta sua uno modo vel alio. Nec  
credo aliquem infringere quin, sicut milites spirituales  
Christi habent caracterem sui officii, sic et reges ac<sup>20</sup>  
milites corporales (ut patet inferius). In tribus tamen  
sacramentis specialiter caracter imprimitur, scilicet  
baptismo, confirmatione et ordine, que tria sacramenta  
sunt ininterabilia ut officia characterum indelebilia quoad  
effectum vel fructum. Nam in baptismo recipit servus<sup>25</sup>  
Christi distinctionem ab omnino infidelibus, in con-  
firmacione roboracionem sue milicie, in ordine vero  
recipit singularem limitacionem supra laicos ad mi-  
nisterium sacramenti. Et ita doctores palliant descrip-  
ciones et applicant scripturam ad sensum quem<sup>30</sup>  
asserunt, ut patet de caractere, de ordine et ceteris  
que vix habent corticem apparencie ex scriptura, ut  
ordinem militarem dicunt non habere characterem,  
quia ille ordo non limitatur ad differenter a laicis  
ministrandum ecclesiastica sacramenta (de quo alibi).<sup>35</sup>

Yet three  
sacraments:  
baptism,  
confirmation  
and orders  
imprint the  
character in a  
special way.

13. A in marg.: Responso.      21. A in marg.: In tribus sacramentis  
caracter imponitur.      24. A: indelibilita.

**P 3** Sed tertio dubitatur quomodo illi caracteres ordinum <sup>198<sup>b</sup> unum constituunt. Et dicunt doctores predicti, quod nec sunt partes quantitative ordinis nec partes subiective <sup>198<sup>c</sup> sed partes potestative, \* ut patet prioris doctoris super 5 d. XXIV<sup>a</sup>, ita quod ordines inferiores habent potestatem a sacerdocio ad quod finaliter ordinantur. Sicut ergo senarius constat ex partibus suis aliquotis que non sunt partes eius quantitative, sic sacramentum ordinis constat ex suis partibus, sed illud latinum videtur multis dif-<sup>10</sup>ficile. Nam signato Petro qui vicissim assumpsit septem ordines et maneat modo cum illis omnibus, patet quod si quilibet eorum fuit sacramentum quia ordo, per idem quilibet eorum est modo sacramentum quia ordo. Nam eiusdem rationis est quilibet eorum cuius foret quilibet <sup>15</sup> huiusmodi per se sumptus, sed tunc foret ordo et sacramentum, ergo et modo. Si enim quilibet eorum sit ordo, ergo vel idem ordo in numero qui posterior, vel aliis non idem in numero, quia sic foret ydemptifacatio numeralis, et si aliis, tunc forent septem ordines, <sup>20</sup> et per consequens, cum quelibet multitudo priorum constituit unum ordinem, forent quatuordecim vel plures ordines distincti specifice. Nam sicut ordo inferior et ordo superior sunt disparis speciei, sic ordo sacerdotii constans ex sex ordinibus precedentibus <sup>25</sup> et ordo sacerdotii simplex non habens partes vel causas huiusmodi forent disparis speciei, sicut simplex et compositum. In isto videtur mihi primo notandum <sup>1</sup> quod ordo sumi potest tripliciter satis equivoce. Primo analogice pro gradu in quo Deus ordinat quicquam <sup>30</sup> constitui ad pulchritudinem universi, et sic quelibet res habet suum ordinem in tantum quod necesse est</sup></sup>

Difficulties as  
to the grades  
of orders.

Either all  
orders are  
identical, or  
there are  
numerous  
orders speci-  
fically distinct.

I think  
orders may be  
taken in three  
senses ;  
a) as the  
position which  
God assigns to  
each thing.

4. A A<sub>1</sub>: ut — potestatem deest. 7. A in marg.: Hec est sententia auctoris de potestate et caractere ordinis continue infra (Above 198<sup>c</sup> without mark of reference). 10. A in marg.: Casus. 29. A B in marg.: Nota quod ordo tripliciter accipitur. 31. B: habet ordinem.

5. Cf. Thomae Lib. IV. Sent. I. c. pag. 424.

peccatores ex hoc quod dissolvunt ordinem debitum ad <sup>198°</sup> P quem ex institutione primaria ordinantur subire ordinem puniendi, sic quod (ut multis videtur) peccatum in quantum bonum habet rationem ordinis quoad penam, quia ordo et bonum quoad consequenciam convertuntur, unde congregaciones hominum in quibus ordinacione est unio vocantur ordines secundum quandam excellenciam inferioribus exemplarem (ut dixi alias).

b) as a rank  
assigned by  
God to clerics  
for ministering  
sacramentally;

Secundo modo accipitur ordo pro gradu a Deo <sup>2</sup> limitato clero ad differenter a laycis sacramentaliter <sup>10</sup> ministrandum, et sic sunt septem ordines scilicet hostiarius, ceroferius, lector, exorcista, subdiaconus, diaconus et sacerdos (de quibus dixi superius). Illi autem ordines quandoque sumuntur limitate pro caracteribus subiectatis in anima et quandoque respiciunt signacula <sup>15</sup> sensibilia extrinsecus distincta, cuiusmodi sunt rasio capitis et barbe cum similibus signis humanitus institutis. Isti autem sensibiles caracteres non sunt ordo clericalis, quia sic continue variarentur ordines ad crementum, decrementum vel aliam variationem istorum signorum, et barbitonsor vel alius laycus frequens conferret ordines; quod foret ridiculum. Ideo necessitantur loquentes ponere ordines subiectari in anima. Ex quo patet quod anima est persona que est ordinatus, ut puta, diaconus vel sacerdos. Iste ergo <sup>25</sup> ordo manet quietus in anima corrupto episcopo.

and such orders  
are in the soul.

c) as the sensible  
sacrament of  
ordination by  
the bishop.

Sed tertio modo sumitur ordo pro sacramento sensibili <sup>3</sup> Q quod est ordinancia episcopi ad sacrum officium supra laycos in ecclesia ministrandi, et si res abscondita huius sensibilis sacramenti est ordo vel caracter in- <sup>30</sup> sensibiliter subiectatus in anima, et ordo est opus sensibile ab episcopo celebratum quod in verborum sacramentalium prolacione, in ritus, tactus aut unctionis ministracione et in circumcisione extrinsece, ut loci,

2. B: primaria obligantur. 34. circumcisione; ita codd. Rectius et intercisione. cf. pag. 511. l. 29. 32.

Q<sup>198°</sup> temporis, persone ordinande et superiorum licence  
attencione. Unde dicitur communiter quod regulariter  
in celebracione ordinum rite facta Deus gracie coas-  
t<sup>198°</sup> sistit dando graciā. Et \* ideo necesse est peccatorem

ordinandum conteri de peccatis. Deus enim dans potestatem ad ministrandum dat eciam graciā ad officium exequendum nisi indisposicio ordinati pre-  
pediat. Unde in baptismo et quoconque alio sacra-  
mento subducta assistencia Christi dantis graciā,  
que sit res sacramenti, fit ex indispositione susci-  
pientis sacramentum equivoce. Verum tamen Deus post sacrationem episcopi sepe facit ordinem remini-  
scere, ipse enim dat regulariter rem sacramenti, et sic  
facit sepe ordines nobis incognite.

15 Unde vacuum videtur mihi quod sollicitemur ad querendum quando, qualiter et quibus verbis Deus ordinavit apostolos vel beatum Paulum aut alios discipulos. Cavere tamen debemus solcīte ne pseudo-  
clericī fingant se esse ordinatos a Deo ad tale officium  
20 clericatus. Ad hoc enim ordinatur ordinandi exami-  
nacio, episcopi celebracio et signorum sensibilium  
figuracio, ut sic innotescat ecclesie discolorum ex-  
clusio; utrobique tamen sepe contingit illusio. Et  
(ut sepe dixi) credendum est precipue operi legitimo  
25 ordinati.

R Istis premissis videtur mihi quantum ad primam conclusionem quod, sicut ordo acceptus tercio modo est aggregatum ex multis signis sensibilibus, eciam paulatim in diversis et intercisis temporibus celebratis:  
30 sic ordo superior acceptus secundo modo est aggre-  
gatum ex diversis characteribus sive signaculis; quos Deus dat appropriate simul vel intercise, et sunt eius partes quantitative non quoad molem, sed quoad potestatem, ita quod, quotquot actus legitimos quis  
35 sufficit facere, tot caracteres habet datos a Deo com-

God gives the  
grace of the  
sacrament  
unless hindered  
by unworthiness  
in the recipient.

The purpose of  
formal  
ordination is  
to exclude  
unworthy  
pretenders.

As outward  
orders are  
conferred by  
several rites,  
but are finally  
one, so spi-  
ritual orders  
are such  
powers as are  
gradually or at  
once given by  
God;

positos proporcionaliter cum se ipsis. Sed ne subditus <sup>198<sup>a</sup> R  
 who also gives diffidat de potestate sui prepositi, cum in cessatione  
 a power which makes the ministracione of cuiuscunque officii unus caracter extinguitur, Deus  
 the ordained effectual. dedit caracterem superiorem, qui est limitacio ad  
 sufficienciam dati generis ministerii indistincte, et <sup>5</sup>  
 talem caracterem non potest ordinatus deserere,  
 quamdiu manet in eo potencia ad signa sensibilia  
 ministrandum. Suspendi tamen potest a superiori  
 propter causam racionabilem, ne ordinatus ponat  
 tunc caracterem in effectum. <sup>10</sup></sup>

This variety of characters is declared in Scripture.

Et si queratur necessitas ponendi tot characteres, dicitur quod admissa significacione quid nominis, et supposita ordinacione divina de dividendo diversis hominibus diversas gracias officii gratis datas, sequitur inevitabiliter predicta diversitas characterum. Unde <sup>15</sup> ad fundandum istam sentenciam oportet primo supponere fidem scripture I<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup>, 4—7: *Divisiones graciarum sunt, idem autem spiritus; et divisiones ministracionum sunt, idem autem dominus, et divisiones operacionum sunt, idem autem Deus <sup>20</sup> qui operatur omnia in omnibus. Unicuique autem datur manifestacio spiritus ad utilitatem.* Et post in corpore ecclesie explicat novem gradus. Nec licet denegare talem ordinem concedendo corpus ecclesie vel eius ministros secundum iura canonica. <sup>25</sup>

Unde notanda est trimembra divisio textus apostoli. <sup>S</sup> Aliqua enim donat Deus predestinatis que vocat gracias a spiritu sancto datas, quia predestinatis *timentibus Deum omnia cooperantur in bonum.* Unde quia cum ipsis stat mortale secundum <sup>\*</sup> pre- <sup>199\*</sup> sentem iusticiam, ideo vocantur gracie gratis date ex benevolencia spiritus predestinantis. Ministraciones autem sunt in qualibet creatura racionali predesti-

7. B: in ea.

11. A in marg.: Questio.

12. B: signacione.

S<sup>199</sup>nata vel prescita, quam oportet servire domino libere vel coacte; ideo adiungit apostolus illud secundum membrum ad dominum. Sed tertio omnis natura creata saltem per se existens habet apud creatorem suum officium operandi. Ideo notat illud tertium generale sub habitudine ad Deum creantem. Istis suppositis patet quod omnis clericus habet a Deo secundum suum gradum limitacionem officii ministrandi, et illam voco ego caracterem quem oportet omnem fidelem admittere cuicunque membro ecclesie et nullum alium. Quod autem alii capiunt terminum striccius in uno sensu et alii largius in alio, non est magna vis, cum sit terminus magistralis, verumptamen loquendum est (ut plures loquentes scripture et rationi conformius), et patet responsio quomodo aliquis caracter cessat completo officio, et talis dividitur proportionaliter ut eius officium. Et ille vocatur caracter in actu, et alias caracter dicit potestatem ad confuse faciendum ministerium, sive sequatur sive non, et ille non dependet ab opere sed a sufficiencia operis quoad speciem terminantis, et iste modus loquendi videtur facilior.

Ulterius patet quod est dare septem ordines secundo modo dictos, distinctos specifice, sed nullus eorum est sensible sacramentum, sed res vel fructus eius. Sacramentum autem ordinis quod sacerdos celebrat est quodammodo unum secundum magnam partem sui subiectatum in ordinante, quia finis a quo capitur eius unitas est totum sacerdotium tocius sacerdotis ecclesie, nec resisto quin sunt diversi ordines distincti specifice tam sacramenta quam res sacramenti; omnes tamen illi ordines sunt unus ordo, et sic sunt tantum septem sacramenta, licet sit tantum unum sacramentum, sicut Crisostomus, Omelia prima, dicit de septem ecclesiis.

7. A B in marg.: Quid est caracter.  
ibid. A A<sub>1</sub>: ego deest.

8. 9. B: ministrandi deest;

Every cleric  
has a duty  
assigned by  
God according  
to his degree,

and this is what  
I call his  
“character”.

There are seven  
orders, but  
they all combine  
to make one  
order.

Ordination to  
the priesthood  
confers the  
power of  
performing  
all spiritual  
ministrations.

As the various  
orders are  
combined in  
one, so the  
grace of each  
sacrament  
combines with  
the rest.

We are apt to  
attend too  
much to the  
outward sign.

Et patet primo quod ordinans hominem primo et <sup>199<sup>a</sup> T immediate in sacerdotem eo ipso dat sibi vel ministerialiter signo sacramentali ostendit quod habet septem ordines sive characteres. Patet ex hoc quod eo ipso limitatur ad potestatem septemplicem quod <sup>5</sup> est ordo. Non enim foret sacerdos univoce nisi haberet potestatem ad ministrandum quamcunque speciem spiritualis ministerii quo sufficit ministrare clericus graduatus inferior. Immo quot sunt species officii in quas graduatus potestative sufficit, tot sunt <sup>10</sup> ordines sive characteres. Omnes tamen sunt unus ordo cuius partes integrales vocari possunt partes potestative, sicut pars senarius communis ad quamcunque unitatem eius vocatur prima pars eius aliqua, et pars eius communis ad quemcunque eius <sup>15</sup> binarium vel ternarium vocatur secunda et tercia pars eius aliqua, ex quibus adequate constat senarius. Unde si Deus per impossibile daret clero potestatem conficiendi et non absolvendi, ille non foret sacerdos, si non equivoce, et patet secundo <sup>20</sup> quod sicut res sacramenti ordinis, sic res diversorum sacramentorum sese essencialiter consequuntur. Nam oportet recipientem efficaciter ordinem prius baptizari baptismō flaminis, sicut oportet eum confirmari aliquo gradu divine confirmationis, sponsari capiti ecclesie, <sup>25</sup> habere fructum penitencie, unionem eucaristie et unctionem gracie consummate. Verum tamen in \* <sup>199<sup>b</sup> sacramentis nostris sensibilibus est ordo per accidens ex institutione ecclesie, ad quem ordinem magis appreciendo intendimus quam ad rem vel fructum <sup>30</sup> sacramenti sensibilis, et ista irregularitas qua magis</sup></sup>

i. A in marg.: Crisostomus. Prima conclusio.      7. 8. B: quamcunque spem.      ii. A in marg.: Nota.      17. A in marg.: Secunda conclusio.      22. B: consequentur.      26. A A<sub>1</sub>: fructum finem.  
27. B: gracie confirmate.

24. baptismō flaminis; cf. Trial. p. 285.

T<sup>199<sup>b</sup></sup>

attendimus ad folia quam ad fructus creditur facere  
in oculis Dei sacramenta nostra viles cere.

U Sic enim fuit tempore cessationis legalium multi-  
pliciter ritibus humanitus ad inventis, et patet via ad  
5 solvendum difficultatem qua queritur utrum, dyacono  
recipiente ab episcopo potestatem absolvi et non  
conficiendi vel econtra per mortem aut infirmitatem  
episcopi vel causam aliam, utrum sit plene sacerdos.

Dicitur enim communiter quod non imprimitur  
10 caracter sacerdotii ante complectionem verborum  
sacramentalium, sed veritas est quod ignoramus  
quando et qualiter Deus imprimit sacerdotalem  
caracterem nec habent evidencie facte ex legibus  
ecclesie et scriptura vix corticem coloris (ut patet alibi).

15 Ex istis tercio potest convinci quomodo interpolata  
celebratio sacramenti ordinis potest sive bene fieri sive  
male. Nam in primitiva ecclesia Christus immediate fecit  
apostolos suos sacerdotes, hoc est, episcopos, et post  
ascensionem tempore apostolorum constituerunt dy-  
20 conos, nec alias ordines clericorum seorsum exhibitos legi  
illas columpnas ecclesie celebrasse. Et Deus scit utrum  
ritus ille foret hodie solemnior, facilior et ecclesie  
Christi utilior. Omnia enim que faciunt clericorum inferioris  
ordinis possunt clericorum ex vi potestatis sacerdotalis per-  
25 ficeret et a probabili efficacius et humilius quam fiunt  
modo. Christus enim summus sacerdos exercuit omnia  
ista officia (ut alias explanavi).

Ideo videri posset quod foret ad alleviamen-  
sie non habere tot ritus sacramentales et tot leges  
30 de clericis ordinatis per saltum, cum hoc quod foret  
ecclesie efficacius et brevius ministratum. Ex alio  
autem latere posset contingere quod episcopi post-  
posito fastu de excellencia sui ordinis et cupiditate  
questus de sua preeminencia et necessitate ad re-

Question  
whether the  
ordination has  
any effect if  
the bishop is  
interrupted  
before finishing  
the words of  
commision.

We do not  
know how and  
when God  
imprints the  
priestly  
character.  
It would be  
better to do  
away with the  
minor orders  
which have no  
warrant in  
Scripture.

This would  
seem to be a  
relief to the  
Church; yet the  
bishops may  
honestly judge  
otherwise,

3. A in marg.: Questio. 14. B: corticem colorum. 15. A in  
marg.: Tercia conclusio. 25. 26. B: fuit modo. 31. A A<sub>1</sub>: mini-  
sterium. 32. A: contingere.

gulandum ecclesiam in oculo puro et simplici consi- 199<sup>b</sup> U  
derent quod sincerius ministraretur ecclesie ordinatis  
clericis paulative. Sic enim foret examinacio discrecior,  
examinati appropriacio ex conversacione experta secu- 5  
rior et omnino expulsio persone inhabilis et accep-  
tatio persone habilis ad utilitatem ecclesie foret  
facilior. Illam autem potestatem ordinandi habent  
superiores prepositi ex dicto Apostoli, Romanorum  
and should not XIV<sup>o</sup>, 19: *Que edificationis sunt invicem custodiamus.*  
be distrusted without reason. Debet autem supponi in istis prepositorum dis- 10  
crecio et per consequens acceptari eorum ordinacio,  
nisi fuerit ad oppositum vehemens suspicio.

It is a  
“character” of  
the clergy to  
live in poverty.

Quarto ex predictis potest colligi quomodo nomen  
clericis superaddit caracterem ordinis conversacionem  
exproprietariam. Nam habentes ordines inferiores 15  
coniugati et conversantes seculariter sunt laici, licet  
ex favore regni nostri habeant privilegium clericatus,  
et per consequens non sunt simul cum hoc clericis,  
cum status illi ex opposito distinguntur (ut docet  
Hugo, *De Sacramentis*, libro secundo parte septima). 20  
Et potest confirmari ex decreto beati Jeronimi posito  
XII<sup>a</sup>, q. I. *Clericus*, et infra, et I<sup>a</sup>, q. II. *Si quis et Sacerdos*, cum multis legibus eis similibus. Et valet  
ad idem testimonium beati Bernardi libro ad papam  
Eugenium et testimonia sanctorum alibi sepius alle- 25  
gata. Sed efficacissime videtur mihi valere quadruplex  
testimonium de clericis veteris testamenti allegatum  
XIII<sup>o</sup> capitulo huius libri. Nec valet fingere quod  
leges veteris testamenti non obligant nos in novo;  
primo quia ille qui venit \* non legem solvere sed 199<sup>c</sup> 1  
implere, cuius factum est optimus interpres quomodo  
vetus testamentum debet intelligi et servari, docuit

This is proved  
by the Old  
Testament as  
interpreted by  
Christ's acts.

10. Codd.: debent. 13. A in marg.: Quarta conclusio. 13. 14. B:  
quomodo nulla clericis. 28. A: 22 cap. corr.: 13. 30. A in marg.: Ficcio.

22. Decr. sec. pars, c. V, C. XII, qu. I, cap. V. 22. ibid.  
causa I, q. II, c. VIII et IX. 28. Vide supra pag. 284.

**U** 199<sup>o</sup> quomodo ipse, sui apostoli et eorum vicarii debent vivere pauperem vitam exproprietarie; quod duravit per trecentos annos et amplius usque ad venenosam dotacionem cesaream, ad cuius crementum proportionaliter decrevit possessionata ecclesia in virtute.

**2** Secundo confirmatur ex hoc quod omnia moralia iudicialium vel ceremonialium legis veteris sunt pro tempore legis gracie observanda; cum ergo conversacio pauper et exproprietaria sit moralis, videtur

**10** quod post Christum pauperem debet a suis clericis observari; sicut enim mater ecclesia est senior, sic debet esse specialiter in clero religiosior, et per consequens deserendo mundum sponso proprinquier.

**3** Tercio confirmatur per deducens ad inconveniens vel **15** per locum a simili; nam decimas et illa que sonant in lucrum clericis accipimus non expressa auctoritate legis nove sed veteris; cum ergo amplectimus minus religiosum legis veteris, videtur sequi quod magis religiosum sit servandum nobis ex integro vel minus

**20** religiosum sic rationabiliter auferendum. Non enim licet nobis modo paganico colare nobis placitum de utroque testamento et abicere quod visum est nobis durum, per quod ut clavem Christi religio servaretur et potissime periclitante mundo per venenum avaricie.

**25** Sic enim introducta est ex consilio Sergii monachi secta nepharia Machometi.

The moral laws  
of the O. T.  
are binding,

and we assert  
them for our  
tithes.

## CAP. XXII.

**A** Quartum mendacium est ficcio testimonii Hostiensis in Summa de oracionis suffragio pro dampnatis. Scribit enim in libro Vº, De Penitenciis et Remissionibus,

The fourth  
false quotation,  
of Hostiensis.

27. Cap. XXII. A: cap. XXI.

30. Cf. Decr. sec. pars, causa XIII, q. II, c. XXII. Animae.

What the  
teaching of  
Hostiensis  
really is.  
He recites two  
opposed views;

a) of the  
theologans,  
b) of the  
canonists,

capitulo *Quibus mortuis suffragia ecclesia prosunt*,<sup>199<sup>e</sup></sup>

quod quatuor beneficiis specialiter adiuvantur, scilicet missarum celebracionibus, sanctis oracionibus, amicorum elemosinis et ieuniis cognatorum. Sed quibus mortuis prosunt hec suffragia scolastici varie opinantur. Quidam enim dicunt quod nullis qui sunt in inferno prosunt penitus vivorum suffragia, sed tantum hiis qui sunt in purgatorio. Secundi dicunt quod prosunt omnibus regeneratis qui dum viverent meruerunt ut eis mortuis prodessent suffragia; et<sup>10</sup> quia non sufficimus discernere qui meruerunt et qui non, qui decesserunt in mortali et qui non, ideo oramus generaliter pro omnibus regeneratis. Et valet eciam pro dampnatis quodammodo, cum pro valde bonis sunt graciarum acciones, pro mediocriter bonis<sup>15</sup> et malis sunt propiciaciones, pro valde malis prosunt ut tollerabilior sit eis dampnacio. Prima autem est opinio theologorum et secunda doctorum canonum; que licet sit magis pia, prima tamen est magis catholica. Hugucius tamen dicit quod opinio theologorum<sup>20</sup> parum distat ab heresi, cum de quatuor generibus defunctorum eundem constitutat simul et semel bonum et malum. Ideo dicunt decretiste quod Augustinus intellegit in illa divisione quadrimembri per excellenter bonos eos qui sunt in celo, per mediocriter bonos<sup>25</sup> salvandos ad tempus spectantes in purgatorio, per mediocriter malos dampnatos leviter in inferno, et per excellenter malos dampnatos gravius. Et duobus

3. B: sacris oracionibus.      6. A in marg.: Oracionum suffragia an dampnatis prosunt (Below 199<sup>e</sup> without mark of reference).      17. In codd.: prima inquit.      20. A in marg.: Hugucius.

20. De Hugutio glossatore vid. supra pag. 225 et Fabricii Bibliothecam latinam VI, pag. 283. Cf. Schulte, Geschichte der Quellen und Literatur des Canonischen Rechts I, p. 156—170. De Hostensi, ib. II, p. 123—129.      23. Augustinus in Enchiridio de fide spe et caritate cap. CIX. (Opp. tom. VI, pag. 238) and c. XXIII, causa XIII, q. II. *Tempus*.

A 199<sup>o</sup> generibus prosunt suffragia in tantum quod Judas in die dominico quievit a pena, licet non sit valde autenticum. Et sic nunquam dimititur dampnatis pena simpliciter, sed proporcionaliter secundum 5 partem cotam non quantam, et sic glossant dicta 199<sup>d</sup> sanctorum quod dampnatis non prosunt \* suffragia, scilicet excellenter malis. Et post sequitur Hostiensis sentencia in hec verba: *Non est mihi tanta copia ut ista diffiniam quid debeat teneri precise.* Nec 10 Innocencius III. qui tantus erat voluit diffinire sed reliquit disputacioni et discrete investigacioni (ut patet in *De Celebracione misse, Cum Marthe*). Tamen sentencia theologorum est celebrior et verior videtur.

and declares  
himself unable  
to decide;

but leans to  
the theologians.

Volve itaque et revolve sentenciam huius doctoris 15 magni in iure canonico et vide si sit testis ydoneus ad confirmandum quod sunt facienda suffragia pro dampnatis ad penam perpetuam. Unde videtur mihi quod totum genus humanum debet concorditer detestari huiusmodi mendacia et dampnare istam blasphemiam 20 quod licitum est mentiri. Cum enim mentiri sit ex equo peccare (ut dicunt sancti), si licet mentiri, sic licitum est peccare, sed dare illam licenciam non subest potestati divine. Quis ergo blasphemus extolleret se super omne quod dicitur Deus, quod ipse 25 habet privilegium vel licenciam mencendi?

B Unde graviter fert doctor cum suis quod irridebam istam sentenciam dicendo me nescire quam laudem talis mentitor egregius reportaret, nisi forte ut pre omnibus aliis ferat citem. Cum enim Deus non potest 30 per se vel alium facere tam solempne mendacium, videtur quod omnes discipuli veritatis debent acui

The doctor is  
angry because  
I have laughed  
at him.

5. cotam, id est quotam. A<sub>1</sub>: totam.

7. A in marg.: Hostiensis.

14. A A<sub>1</sub>: Volve et revolve itaque.

23. A in marg.: Nota quomodo

mendaces sunt irridendi.

10. Decret. Innocentii III. *Quum Marthae*; Decret. Greg. IX,  
lib. III, tit. XLI, cap. VI.

contra illos, et cum ille qui habitat in celis irridebit <sup>199<sup>a</sup> eos omnes, sui debent irrisione, exprobracione vel racione, ut Deus donaverit confundere istam scolam.</sup>

I have the precedent of Elijah;

Sic enim legitur III<sup>o</sup> Regum XVIII<sup>o</sup> quod Helias canus irrisit quadringentos sacerdotes Baal qui seduxerunt populum suis mendaciis; nam illis pacientibus cum consensu populi quod credatur illi Deo qui fecerit ignem descendere super bovem divinitus comburendum, et cum prophete Baal invocassent nomen Baal de mane usque ad meridiem, et non erat vox que eis responderet, post meridiem illudebat eis Helias dicens: *Clamate voce maiori: Deus enim vester est et forsitan cum alio loquitur, aut in diversorio est, aut in itinere, aut certe dormit, ut excitetur.*

and, like Elijah,  
I challenge my  
opponent to  
shew the  
Divine sanction  
for his teaching,

Et correspondenter potest dici doctori mendacii <sup>15</sup> cum omnibus suis complicibus quod scrutetur testimonia omnium scripturarum, ut lumen scientie et fervor caritatis descendat ut ignis ad istam sententiam mendacii illustrandam, et certus sum quod licet incident se cultris et lanceolis quantumcunque <sup>20</sup> super cotem acutis, donec perfundantur sanguine, ut ibi dicitur de sacerdotibus Baal, non invenient conveniens testimonium ad suum mendacium colorandum, solum in quantum unum adductum testimonium ex Psalmo V<sup>o</sup>, 7: *Perdes omnes qui loquuntur mendacium.* <sup>25</sup> Et quia testimonium illud non est conveniens, ideo in dolo allegatur Augustinus pro indole (ut alias diffuse exposui). Sic eciam Jesus noster exprobrat scribas et phariseos Ve octuplici verbis asperis et irrigoriis, ut patet Matthei XXII<sup>o</sup>, ex cuius doctrina sumpsit <sup>30</sup> Apostolus disciplinam ad dicendum principi sacerdotum: *Percuciet te Deus, paries dealbate* Act. XXIII<sup>o</sup>, 3, unde utile foret introducere et docere

5. A in marg.: Quomodo irrisit Elias quadringentos sacerdotes Baal.  
20. A: inscidant. 29. A B: octuplici. 32. A B: deus peries.

27. Vide supra pag. 163, 164.

B 199<sup>a</sup> artem irridendi et exprobrandi, cum in illo homo potest nunc superhabundare, nunc deficere et nunc tenere medium virtuosum; non sic autem in arte mendacii. Quando autem quis ex caritate ad vindicandum Dei iniuriam et ad excludendum errores a sancta ecclesia prorumpit in verba exprobatoria et 200<sup>a</sup> irrisoria subducto zelo vindicte et laudis \* proprie, fit opus laudabile quod si integre sensero in me ipso, dicerem ironice cum Apostolo, II<sup>a</sup> Corinth. 10 XII<sup>o</sup> cap., 13: *Donate mihi istam iniuriam.*

C Quantum ad exprobacionem Hugucii, patet quod fuit ignarus logice, philosophie et veritatis fidei, ideo non mirum si intulit contumelias veritatis catholice professori. Unde Hostiensis respondet ad obiectum 15 suum fatuum: *Hii, inquit, qui sunt in purgatorio possunt dici boni et mali diversis respectibus. Boni vero sunt qui salvabuntur, mali autem sunt qui mala sustinent.* Nec dubium theologo quin idem in numero sit simul bonum bonitate nature et malum 20 malicia culpe. Ymmo eadem persona est bona bonitate purgacionis sive iusticie et cum hoc mala malitia pene. Unde Augustinus Enchiridion XIV<sup>o</sup>, 17<sup>o</sup>: *Quapropter in hiis contrariis que bona et mala vocantur illa dialecticorum regula deficit qua dicunt 25 nulli rei simul inesse duo contraria. Cum, inquit, bona et mala nullus ambigat esse contraria, non solum simul esse possunt, sed etiam mala omnino sine bonis et nisi in bonis esse non possunt, quamvis econtra bonum poterit sine malo.* Constat quidem 30 philosophis quod bonum et malum nunc dicuntur analogice, nunc equivoce et nunc contrarie, privative aut positive. Unde illi fuerunt ignari dyialectici de secta Manichei de quibus loquitur Augustinus. Con-

The objection  
of Hugucius is  
of no weight.

11. A in marg.: An dampnatis prosunt suffragia (Above 200<sup>a</sup> without mark of reference). 20. persona (?) in codd: <sup>ω</sup>pe. 22. In codd.: Enchiridion XVII. A in marg.: Augustinus. 29. B in marg.: Bonum accipitur tripliciter.

tingit enim specialiter sic sumere bonum et malum <sup>200<sup>a</sup> C quod sint sibi ipsis contraria incompossibilia, ut loquitur propheta Isaie V<sup>o</sup> cap., 20: *Ve qui dicunt bonum malum et malum bonum.* Illi enim qui dicunt in facto bonitatem moralem esse maliciam viciosam <sup>5</sup> sunt in illa maledicione prophetica.</sup>

*Hostiensis tells us that indulgences cannot absolve in purgatory,* Item, Hostiensis infra, De Remissionibus, capitulo *Quibus prosunt*, loquens de indulgenciis episcoporum corpori Christi prosunt ad suffragia merita militantis <sup>10</sup> ecclesie, sed non secundum rationem absolvendi. *Potestas*, inquit, *clavium non habet ibi locum, nec obstat quod ecclesia post mortem ligat et solvit* XXIV<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>. *Sane*. Nam ibi fit absolucio ad consolacionem vivorum fidelium et confusionem infidelium, <sup>15</sup> et ut ecclesia oret pro mortuo absoluto, sic et equivoce absolvitur mortuus, id est, antequam morietur, absolutus fuisse contritione monstratur, et sic quoad mortuos nihil iam operatur. Nam ubi te invenero, ibi te iudicabo, et sive arbor cadat ad austrum <sup>20</sup> sive ad aquilonem, ibi erit; sed ecclesia militans sepe fallit et fallitur, ut dicit decretalis, De Sentencia Excommunicationis, *A nobis*. Nam non mortuos sed vivos astringit potestas clavium, cum solum illi subsunt ecclesie militanti; et sequitur in fine tituli diffinio doctoris. In inferno vero nihil operantur iste indulgencie, quia ibi nulla est redempcio. Non enim est ibi aliquod bonum quoad penam sed omne malum. Ibi enim non est pena meritoria nec purgatoria nec transitoria sed tantum punitoria et eterna. <sup>30</sup> Hugucius tamen dicit quod ibi est alleviatio pene,

since the power  
of the keys  
extends only to  
the militant  
Church.

17. B: moriretur.      23. A in marg.: Ecclesia militans sepe fallit et fallitur.      31. A in marg.: Hugucius.

14. Decr. sec. pars, causa XXIV, q. II, cap. VI.      20. Comp. Eccles. XI, 3.      23. Decr. Greg. IX. lib. V, tit. XXXIX, c. XXVIII.

**C** 200<sup>a</sup> in paradiſo autem nihil operantur, quia anime ibi existentes non egent nostris suffragiis sed econtra.

**D** Quintum et ultimum mendacium est accepcio The fifth and last false allegation is of Augustine. testimonii Augustini de refrigerio dampnatorum et 5 primo per illud Enchiridion CX<sup>o</sup>, ubi dicit quod mediocriter malis qui sunt dampnati prosunt suffragia, et glossa exponit istam quadrimembrem divisionem quod non est orandum pro valde bonis nec valde malis; non pro valde bonis, quia statim advolant et 10 (ut dicitur libro III<sup>o</sup>, De Celebracionibus Missarum, Cum Marthe) iniuriam \* facit martiri qui orat pro martire; nec pro valde malis, quia non meruerunt sic iuvari. Mediocriter vero bonis prosunt, ut cicias liberentur ab igne purgatorio et mediocriter malis 15 prosunt ut micius puniantur, nunquam tamen libera-buntur. Ex quo patet quod orandum est specialiter pro illis qui decesserunt in mortali, dummodo non sint valde mali vel summe mali. Sed dictum est superius in quarto commento mendacii quomodo 20 doctores tam theologi quam iuris canonici exponunt utrumque membrum mediocriter bonorum et malorum de predestinatis in purgatorio penitenciam expectantibus. Quamvis enim omnes illi sint tam boni quam mali et ad penam temporalem dampnati, tamen 25 alia est racio qua sunt boni, et alia racio qua sunt mali, sicut alia est racio qua simpliciter liberantur et alia racio qua micius puniuntur. Nec valet dicta logica glosse communis, cum nihil sit summe malum nisi peccatum, vel forte primus apostata cum omnibus membris suis; quod si non sit orandum pro istis, non est orandum pro prescito; et idem apparet in eadem questione cap. *Pro obeuntibus*, ubi sub auctoritate beati Gregorii decretum sic loquitur: *Congruit ut pro mortuis catholicis sacerdos memoriam faciat et*

4. A in marg.: Augustinus.

5. In codd.: Enchirid. CXXIV.

31. Decr. sec. pars, causa XIII, q. II, cap. XXI.

The decretal forbids praying for suicides, and even for those slain when drunk. *intercedat, non tamen pro impiis (quamvis christiani 200<sup>b</sup> D fuerint) tale quid agere licebit.* Super quo dicit eadem glossa: *Si est evidens aliquem dececessisse in mortali, ut cum quis suspendit se vel precipitat aut alio modo se interficit, pro eo non est orandum, ut 5 XXIII<sup>a</sup>, q. V<sup>a</sup>, Placuit, et q. VIII<sup>a</sup>, Quicunque clericus. Secus est, si est dubium: unde pro occiso in ebrietate non oratur (ut Extra., De Reliquiis, Audivimus).* Quomodo queso ordinarentur tot leges ad non orandum pro mortuo in mortali secundum suspicionem 10 fallibilem, si debemus specialiter orare pro illo quem scimus dampnatum perpetuo? vel quomodo specificaret ecclesia oracionem pro mortuis in missa dicendo: *Memento domine famulorum tuorum qui nos precesserunt cum signo fidei et dormiunt in sompno 15 pacis, si generaliter orandum est pro illis quibus pax ex perpetuitate vermis conscientie est incompossibilis?*

Augustine asks if we are to pray for the damned, why not for the devil?  
Item, Augustinus XXI<sup>o</sup> De Civitate Dei, capitulo E XXIV<sup>o</sup>, tractans istam eandem materiam ponit primo evidencias discipulorum Origenis arguencium si ex 20 precepto domini homines debent in via diligere et orare pro inimicis (ut patet Mathei V<sup>o</sup>): multo magis beati in maiori caritate plus exaudibiles orabant pro illis continue, et per consequens oportet quod sint finaliter exaudiiti. Unde totam scripturam de dampna- 25 cione perpetua glossant quod *homines digni sunt pati talia, si non assit Dei misericordia, non (inquiunt) quod passuri sunt talia, sed sicut nemo sane fidei hoc dixit, sic nec dicturus est. Alioquin, inquit, nulla foret nunc causa, cur non eciam nunc pro dyabolo 30*

2. In codd.: tale in quid.      3. In codd.: glossa. Est evidens.  
 Correxii e textu glossae (*Pro impiis*) ad caus. XIII, q. II. *Pro obeuntibus.*  
 ibid.: suspendat. Correxii e textu glossae. Vide Decretum Gratiani una cum  
 glossis (Venet. 1605) pag. 973.      18. A in marg.: Argumentum pro  
 salvacione omnium.      18. In codd.: XXII de civitate Dei cap. XXIII.  
 23. In codd.: orabat.

**E** 200<sup>b</sup> et angelis eius oret ecclesia. Hec ergo causa qua fit ut nunc ecclesia non oret pro malis angelis quos suos novit esse inimicos; eadem ipsa causa est qua fiet ut in illo tunc iudicio eciam pro hominibus eterno igni cruciandis, quamvis homo perfecta sit sanctitate, non oret. Nunc enim propterea pro eis orat quos in genere humano habet inimicos, quia tempus est penitentie fructuose. Unde orat (sicut dicit Apostolus), ut Deus det illis penitenciam et resipiscant 200<sup>c</sup> de dyaboli laqueis \* a quo captivi tenentur secundum ipsius voluntatem. Denique, inquit, de aliquibus ita certa esset, ut qui sint illi nosset, qui licet in hac vita constituti sunt, tamen predestinati ire in ignem eternum cum dyabolo; tam pro eis non oraret quam 15 nec pro ipso. Ex istis patet quod nemo oraret pro illo specialiter quem scit perpetualiter ante tempus orationis esse dampnatum perpetuo. Item, beatus Gregorius XXXIV<sup>a</sup> Moralium capitulo — dicit eandem sentenciam cum Augustino: *Ubi est, inquiunt, quod 20 sunt sancti, si pro inimicis suis quos ardere viderint non orabunt.* Sed respondemus: *Orant pro inimicis suis eo tempore quo possunt ad fructuosam penitenciam eorum corda convertere.* Sed quomodo tunc pro illis orabitur, quando iam non possunt ab iniquitate 25 ad iusticie opera commutari? Eadem itaque causa est, cur tunc non oretur pro hominibus istis dampnatis, que causa est nunc ut non oretur pro ipso dyabolo. Et multa similia ibi infert.

**F** Racio autem omnium istorum sanctorum doctorum 30 stat in isto: Nemo debet orare Deum specialiter pro

18. A in marg.: Gregorius.

18. capitulo; sequitur lacuna in codd.

19. B: quod — suis deest.

24. In codd.: qui iam non. Corrixi e

textu b. Greg.

29. A in marg.: Racio. Non est orandum pro

dampnatis perpetue, modicum supra vide (Above 200<sup>c</sup> without mark of reference).

11. II. Timoth. II, 26.  
cap. XIX [vet. XIII] in cap. XLI. b. Job. Opp. tom. I, pag. 1133.

18. Gregorii Moral. XXXIV,

We ought not aliquo impetrando, quod scit tunc fore irrationabile <sup>200<sup>e</sup> F  
 to pray for what we know God will not grant.  
 Deum sibi concedere et impossibile sibi ipsum adquirere, sed sic foret de quolibet scienter orante pro beatificacione hominis quem scit Deum ad dampnacionem perpetuam ordinasse; ergo conclusio. Minor 5 patet ex hoc quod orans nedum sciret oracionem huiusmodi fore frustra, sed foret scienter contrarius voluntati divine, et per consequens ineptus ad dicendum ex animo oracionem quam Christus docuit Matthei VI<sup>o</sup>, 10: *Fiat voluntas tua in celo et in terra.* 10 Quomodo queso subicit ipse humiliter voluntatem suam voluntati divine qui videt clare quod sit pulchrum et utile ut sic fiat ex ordinacione divina, et oppositum foret dampnosum et turpe, et tamen instat ut Deus faciat illud quod de facto foret irrationabile. Nam proinde foret ac si rogaret Deum mutare suum propositum et ordinacionem eternam vel meliorare mundum in infinitum ultra quam decrevit, vel orare ut Deus non permittat aliquod malum fieri quod iam est preteritum. Sed Petrus 20 Matthei XVI<sup>o</sup>, 23 propter talem adversam peticionem vocatus est Sathanas ab illo qui Johannis XVII<sup>o</sup>, 9 dicit: *Non pro mundo rogo* (hoc est, pro prescritis quorum dampnacio est cum mundo), et a quo Johannes dicit: *Est peccatum ad mortem, non pro eo 25 dico, ut roget quis,* 1<sup>a</sup> Johannis ultimo 16. Et hec racio, quare beati non rogant nisi pro dignis quos intuentur Deum velle iuvare; aliter enim forent miserrimi vel languide a peticione sua frustrati, vel aliter orarent frusta contra voluntatem suam pro illo quod de 30 appetunt; quod foret in eis magna duplicitas.</sup>

All right  
 prayers are for  
 the fulfilment  
 of God's will,  
 Ideo patet quod quidquid fidelis rite oraverit G effectualiter ad hoc tendit quod Deus faciat in omnibus illud quod sibi videbitur expedire. Et sic omnes

9. A A<sub>1</sub>: dicendum quod animo. 22. 23. A B: Johannes didicit.  
 31. de appetunt; Verbum excidisse videtur.

G 200º debite oraciones sunt realiter graciarum acciones; and are really  
quibus confitentes immensitatem sue misericordis thanksgivings.

benevolencie dicimus: *Fiat voluntas tua undique.*

Nec aliud licet nobis petere nisi si et quatenus tibi  
5 placuerit. Et hec racio, quare bona vita est optima  
oracio; Deus enim non potest exergisci vel precibus  
nostris flecti, ideo necessarium est orare pro vivis  
et mortuis, ut ex caritate mereamur nobis ipsis et  
dignificemur communicare meritum nostrum aliis.

10 Deus autem distribuit secundum capacitatem eorum God distributes  
et non secundum limitacionem nostram, cum sepe our suffrages  
oratur pro mortuis non ex hoc suffragium participan- as he sees fit.

tibus sed punitis, ut patet de multis prepositis ec-  
200º clesie legem sacerdotum vetantibus, sicut \* innuit

15 decretum, XXI<sup>a</sup>, q. III<sup>a</sup>, *Ciprianus*, ubi sic dicitur: *Si  
hoc fecisset quis, non oretur pro eo, nec sacrificium  
pro dormitione eius celebretur. Neque enim ante  
altare Dei merentur nominari in sacerdotum prece  
qui ab altari sacerdotes et ministros volunt advocare.*

20 Nec valet glossa dicens: *hoc esse dictum tantum-  
modo ad terrorem*, quia sic diceretur ad omnem  
legem que in penam sonuerit. Ideo caveant episcopi  
et domini qui vel omissione correpcionis vel com-  
missione continuacionis trahunt sacerdotes a vita  
25 clericali ad seculum, cum decedentes sine satisfaccione  
non debent redimi, eciamsi habuerint quotlibet  
cantarias, dicente decreto Jeronymi XII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>, *In  
presenti seculo: Cum, inquit, ante tribunal Christi  
venerimus, nec Job nec Daniel nec Noe rogare posse  
30 pro quoquam sed unumquemque oportet portare onus  
suum.*

11. B: nam nostram. 16. In decretali: non offeretur. 19. B:  
volunt avocare. 26. A A<sub>1</sub>: etsi habuerint. A in marg.: Arguitur  
quod orandum est pro dampnatis et dissolvitur. 29. B: rogare  
posset.

15. Dec. sec. pars, causa XXI, q. III, c. IV. 27. ib.  
causa XIII, q. II, cap. XX.

We pray for  
the foreknown  
while alive, but  
this is quite  
different from  
praying for the  
damned.

Sed ut clarius pateant sanctorum sentencie in 200<sup>a</sup> G  
hac parte, obicitur multiplicitus quod orandum est  
specialiter pro dampnatis. Primo quia orandum est a  
pro istis viventibus prescritis, sive sint amici in gratia  
secundum presentem iusticiam sive inimici secundum 5  
iniusticiam presentem dampnabiles. Cum ergo illi  
pro suo tempore sunt dampnati, videtur quod oportet  
orare pro dampnatis, etiam licet scitur eos esse tales,  
tum quia orans scit omnia in communi, tum etiam  
quia scit in particulari pro suo tempore quod prescritus 10  
huiusmodi est dampnatus. Sed illud sophisma non  
solvit difficultatem qua queritur utrum viator orans pro  
mortuis debet pro eodem tempore orare pro damp-  
nato pro quo tempore scit particulariter et distincte  
quod ille tunc sit dampnatus ad penam perpetuam.<sup>15</sup>  
Et contra hoc vadunt raciones et sophisticantur  
evidencie ad eiusdem oppositum colorandum.

It is argued  
that our  
prayers must  
cease if we may  
not pray for  
the damned.

Sed secundo arguitur quod oportet orare pro b H  
dampnatis perpetuo, quia de dampnatis temporaliter  
ad penam purgatori non dubium quin debemus pro 20  
eis specialiter exorare, nam debemus orare pro  
omnibus christianis conviventibus nobiscum, et multi  
eorum sunt dampnati perpetuo quoad Deum; ergo  
conclusio. Aliter enim nullus oraret pro aliquo  
fratre suo, cum ignorat utrum sit predestinatus 25  
vel prescritus. Et eadem est consideracio de defunctis.  
Nam recepcio sacramentorum, manifestacio signorum  
et testificacio astancium in fine vite iam morientis,  
non faciunt nisi levem evidenciam topicam quod  
decessit in gratia. Quomodo ergo orarent sacerdotes 30  
annales pro suis mortuis vel religiosi possessionati  
pro suis patronis, si non liceret orare pro dampnatis?  
Unde Augustinus, XXI<sup>o</sup> De Civitate Dei, capit. XXIII<sup>o</sup>

2. A in marg.: Obiectus.      10. A A<sub>1</sub>: scit impertiri.      12. B:  
salutat solvit; A: salutat correxit in solvit; A<sub>1</sub>: salutat.      28. morientis.  
Conieci. A: iam mori. Locus rasura corruptus. B: utor iam mori.  
A<sub>1</sub>: vita sine moritis.      30. B: ergo orare.

**H** 200<sup>a</sup> (ubi supra) sic loquitur: *Quia ecclesia de nullo certa est, orat pro omnibus; sic enim orat in die Parasceues pro perfidis Iudeis, paganis et aliis cunctis barbaris.*

Hic dico supponendo sensum proximo limitatum quod 5 trimembris est distinccio oracionis ad propositum.

Alia enim est oracio confusa et alia distincta, quod oportet mensurare penes suum primum subiectum, vel secundarium pro quo oratur; ut orando distincte pro cunctis animabus in purgatorio oratur confuse 10 pro Petro vel alio inibi ignorato; et sic dicunt logici quod eadem oracio est respectu diversorum simul confusa et distincta. Secunda distinccio oracionis est quod alia est absoluta et alia condicionata. Absoluta qua beati petunt illud quod intuentur in verbo esse

15 ab eis petendum et a domino concedendum, nam sic Christus et angeli necessitati sunt petere pro membris Christi viantibus et sunt regulariter exauditi.

Oracio autem condicionata est oracio qua nos ignari 201<sup>a</sup> petimus quod reputamus \* esse nobis utile sub-

20 intelligendo condicionem, si Deo placeat. Tertia distinccio oracionis capitur penes illud pro quo oratur, ut alia est oracio pro beatitudine et alia oracio pro bono aliquo citra ipsam, sive fuerit perpetuum, sicut est remissio pene eterne, sive bonum aliquod temporale; 25 sed oracio pro homine quoad Deum sumitur communiter pro primo membro famosiori.

I Istis premissis dico quod orare debemus isto ultimo modo pro prescritis nobiscum conviventibus, intendendo illis bonum in communi, quod secundum illum modum 30 ultimum contingit nos eis mereri, cum contingit nos in orare eorum demeritum et, sic quoad eos nec nostra racio nec nostra correpcionem foret cassa; verum tamen scito a nobis distincte ante oracionem quod forent

Distinctions  
in prayer:

1. general or  
distinct;

2. absolute or  
conditioned;

3. for bliss or  
for less good.

We may pray  
for good less  
than bliss on  
behalf of the  
foreknown;

5. A in marg.: Responsio. Nota trimembrem distinccionem oracionis.

27. A in marg.: Quomodo est orandum pro mortuis continue infra (Above 201<sup>a</sup> without mark of reference). 30. B: cum continue. 33. B:  
an oracionem.

but if we knew tunc mortui eternis ignibus deputati cessaret pro eis <sup>201<sup>a</sup> I  
they were in  
hell our prayers tunc efficacia deprecandi, et ita, sicut ignoramus  
would be  
useless.</sup>

qualiter oremus pro vivis ex ignorancia qualitatis  
sui exitus, sic ignoramus qualiter oremus pro iam  
mortuis propter ignoranciam conformem. Ideo opti- 5  
mum est nobis sacerdotibus vivendo sancte porrigere

We do best to Deo oraciones generales et condicionales pro nostris  
pray generally benefactoribus, quia tales ex maiori caritate plus eis  
and conditionally. proderunt, si capaces fuerint (ut patet in *De Consecratione d. V<sup>a</sup> Non mediocriter*); et supposita eorum <sup>10</sup>  
incapacitate plus proderunt ecclesie et oranti. Nec est

licitum orare pro vivis vel mortuis, specialiter condicione  
orandi exposita pretermissa. Ille ergo qui orat specialiter  
absolute pro beatificacione patroni sui iam mortui  
cum hoc quod iam revelatum sit sibi ipsum iam <sup>15</sup>  
eternis ignibus mancipari, et hoc propter cupidinem  
temporalium, debet eis privari tamquam orator in-  
utilis, cum debet congaudere cum Deo et beatis in  
celo de iusto Dei iudicio et materiali gaudio beatorum,  
eciamsi fuerit alter parentum carnalium vel specia- <sup>20</sup>  
lissimus amicorum, quia, sicut non rogamus Deum  
ut revocet tempus preteritum, sic nec rogamus eum  
ut revocet tale iudicium. Et quantum ad dictum Augu-  
stini, patet quod intelligitur ecclesiam rite orare pro

The Church  
prays for all  
men, but her  
prayers are  
effectual only  
for the elect.

omnibus capacibus, de quanto sunt tales. Unde iste <sup>25</sup>  
textus suus orat pro omnibus dumtaxat hominibus,  
inimicis suis in hoc corpore constitutis, nec tamen pro  
omnibus exauditur; pro hiis enim solis exauditur qui  
etsi adversantur ecclesie, ita sunt tamen predesti-  
nati ut filii efficiantur ecclesie. Si qui autem usque <sup>30</sup>  
ad mortem habebunt cor impenitens nec ex inimicis  
convertentur in filios, non pro talium defunctorum  
spiritibus orat ecclesia, quia in parte iam diaboli

15. B: cum hoc — mancipari deest.

19. In codd.: gaudii.

27. A: in hoc in hoc.

29. B: isti sunt tamen.

10. Decreti tercia pars, dist. V, cap. XXIV.

I 20<sup>a</sup> computatur, qui cum esset in corpore non est trans-latus ad Christum. Eadem itaque causa est cur non oretur tunc pro hominibus eternaliter puniendis, que causa est ut non oretur neque nunc neque tunc pro 5 malis spiritibus.

**K e** Sed tertio principaliter arguitur per hoc quod homo potest meritorie orare generaliter pro defunctis, immiscendo intencionem orandi specialiter intention for a friend, who pro patrono vel alio amico cum hoc quod ipse sit may be damned. It is said that we may pray generally but with a special intention for a friend, who may be damned.

10 dampnatus, in quo casu orat licite pro dampnato, ergo hoc licet. Confirmatur tripliciter: Primo per hoc quod oracio condicionata est oracio qualem oportet concedere esse licitam pro dampnato, cum sit ex gratia, et per consequens necessitat ad orandum 15 pro talibus. Secundo confirmatur per hoc quod beatus Gregorius oravit specialiter pro Traiano quem scivit esse dampnatum, quia Johannis III<sup>o</sup>, 18: *Qui 20<sup>b</sup> non \* credit iam iudicatus est.* Imperator autem Traianus fuit infidelis decebens in mortali, ergo cum beatus Gregorius fuit pro illo exauditus a domino, vide-tur quod pro talibus licitum est orare; ergo sanctus potest mereri ut tales resuscitentur, potest mereri ut salventur. Tercio confirmatur per hoc quod licet orare pro quolibet cui oracio foret utilis vel malum 25 tolleret, sed sic est de omni merito militantis ecclesie quoad dampnatos, ergo licet orare pro illis saltem tollendo magis malum quod eis aliter eveniret. Nam sepe dictum est quod totus mundus adquirit perfeccionem secundam ex merito Christi, cum aliter 30 forent dyaboli penalius cruciati, eo quod aliter haberent maius consorciū compunitum, plus de-merentur amplius seducendo, et careret perfeccione secunda, qua modo consolacione sanctorum miseri-

The example of  
Gregory and  
Trajan is cited,

and it is urged  
that even the  
devils profit by  
Christ's merit.

3. A A<sub>1</sub>: eternaliter promerendis. 19. B: infidelis deest.  
22. in codd.: resuscit<sup>ur</sup>. 27. A in marg.: Nota causam. Christi  
passio perficit omnia. 32. B: careret scil. mundus; sunt puniti  
scil. diaboli. Locus iste haud dubie corruptus est.

corditer sunt puniti. Bonum ergo quod dyabolus facit <sup>201<sup>b</sup> K predestinatis per accidens fit in virtute meriti Christi; quod videtur de tanto illis proficere. Et per idem videtur quod viator de quanto victoriose resistit dyabolo, confortando fratres ecclesie, mitigat de eius 5 malo, et per consequens facit ut tolleracior sit eius dampnacio et de tanto effectualiter orat pro illo; membra enim sua maxime nocent sibi, quia sicut *timentibus Deum omnia cooperantur in bonum*, sic prescritis omnia cedunt in malum, et potissime quē 10</sup>

I reply that in evidentur eis magis utilia. Hic dico quod minor est the case put the intention is falsa, nam in casu posito homo intendit orare pro for the man if he is capable. dato mortuo, sed non orat pro eo ex eius incapacitate, sed intencio sicut oracio generalis est in casu meritaria. Unde ad hoc quod quis oret Deum pro <sup>15</sup> aliquo requiritur eius capacitas, ut puta, quod sit creatura racionalis, capax boni pro quo racionabiliter oratur.

All prayers are conditioned by the divine will and the capacity of the subject. Et ad primam confirmationem dico quod contingit L intelligere oracionem condicionatam dupliciter; vel <sup>20</sup> quoad voluntatem divinam, ponendo in eius voluntate quid et qualiter decreverit succurrendum, et talis debet esse oracio viatorum; vel secundo quoad capacitem subiecti pro quo orare intenditur, et sic supposita eius incapacitate ipsum subiectum non est <sup>25</sup> persona pro qua sic oratur, sed vel ipse orans vel alia capax persona ecclesie. Quod autem vulgariter dicitur orari pro tali intento suffragari, licet sit inhabilis, equivocatur in nominetenus oracione, sicut forte oracio indigni non est apud Deum univoce oracio <sup>30</sup> pro quocunque; licet ergo orare pro viatore prescrito, cum sit capax meriti ut micius puniatur, sicut est de prescritis qui ad oracionem alterius faciunt nedum

1. A A<sub>1</sub>: quod deest. 4. B: de quarto viatori. 10. II. A A<sub>1</sub>: qui videntur. A in marg.: Responsio.

9. Rom. VIII, 28.

L 20<sup>1</sup><sup>b</sup> multa bona de genere, sed meritoria secundum presentem iusticiam, ratione cuius micius dampnabuntur et interim ecclesie merebuntur. Sed cum certum sit quod dampnati sunt, amplius orare pro illis foret 5 omnino inutile, ymmo oracio catholici non est pro illis, cum impossibile sit ipsam illis proficere; contendens vero quod ipse orat pro tali mortuo potest mortificare oracionem propriam contendendo. Nec contendo contra volentem defendere quod licet par-

10 ticulariter orare pro dampnato, dum tamen orator hoc ignoraverit, quia talis oracio non nisi equivoce est pro illo, sed intendens quod sit pro illo faciliter meretur veniam; nec valet iuramentum oratoris, quo 20<sup>1</sup><sup>c</sup> obligat se ad orandum annaliter temporaliter \* pro 15 defuncto, sed amici defuncti debent appetere quod generaliter oretur pro mortuis in purgatorio, et talis oracio tantum vel plus sibi valet sicut oracio specialis, supposito quod sit ibi; et nulla oracio valet sibi dummodo sit dampnatus. Ideo utrimque non medio-

20 criter peccant qui errando postponunt melius et eligunt minus bonum. Quando ergo dicitur quod

oratur pro dampnato, intelligitur quod pretenditur orare pro eo, quod fit nunc licite et nunc male.

Ad secundum confirmationem admitto cronicam 25 et dico quod nec beatus Gregorius nec Deus ipse scivit Traianum fuisse dampnatum ad penam perpetuam, quia Deus eternaliter predestinavit Traianum ad gloriam; et sicut eternaliter ordinavit eum ad penam purgatoriæ, sic eternaliter ordinavit quod mediante intercessione 30 beati Gregorii salvaretur, quia debemus credere quod nec beatus Gregorius nec beatus in celo potest mutare divinum consilium vel per preces mutare vel flectere suum propositum (ut dicit decretum beati Jeronimi

Prayers should  
be said generally  
for the souls in  
purgatory and  
the special  
intention would  
profit no less.

As to the  
example I say  
that Trajan  
was predestined  
to be saved by  
the intercession  
of Gregory.

5. 6. B: non pro illis.

12. Codd.: quo sit.

24. A in marg.:

Nota de Traiano quem Deus per oracionem Gregorii de dampnacione liberavit.

28. A B: sic eternaliter.

ubi supra). Et patet quod Traianus decessit in gracia <sup>201°</sup> L predestinacionis, nec audivi suasum quod non decessit in gracia secundum presentem iusticiam. Multi enim extra iudaismum erant catholici (ut patet Men may be Catholics whom we judge to be outside. de Job, de Nabugodonosor et eis similibus), et sic est de multis quos propter solemnitatem ritus nostri decernimus esse foris. Nam corde creditur ad iusticiam, et in tali iusticia decedens est vere ecclesie filius et flamine baptizatus.

Nec vidi suasum quod beatus Gregorius peccavit <sup>M</sup> in quantum hoc peciit, cum factum Dei in concedendo ostendit hoc fuisse iustum et Deo beneplacitum. Ideo si sanctus papa peccavit in sic orando, hoc fuit quia defecit in modo, ut puta, affeccione singulari suum studium occupando, suffragia ecclesie magis <sup>15</sup> utilia dimittendo, vel in alia tali circumstancia, propter quod ad sui meritum temporaliter est puni-

<sup>It may be right for a man to ask what God will not grant.</sup> Unde sepe contigit hominem mereri in volendo et orando pro illo quod Deus non vult fieri, ut patet de stimulo carnis pro cuius decessu apostolus <sup>20</sup> rogavit ter dominum (ut patet II<sup>a</sup> Cor. XII<sup>o</sup>), et sepe contingit hominem laborare, orare et facere illud quod Deus vult fieri, et tamen peccare graviter propter defectum modi agendi, sicut meminit Augustinus, XXII<sup>o</sup> De Civitate Dei, capit. II<sup>o</sup>: *Multa, inquit, <sup>25</sup> volunt fieri sancti eius ab illo inspirata sancta voluntate, nec fiunt; sicut orant pro quibusdam pie sancte que, et quod orant non facit, cum ipse in eis hanc orandi voluntatem sancto spiritu suo fecerit.* Et videtur equivocando de velle, Deum velle in aliis quod <sup>30</sup> non vult in se ipso. Movet ergo Deus corda hominum ad nunc modeste orandum pro illo quod ipse vult fieri, et nunc pro illo quod ipse non vult fieri;

21. B: II deest. 28. B: non faciunt. 25. A in marg.: Augustinus.

25. Aug. Opp. tom. VII, pag. 656.

**M** 20<sup>1</sup> semper tamen talis oracio habet fructum suum et est peticio rationalis ac voluntati divine conformis.

Ad terciam confirmationem negetur assumptum, Prayer may profit those for whose intention it was not made. cum multe oraciones tollunt mala de bestiis pro 5 quibus non orant homines Deum suum. Ymmo si fiat oracio pro omnibus melioratis occasione illius, tunc oraciones sanctorum pro adventu Christi in carne fierent pro toto mundo, nedum pro omnibus bestiis et dampnatis, ymmo pro cunctis inanimatis 10 et singulis creaturis. Omnia enim ista recipiunt perfeccionem et melioracionem, ymmo et ipsum peccatum 20<sup>1</sup> virtute passionis Christi, et tamen theologi \* non tam extense loquuntur sicut nec scriptura sacra, ut dicant orandum esse pro talibus ut percipientibus 15 fructum oracionis intentum, licet posset dici eos orare pro talibus tamquam per accidens consequentiibus ad fructum per se intentum. Conceditur ergo quod dyabolus et omnes dampnati recipiunt quoddam bonum ex merito ecclesie; videtur tamen mihi quod 20 non sit bonum eis expediens vel utile, sed bonum tollens eis fugibile; dampnacio enim tollit quodlibet bonum honestum et utile in dampnato.

**N** Conceditur tamen (ut tangitur in secundo commento mendacii) quod Deus misericorditer punit dampnatos.

25 Et notat Augustinus XXI<sup>o</sup>, De Civitate Dei, cap. Augustine says that God punishes the damned mercifully, XXIV<sup>o</sup>. Sic enim secundum Augustinum *Deus non continet in ira sua miseraciones suas eciam dampnatis, sed facit eos non tanta quanta digni sunt penarum atrocitate puniri, non ut eas penas vel 30 nunquam subeant vel ante finiant, sed ut eas miciiores quam merita sunt eorum levioresque paciantur; sic enim ira Dei manebit et in ipsa ira sua misera-*

17. B: Qua ergo. 23. A in marg.: Huius contrarium habetur in decalogo. 25. A in marg.: Augustinus. A: civitate cap. 30. A A<sub>1</sub>: antea finiant; in Augustino: aliquando.

25. Aug. Opp. tom. VII, pag. 640.

*ciones suas non continebit.* Sed quia dixit sacram <sup>201<sup>a</sup>N Psalmum intelligere de membris suis predestinatis in quibus peccatum est mutatio dextere excelsi, ideo prosequitur dicens: *Hoc quidem non ideo confirmo,*</sup>

but he abhorred the notion that there would be iste sanctus cum aliis quod vel pena membrorum an end to the punishment of dyaboli pro instanti temporis finiatur, vel postquam the damned.

fuit intensior per ecclesie suffragia remittatur, licet credi posset probabiliter quod omne peccatum est minus malum et minus punibile propter meritum <sup>10</sup> Jesu Christi. Unde quia Augustinus, cap. XVII<sup>o</sup>, libri XXI<sup>i</sup>, recitat quomodo quidam commendant istam sentenciam, quia pia, sed (ut arguit, cum non habet auctoritatem ex scriptura sed eius oppositum), *tunc foret melior et verior, si misericordior.* Exten- <sup>15</sup> datur ergo fons huius misericordie ad dampnatos quoslibet quod punientur pena solummodo temporali, vel dicatur misericordius quod pena illa erit brevissima, vel tertio misericordissime quod omnino non erit alia pena post mortem, sed tota scriptura est in <sup>20</sup> ista parte conminatoria sed non vera. *Si quis, inquit, audeat ista asserere, tanto invenitur errare deformius et contra recta Dei verba perversius, quanto videtur sentire sibi clemencius.* Non seducat nos ergo ceca pietas que, cum sit veritati et fonti iusticie ac pie- <sup>25</sup> tatis contraria, est blasphema impietas; nam per eius oppositum fides catholica integratur, conversacio militantis ecclesie timore pene melioratur et spes maioris beatitudinis confirmatur; et correspondenter illi qui videntur magis placere dyabolo magis <sup>30</sup> nocent, et hinc indubie possunt expectare amplius nocumentum. Non ergo oramus pro dyabolo vel sibi

12. A in marg. : Contra sentenciam que ponit nullum perpetue dampnari.  
20. alia; A: aliter; A<sub>1</sub>: alicui; B: alie; Correxii.      23. B: contra recia.  
24. B: sibi sor (sequitur lacuna).

N<sup>o</sup> 201<sup>a</sup> proficimus quamvis per accidens facimus sibi bonum; nec valet fingere quod nulli christiani sencent istam penam, quia (ut dixi secundum sentenciam beati Gregorii) illi sunt pessimi. Unde Augustinus, XXI<sup>o</sup>

5 De Civitate Dei, XXV<sup>o</sup> cap. dicit quod a sana doctrina foret nimis contrarium ut heresiarche qui receperunt in ecclesia baptismum, eucaristiam et alia carismata, post vero ingrate acucius impugnant ecclesiam quam alii infideles, quia non adeo sunt 10 ingratiti. *Peior, inquit, est desertor fidei et ex desertore obpugnator eius effectus, quam ille qui non deseruit quam nunquam tenuit.* Ex istis potest colligi aliis 202<sup>a</sup> sensus \* dictorum beati Augustini Enchiridion CX<sup>o</sup>, que ponuntur in decretis XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>. *Tempus.* Ponit 15 enim primo quod in hoc meditulio temporis inter mortem hominis et diem iudicii contingit mereri vel iuvare spiritus defunctorum. Ponit secundo quod *eis prosunt suffragia qui, cum viverent hec sibi ut postea possent prodesse meruerunt.* Tercio dicit quod 20 de quatuor generibus mortuorum merita superstimum sunt *pro valde bonis graciarum acciones, pro mediocriter bonis propiciaciones, pro valde malis sunt vivencium consolaciones, sed mediocriter malis faciunt dampnaciones tollerabiores,* sic quod utrobique 25 valent pie oraciones intente pro mortuis, quia beatis vertuntur in graciarum acciones, purgandis in propiciaciones, dampnatis vero *licet non sint adiumenta, prosunt tamen ecclesie militanti et dampnatis qui*

4. A in marg.: Augustinus. In codd. cap. XXIV Correxi. 8. A:  
inpungnant. 13. A A<sub>1</sub>: sensus doctorum. 13. A in marg.:  
Augustinus. 22. Hic locus in decr. sic habetur: Cum sacrificia  
altaris sive quarumcunque elemosinarum pro baptizatis omnibus offerunter,  
pro valde bonis graciarum acciones sunt, pro non valde malis propicia-  
ciones sunt, pro valde malis, eciam si nulla sunt adiumenta mortuorum,  
tamen vivorum consolaciones sunt. A in marg.: Nota quomodo et qui-  
bus mortuis prosunt suffragia (Above 202<sup>a</sup> without mark of reference).

11. pag. 646. 14. Decreti sec. pars, causa XIII, q. II,  
c. XXIII.

superstites per bona opera meruerunt sunt causa quare <sup>202<sup>a</sup> N  
micius puniuntur (ut tetigi ultimo capitulo libri V<sup>i</sup>).</sup>

We may see how the world is deceived, as to perpetual alms, and as to funeral ceremonies.

Ex istis potest colligi quantum mundus decipitur in elemosinis perpetuis et exequiis ac ritibus solemnibus mortuorum de perpetuacione elemosine; dic-tum est hoc cap. XVI<sup>o</sup> et XXII<sup>o</sup> cap. libri V<sup>i</sup>. Ymmo cum debet esse certum catholico quod modus quo Christus fecit et fieri precepit elemosinas sit quo-cunque alio modo elemosinandi perfeccior, et est undiquaque facilior, patet quod non mediocriter peccant sed ex superbia et negligencia se accusant qui contempnunt sermonem Christi et adherent pru-dencie proprie et opinioni seculi. De exequiis vero et aliis ritibus factis pro mortuis patet quod vel sunt purgandis contraria vel neutra vel minus utilia; con-traria si sapiunt peccatum, minus utilia si in istis omissis contraria magis profecerint, et neutra suppo-sito quod neque sint bona neque mala moraliter. Primum et tertium fiunt communius, unde prima particula ex hoc patet quod, sicut omnia meritorie facta pro mortuis capacibus eis prosunt, sic omnia demeritoria pretensa pro ipsis fieri profectui suo obsunt; non enim prodest corpori mortuo talis solempnitas, cum deficiat sibi sensus, nec prodest anime nisi sub ratione qua meritum; aliter enim foret profectui suo indifferens, sicut est indifferens utilitati dyaboli vel beati. Illud ergo suppono ut maximam, et patet per Augustinum in De Cura agenda pro mortuis, et ponitur in decretis XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>: *Non estimemus, inquit, ad mortuos pro quibus curam agimus pervenire nisi quod pro eis sive altaris sive oracionis sive elemosinarum sacrificiis supplicamus.*

False works injure the dead as good works profit them.

4. A in marg.: Exequie pro mortuis quomodo prosunt et quomodo nocent illis. 6. A A<sub>1</sub>: Dictum est hoc cap. . . . et 22. 17. B: et neutra — unde deest.

29. Decr. sec. pars, causa XIII, q. II, cap. XIX.

O<sup>202a</sup> Et sequitur: *Corpori autem humando quidquid inpenditur, non est presidium salutis sed humanitatis officium.* Sed et idem videtur per se notorium considerando quomodo proveniret profectus corpori mortui tuo vel spiritui separato.

P<sup>202b</sup> Et ex isto sequitur vivorum stulticia qui magis dolent pro morte corporali quam pro morte anime per peccatum, magis solicitantur pro solemnitate exequiarum proximi vel amici quam pro assiduitate conversacionum meritoriarum per quas solum suffragia insunt sibi. Unde decretum beati Gregorii XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>, *Anime defunctorum. Curacio, inquit, funeris, condicio sepulture, pompa exequiarum magis sunt vivorum solacia quam subsidia mortuorum. Si ali- 15 quid prodest impio sepultura preciosa, oberit pio vilis \* aut nulla.* Crisostomus super epistolam ad Hebreos, ut ibi exponitur: *Ubiunque sepeliamur, domini est terra et plenitudo eius; secundum quod oportet fieri efficiatur. Lugere autem, deplorare et lamentari eos qui de hac vita decedunt ex pusillanimitate contingit. Hoc autem ex desperacione future resurreccionis intelligitur. Unde Apostolus non simpliciter ait: Nolumus vos ignorare de dormientibus, ut non contristemini, sed addit: Sicut et ceteri qui 25 spem non habent.* Et eadem sententia patet in duobus capitulis sequentibus. Item, videtur quod murmur tale sit contra dominum quem debemus credere omnem hominem velle mori, sed voluntati Dei non est licitum taliter contrariare. Si enim scio quod est 30 de Dei beneplacito et sic iustum, faciens ad ordinem

Hence the folly  
of those who  
care more for  
solemn rites  
than true  
prayers.

2. A A<sub>1</sub>: humanitatis — corpori deest. 6. A in marg.: Correlarium.  
11. Codd.: XII<sup>a</sup>. 13. A: pompe. 19. B: efficaciter. 29. B:  
contraire.

11. Decr. secl. pars, causa XIII, q. II, cap. XXII. 12—16. Cura-  
cio — nulla is a quotation from Augustine De Cura agenda pro  
mortuis Cap. II. 17. ibid. cap. XXVI. 23. Cap. XXVII.  
*Habent* forsitan and XXVIII. *Qui divina.*

et pulchritudinem universi quod Petrus nunc per <sup>202<sup>b</sup> P dominum occidatur, quomodo licet mihi remurmurare contra istam iusticiam et pulchritudinem que adeo placet Deo. Unde XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup> sub auctoritate Cypriani</sup>

Cyprian tells us that we ought not to mourn for those who have gone before.

sic scribitur: *Quam preposterum est, quamque per- 5 versum, ut cum Dei voluntatem fieri postulemus, quando evocat nos et accersit de hoc mundo, non statim voluntatis eius imperio pareamus et perva- cium more servorum ad conspectum domini cum tristitia et merore perducimur, exeentes isthinc <sup>10</sup> necessitatis vinculo, non voluntatis obsequio, quomodo volumus ab eo premiis celestibus honorari ad quem venimus inviti. Preceptum est, inquit, a domino ut contestetur assidue et publice predicarem fratres non esse lugendos accersione divina de seculo liberatos, cum <sup>15</sup> sciamus non amitti sed premitti, recedentes de seculo.*

In isto dicto videtur innuere triplicem rationem: Q Prima ex hoc quod nemo debet orare sibi ipsi contrarie, sed oramus Deum: *Fiat voluntas tua undique*, ideo non debemus velle huic contrarie. <sup>20</sup> Secunda racio est ex hoc quod oportet salvandum meritorie et per consequens voluntarie pati mortem. Tertia racio stat in isto quod diligens se vel alterum debet gaudenter acceptare accessum eius proprium, sicut est mors cuilibet salvando, et prescito eciam <sup>25</sup>

Yet the Church teaches us to care for the dead,

est ad bonum, cum continue plus nocet ecclesie et amplius demeretur. In oppositum sunt consuetudo et leges ecclesie de cura agenda pro mortuis et ecclesiastica sepultura, unde oblaciones Jude Machabei laudat ecclesia, Machabeorum XII<sup>o</sup>, et sepultura <sup>30</sup> mortuorum computatur inter opera misericordie, pro

7. A: accerscit: scil. Deus ut habet decret.      11. In decretali: et volumus.      13. In decr. preceptum est ut contestarer assidue ut. 16. In decret.: recedentes precedere . . .      19. A B in marg.: Nota contra lugentes mortuos.      30. A: XII. deest.

**Q** 202<sup>b</sup> quo laudatur Tobias Tobie. Unde decretum recitat Augustinus De Cura agenda pro mortuis sub hiis verbis: *Quamvis cure pro mortuis non pro omnibus pro quibus fiunt prosint, sed hiis tantum pro quibus 5 dum viverent ut prosint meruerant; sed quia non discernimus qui sint illi, oportet illa pro regeneratis omnibus facere.* Et assignat causam eius triplicem: Prima est profectus mortuorum capacium, secunda est excitacio affectus superstitionis, et tercia est naturalis instinctus et meritorius, dum fuerit caritate formatus curam talem agencium. Pro prima sic scribit: *Melius enim supererunt ista hiis quibus nec obsunt nec prosunt, quam eis deerunt quibus prosunt.* Vult <sup>and to pray for all the faithful.</sup> dicere quod oportet intendere orare generaliter pro 15 cunctis fidelibus, subintelligendo et Deo limitante suffragium capacibus. Pro secunda causa patet quod ex hoc excitatur devocio superstitionis et provocatur occupatio circa actum meritorium. Unde Augustinus: *Diligencius facit hoc quisque pro amicis suis, ut pro 202<sup>c</sup> illo fiat \* similiter.* Et quoad terciam causam patet, cum necesse sit evacuare cadavera bestiarum, multo magis cadavera hominum, magis carorum et plus inficiencium.

**R** Unde Augustinus: *Humanitatis, inquit, hoc est 25 officium secundum affectum quo nemo unquam carnem suam odio habet.* Unde oportet ut quam potest pro carne proximi curam gerat, cum spiritus inde recesserit qui hoc gerebat. *Et si hoc faciunt qui carnis resurreccionem non credunt, quanto magis*

1. Num. cap. deest in codd.      3. A: quamvis cura . . . prosunt.  
 4. In decret.: Quibus dum vivunt cooperantur ut prosint.      6. A A<sub>1</sub>:  
 decernimus; B: decrevimus; in codd.: qui sunt.      18. A in marg.:  
 Augustinus.      24. A in marg.: Nota pro sepultura proximi si et  
 quomodo obligamur.

3. Decreti sec. pars, causa XIII, q. II, cap. XIX et Aug.  
 in libro De Agenda Cura pro mortuis cap. XVIII. Opp. tom. VI,  
 pag. 53o.

Burial of the  
dead may be  
done in a wrong  
way,

*debent facere qui credunt ut corpori resurrecturo 202<sup>o</sup> R  
et eternaliter mansuro impensum officium sit quodam-*

*modo evidens eiusdem fidei testimonium. Et patet  
cum talis operacio non sit per se virtuosa, sed valde*

*per accidens quod contingit eam nunc bene nunc 5  
male fieri. Cavere autem debemus de malicia ne*

*fastui seculi principaliter intendamus, nec magis  
necessarium omittamus; nichil enim est magis ne-*

*necessarium obsequium agendum pro mortuis quam  
vivere virtuose. Ille ergo inordinate agit curam 10*

*corporalem pro suo mortuo qui plus attendit ad  
illam quam ad superabundanciam virtutis in animo.*

*Vis ergo affectuose proficere anime defunctorum,  
exercita te ipsum in scola virtutum; quod quanto*

*plus feceris, tanto cum paribus facis mortuis plus 15  
profectum; oportet ergo iuxta caritatis regulas quod*

*superstes misereatur anime proprie placens Deo, et  
ad illud consequitur efficacissime suffragium mor-*

*tuorum.*

*Ad primum obiectum patet quod beatus Gregorius a*

*intendit quod talia obsequia non prosunt mortuis  
nisi forte per accidens. Unde sequitur in textu Gre-*

*gorii: Nec ideo tamen contempnenda et abicienda  
sunt corpora defunctorum maximeque iustorum, ex*

*quo illud salubriter discitur quanta possit esse re- 25*

*muneratio pro elemosinis; quas viventibus et sencien-*

*tibus exhibemus, sed neque hoc apud Deum perit quod  
ex animis hominum membris officii diligencia per-*

*solvatur. Ex quo videtur quod ratione elemosine  
prosunt defunctis talia obsequia, et obsunt eis de 30*

*quanto excitant affectantes ad affectandum splenden-*

*ciam in mundi gloria, accusantque mortuos, de*

as by too much  
care for show.

13. A in marg.: Nota efficacissimum suffragium mortuorum.

14. A in marg.: Nota pro exequiis et sepultura circa ecclesias.

15. B: salubriter dimititur.

20. A in

21. B: salu-

22. diligentiaeque persolvit in decret.

R 202<sup>e</sup> quanto ostendunt illos affectos ad secularia desideria.

b Et quoad dictum Crisostomi, patet quod ipse intendit istam eandem sentenciam, unde sequitur in textu suo: *Pietatis namque affectu et humanitatis intuitu mortuos lugere non prohibemur, sicut nonnullos sanctorum aliorum exequiis legimus pias lacrimas impendisse.* Unde quod quis sepelitur iuxta martirem in ecclesia vel ubicunque solemniter, nunc obest et nunc prodest, sed tantum per accidens obest, si accumulant peccata originata ex mortuo decedente in mortali. Prodest, si sit occasio diligencius orandi pro mortuo in gracia decedente, unde decretum (ubi supra) sub auctoritate sanctorum Augustini et Gregorii sic loquitur: *Quibus peccata dimissa non sunt, a sacris locis post mortem adiuvari non possunt, quia quos peccata graviora deprimunt, si in sacris locis sepeliri se faciunt, restat ut de sua presumpcione iudicentur, quia eos sacra loca non liberant, sed culpa temeritatis accusat.*

S Et quoad secundum partem sequitur decretum beati Gregorii: *Cum gravia peccata dimissa sunt et non deprimunt, tunc prodest mortuis \* si in ecclesia sepeliantur, quia eorum proximi, quo ciens ad eadem loca veniunt, suorum quoque sepulturam aspiciunt, recordantur et pro eis domino preces fundunt.* Nam quos peccata gravia deprimunt, ad maiorem cumulum dampnacionis pocius quam absolucionem eorum corpora in ecclesiis reponuntur. Quantum ad rationem terciam, quomodo cunque glossamus, non dubium quin 30 murmuraciones plurime pro mortuis sunt inique;

Solemn burial  
in holy places  
may do good  
or harm.

5. A A<sub>1</sub>: nonnullorum. 7. A: sp sepelitur. A<sub>1</sub>: semper sepelitur.  
Errorem scribentis A imitatus est A<sub>1</sub>. 18. In decret.: quoniam eos.  
22. ibid.: in ecclesiis. 28. A in marg.: Nota quomodo licet deplangere (superscriptum est: flere scil. deflere) mortuum et quomodo non licet.

3. Causa XIII, q. II, cap. XXVI. 13. Causa XIII, q. II,  
capp. XVI and XVII.

As to grief for dicitur enim quod alius est amor vel affeccio naturalis, <sup>202<sup>a</sup> S  
 the dead we  
 must distinguish quali Christus voluit vivere et non mori, cum Mat-  
 between natural  
 affection and  
 deliberate  
 judgment. thei XXVI<sup>o</sup> dicit: *Verum tamen non sicut ego volo,*  
*sed sicut tu vis.* Et tali affeccione naturali doluit  
 mater eius pro morte filii naturalis. Nec evidens 5  
 quod in hoc peccavit, sicut nec Christus, quando  
 pro Lazaro ploravit. Alia autem est affeccio delibe-  
 rativa qua non est dolendum sed gaudendum de  
 mortibus propinquorum. Sic enim Christus, sic  
 Paulus et ceteri martyres gaudebant de pena et 10  
 morte propria, et sic oportet omnem salvandum  
 gaudere. Ideo necessarium est christianis discere  
 quomodo debent mori; quando ergo quis plus dolet  
 propter amissionem boni utilis vel boni delectabilis  
 temporalis in morte proximi quam propter amissionem 15  
 boni utilis anime defuncti et utilitatis ecclesie, tunc  
 peccat indubie plus vel minus, sicut ille peccat gra-  
 vius qui propter amissionem amoris quem habet ad  
 seculum dolet de morte propria. Et patet quod  
 debemus secundum rationem superare impetum 20  
 anime naturalem, sicut est mihi verisimile quod  
 mater domini mitigavit ex integro, et Christus non  
 directe ploravit pro morte Lazari quem necessitavit  
 ad gloriam suam mori, sed doluit pro peccato  
 humani generis, pro quo oportuit talia et tot pati. 25  
 Unde ex concilio Toletano *Qui divina sic scribitur:*  
*Prohibet nos sanctus Apostolus dicens: De dormientibus nolo vos contrastari sicut et ceteri qui spem*  
*non habent.* Et dominus Joh. XI<sup>o</sup> non flevit Lazarum  
*mortuum, sed ad huius vite erumpnas ploravit re-* 30  
*suscitandum. Si autem potest hoc episcopus omnibus*  
*christianis prohibere, non moretur.*</sup>

Natural grief  
should be  
controlled by  
reason.

i. A: quod aliquis.      ii. A: et sicut.      22. A B in marg.: Nota  
 de fletu Christi.      23. 24. A: nunciavit ad gloriam.      31. agere  
 non moretur in decret.

T202<sup>a</sup> Ex istis colligo conclusionem triplicem mihi notabilem: Prima quomodo ista sentencia est a prepositis populo predicanda, eo quod instruit eum in moribus, evacuat errorem fidei et precipitur ab ecclesia fieri.

<sup>1.</sup> The clergy should thus teach about funeral rites.

5 Quod si multiplicamus leges de sepulturis et eas solempnizamus atque pro porcionibus et substancia defuncti contendimus et illud cum aliis suffragiis defunctorum omittimus, quis dubitat quin Deus huius seculi usque ad infidelitatem cecavit oculos mentis 10 nostre? Et cum in vigilia Pentecostes post communionem concinimus quod Deus per os omnium prophetarum docuit nos temporalia relinquere, et alibi cantantes oramus ut Deus doceat nos terrena despicere, quia certum est quod spiritus sanctus 15 effugit cohabitare cum spiritu hominis sic affeccione temporalium deturpato. Ad probandum autem si sumus huiusmodi, sollicitudines nostre cum actibus sequentibus iudicabunt. Nam pater spiritualis qui 20 animo preponderat oracionis suffragia et elemosinas\* They must not let the desire of gain outweigh the desire to benefit souls.

20<sup>a</sup> providas faciendas pro mortuis plus quam lucri temporalis commoda, manifeste demonstrat quod plus amat temporalia defuncti quam anime sue spirituale suffragium. Secunda conclusio: Nullus ritus ecclesie ab eius capite approbatus de suffragiis 25 vel memoriis faciendis pro mortuis repugnat sententie supradicte. Patet ex hoc quod nulla veritas repugnat veritati. Procuret ergo homo, quantum prudenter sufficit, per se vel alium, remedium animalium in purgatorio oblacionibus vel stipendiis 30 annalibus sacerdotum aut precibus sanctorum, aut carorum elemosinis aut ieunio cognatorum et secundum supradictam Dei sentenciam approbatur.

<sup>2.</sup> All rites approved by the Church agree with this rule.

1. A in marg.: Contra avariciam cleri. Prima conclusio. 23. A in marg.: Secunda conclusio. De variis ritibus approbatis in suffragiis et memoriis mortuorum.

6. porcio i. e. pensio annua.

Reasons for  
various  
observances.

Et hiis quatuor modis secundum decretum beati <sup>203<sup>a</sup>T</sup>

Gregorii, XIII<sup>a</sup> q. II, *Anime defunctorum*, con-

tingit animabus in purgatorio suffragari, ymmo (ut

sepe dixi) per omnem vitam vel operam meri-

toriam viatoris. Unde ritus quem approbat beatus <sup>5</sup>

Ambrosius in De Officiis, positus in conclusione

predicta, plurimum est laudandus: *Quia, inquit, alii*  
*tercium diem, alii septimum diem, alii tricesimum,*  
*alii quadragesimum observare consueverunt in officiis*  
*mortuorum, quid doceat leccio consideremus. De-*  
<sup>10</sup>*functo quidem Jacob precipit Joseph pueris suis ut*  
*sepelirent eum et sepelierunt sepultores Israel, et*  
*completi sunt quadraginta dies luctus, ut patet Ge-*  
*nesis L<sup>o</sup>. Sed eciam in Deuteronomio, capitulo ultimo,*  
*et Numeri XX scriptum est: Quia planixerunt <sup>15</sup>*  
*filiī Israel Moysen triginta diebus et consummati*  
*sunt dies luctus. Illi autem qui servant diem tercium*  
*respiciunt trinitatem vel triduum resurreccionis Christi;*  
*qui autem observant septimum observant perpetuam*  
*quietem anime, que est tercia cum copulacione cor-*  
<sup>20</sup>*poris, quod est quatuor; ex quibus autem constant*  
*septem; qui autem observant trigenarium considerant*  
*quomodo ex duobus quindenariis secundum corpus et*  
*animam ille constat, quindenarius autem resultat ex*  
*septenario patrum legis veteris et octonario legis <sup>25</sup>*  
*nove: Nam hos duos numeros quadam proprietate*  
*colunt specialiter isti patres. Qui autem observant*  
*quadrigenarium expectant fructum resurreccionis*  
*per mortem Christi qui totidem horis dicitur fuisse*  
*mortuus, licet arca triginta sex horas iacuit in sepulcro, <sup>30</sup>*  
*et sic de quinquagenario, centenario vel anniversario*  
*secundum rationem cui devocio populi est affecta.*

5. A in marg.: Ambrosius.  
patet Gen. L deest in decret.

12. A B: sepultores deest; luctus ut  
15. cap. ult. et Num. XX deest in  
decretali.

2. Decr. sec. pars, Causa XIII, q. II, cap. XXII *Animae de-*  
*functorum* and cap. XXIV *Quia alii.*

T<sup>203a</sup> Omnes enim affectant suis mortuis beatitudinem circularem, ut notat Hostiensis in Summa (ubi supra).

V Tercia conclusio: Dimissis istis ritibus foret purgandis animabus utilius, populo superstite dante sollicitudinem et operam ex integro ad virtutes. Patet ex hoc quod ista variacio rituum fuit omissa a Christo et suis apostolis; ymmo precepit Matthei VIII<sup>o</sup>, 22: *Dimitte mortuos sepelire mortuos suos* et in moribus sequi ipsum. Ista autem variacio introducit sectas et gildas et consequenter errores multiplices, mundialibus infideliter opinantibus quod proporcionaliter habent ipsi suffragia singulariter a se ipsis et beatis in patria, sicut ipsi coniunguntur federe temporali, et sic credunt de suis mortuis quoad ipsa suffragia que impendunt. Illud autem improbatum est hic et capitulo ultimo libri quinti. Omnes enim predestinati vivi vel mortui citra beatitudinem constituti participant suffragiis utriusque ecclesie precise secundum quod digni sunt meritis quoad Deum. Tales ergo ligent superfluent et periculose seminant dogma falsum sepeque gignunt sedicionem in populo. Nec moveat quod sepe bonum ex ipsis evenit, \* quia Deus non sineret dyabolas vel aliud nefandum collegium congregari, nisi exinde disponeret utilitatem ecclesie provenire. Et sic dicitur de sepulcris et aliis constructionibus sumptuosis quod bonum exinde evenit, ut puta, devocio confluencium, sustentacio egenorum et multa bona similia; malum eciam communius, ut puta, distraccio et ocium sensus hominis dissoluti et inordinata congregatio tam temporalium quam eciam personarum, et difficile foret iudicare quid istorum foret matri nostre utilius, si facta et dicta Christi et

3. It would be better to aim wholly at a virtuous life and give up these ceremonies,

which bring in gilds and other causes of mischief.

3. A in marg.: Tercia conclusio. Contra ritus supra positos.

7. Matth. VIII, 22: *Sequere me et dimitte . . .* 13. B: fidere.

16. A in marg.: De solemanni sepultura et sumptuosis sepulcris (Above 203<sup>b</sup> without mark of reference). 18. precise; A: p<sup>o</sup>; A<sub>1</sub>: p̄e.

28. B: eciam deest.

apostolorum suorum non darent fidem de inutilitate <sup>203<sup>b</sup>V</sup>

The example of fundamenti. Non enim est causa evidens: Si Symon,  
 Simon Mac-  
 cabeus cannot  
 outweigh that of  
 Christ. summus sacerdos construxit sibi et suis edificium  
 altum super sepulchrum eorum et mirabiliter sum-  
 tuosum (ut patet I Macchabeorum XIII<sup>o</sup>), ergo bene,<sup>5</sup>  
 sicut est evidens: Si Christus et eius apostoli illud  
 omiserant, ergo bene; nam regimen illorum sacer-  
 dotum fuit presagium destrucciónis synagoge que  
 fuit ecclesia Judeorum; et fundamentum aliud cum  
 suis domesticis fuit indefectivum principium perpetue <sup>10</sup>  
 ecclesie christiane; nichil ergo valet nobis fidelibus  
 nisi de quanto fuerit fundabile ex lege Christi; sed  
 cum ex lege Christi et lege ecclesie patet quod obser-  
 vancie de quanto plus accedunt ad statum innocencie  
 et minus intricantur cum mundo, imitantes volunta- <sup>15</sup>  
 tem Dei, direccius preponderantes in amore bonum  
 communius, patet quod observancia opposita ritui  
 quem mundus in istis exigit est ipso melior. Unde  
 (ut tetigi) talia memorialia post mortuos derelicta  
 vel nocent eis vel minus eis proficiunt quam pur- <sup>20</sup>  
 gandis pauperibus in gracia ampliori, ymmo minus  
 quam ceteris paribus eorum destruccio. Si enim tales  
 mortui sunt presciti, tunc talia memorialia derelicta  
 sunt fructus peccati sui in spiritum sanctum; si sunt  
 predestinati, tunc sunt fructus sue affectionis pro- <sup>25</sup>  
 prietarie expurgande, et indubie pauper decedens in  
 maiori gracia, cum melius usus fuit temporalibus  
 istis quibus verius dominatus est, plus participabit  
 in purgatorio eorum fructu, dominio devoluto ab  
 utroque ad dominum, aput quem non potest esse <sup>30</sup>  
 accepcio personarum. Quomodo excusat peccatum  
 quo propter affectionem mundalem vel affectionem  
 proprietariam carnalem ritus talis preponitur et modus  
 faciendi exproprietarie vivendum, et bonum com-  
 munius plus diligencium stulte postponitur? <sup>35</sup>

2. B: tam evidens.      5. B: ergo — omiserant deest.      7. B: regnum  
 illorum fuit.      12. ex deest in codd.      26. B: expurgande — fuit deest.

## CAP. XXIII.

A 20<sup>3b</sup> Restat consequenter tractare de indulgenciis et Indulgence to  
absolucionibus a pena et culpa, in quibus videtur sinners belongs  
esse error apud simplices istam materiam ignorantes. to God alone.

5 In primis ergo suppono significacionem quid nominis huius signi indulgencia. Est enim omnis indulgencia actus indulgentis, ita quod indulgencia non sit aliud nisi habentem ad hoc potentiam indulgere, et est indulgere gratis concedere, operam dare sive remitttere, et componitur de *inde et algere* (quod est frigere vel mortificari), sicut est de commissis oblivioni traditis quoad expetitionem vindicte. Et sic loquitur scriptura Judith VIII<sup>o</sup>, 14: *Indulgenciam domini cum lacrimis postulemus*, et sic sumitur Isaie XXVI<sup>o</sup>, LXI<sup>o</sup> 15 et LXIII<sup>o</sup>. Sic autem indulgere peccatoribus est The canonists have given it another sense: of remission of punishment.

20<sup>3c</sup> Deo proprium, sicut et peccata \* dimittere (ut patet capitulo ultimo quinti libri); sed ab istis sensibus extractus est terminus et baptizatus in sensum alium partim per doctores theologie et partim per canonistas; quandoque enim secundum eos connotat remissionem pene, ut secunda questione tertio capitulo *Indulgencie*, ut notat Archidiaconus, quod quandoque signat active concessionem, ut dominus papa indulsit subdito hoc vel illud, id est, concessit; aliquando autem 25 signat dispensacionem, aliquando ius, ut notat Johannes, XXXIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>. *Interfectores*; et aliquando accipitur pro remittere vel condonare, in De Peni-

1. A: Cap. XXII. 2. A in marg.: De indulgenciis (Below 20<sup>3b</sup> without mark of reference). 5. B: signacionem. 9. B in marg.: Quid est indulgencia? 9. 10. B: remittere componitur. 18. B: baptizatus deest. 20. B: convocat. 20. A: Nota quid est indulgere vel indulgencia; supra vide. 21. ut sec. q. III. cap. *Indulgencie*. Recte: Sexti decretalium, lib. V, tit. X, cap. III. 25. 26. Johannes; sic in codd. Legendum: Nicolaus papa.

5. Cf. Hus, Opp. tom. I, 175<sup>a</sup>. Loserth, Hus u. Wiclit, p. 209.  
21. Sexti Decret., lib. V. De Penitenciis et Remissionibus, cap. III,  
Glossa. 26. Decr. sec. pars, causa XXXIII, q. II, cap. V.

Such indulgences are reserved to prelates under certain limitations. tenuiis et Remissionibus, cap. *Indulgencie* in principio 20<sup>3</sup> A per Archidiaconum; unde omnes istas indulgencias trahunt et limitant ad prelatos ecclesie. Unde statuant sibi pro regula quod solus papa potest dare quoad locum et tempus indulgencias generales, episcopi autem habent potestatem limitatam faciendi indulgencias. Nam cum dedicant ecclesias, non extenditur eorum indulgia ultra annum, eciam si a pluribus episcopis dedicetur. In aliis autem ultra numerum quadraginta dierum non potest episcopus 10 indulgere, verum tamen episcopus confirmatus antequam sit sacerdos, sicut et legati non sacerdotes faciunt indulgencias, quia hec potestas magis eis ex iurisdicione quam ex ordine. Inferiores autem ut abbates et presbiteri non possunt indulgencias tales 15 concedere publice ex auctoritate iurisdicitionis, sed private in foro penitentie (ut patet in *De Penitentiis et Remissionibus*, capitulo *Indulgencie*); super vero conceduntur per Innocentem et Archidiaconum: licet, inquit, restricta sit potestas de indulgiis que fiunt 20 publice, non tamen in foro penitenciali in quo sacerdos potest indulgere annos et dies dummodo discrete faciat et penitenciam iniunctam per superiore non remittat.

So much time  
of indulgence  
may mean  
a) the equivalent  
of so much tem-  
poral penance;  
b) so much  
shortening of  
time in Purga-  
tory.

Istis premissis restat videre expressius quid sonat verbum prelati: *Remitto tibi tantum tempus indulgencie pro peccatis*, et dicitur communiter quod virtute talis indulgencie per tantum tempus minus pacieris in purgatorio, et hoc intelligi potest dupliciter, vel quod indulgia habeat efficaciam tantam, quantam tantum temporis pro penitencia huius vie 30 quoad statum purgatorii, vel secundo quod de tanto

3. A in marg.: Indulgencia < pape  
episcoporum. 13. potestas; A<sub>1</sub> in  
marg. addit: convenit. 14. B: Inserentes autem. 14. B in  
marg.: Potestas indulgendi est ex iurisdicione et non ex ordine, ut hic  
patet. 22. A: discreta. 24. A B in marg.: Nota quid sonat  
(B: hoc): Remitto tibi tantum tempus indulgencie pro peccatis. 25. B:  
Remitto tibi tempus.

A 20<sup>3</sup><sup>e</sup> brevius pacieris secundum penam purgatorii, et ista <sup>The latter meaning is favoured by the decretists.</sup> glossa est sententie decretistarum pertinencior et dictis eorum conformior (ut patet in De Penitenciis et Remissionibus; cap. *Quod autem*) in verbo, sed 5 queres quid sonat?

a Sumitur autem fundamentum huius sententie ex ista ymaginacione fantastica: Ponitur enim primo <sup>The opinion rests on an invention which supposes</sup> quod sunt supererogata merita sanctorum et speci- aliter Christi in celis infinita numero et valore, ultra <sup>a) a store of supererogatory merits;</sup>

10 quam requiritur ad eorum beatitudinem, et omnia ista vocantur spiritualis thesaurus ecclesie in capite eius reconditus.

b Ponitur secundo quod dominus papa, cum sit vicarius Christi in terris, habet plenam potestatem 15 distribuendi thesaurum illum fidelibus, sed quod libuerit plus vel minus, nec licet diffidere quin potestas imperciendi ista spiritualia suffragia remaneat continue inexhausta, quia aliter deficeret Christus dando potestatem clavium suo vicario hic in terris.

c Tercio dicitur quod quando papa vel suus episcopatus dispensat subditis de isto thesauro, commutando meritum beati loco meriti quo peccator mereretur remissionem peccati, tunc concedit indulgenciam plus vel minus.

B Et ex isto fundamento dicuntur hii vendere peccata sua et isti emere eciam pro pecunia et seductus est populus de cambio impossibili et infundabili propter fastum et questum adquisibilem sacerdoti. Et isti sententie videtur sanctum Thomam annuere, super 30 Quarto Sentenciarum, distinctione vicesima, questione

1. B: Brevius paciens.

4. In verbo (?); in codd. A B: in v.

6. A in marg.: Fundamentum indulgentiarum secundum communem opinionem. 9. A: numero et valere. 11. B in marg.: Spiritualis thesaurus ecclesie. 14. A: in terra. 17. A: remaneant.

4. Decret. Greg. IX, lib. V, tit. XXXVIII, cap. IV. 30. Thom. Aq. Comment. in lib. IV. Sent. Opp. tom. IX, pag. 374.

St. Thomas says tercia: *Ab omnibus, inquit, conceditur indulgencias* <sup>203<sup>c</sup> **B**  
*that indulgences are not simply aliquid valere, quia impium esset dicere quod ecclesia remissions of temporal penance but avail in purgatory.* *aliquid vane faceret. Sed quidam dicunt quod non valent ad absolvendum a reatu pene \* quam quis in* <sup>203<sup>d</sup> *purgatorio secundum iudicium Dei meretur, sed 5 valent ad solvendum ab obligacione qua sacerdos obligavit penitentem ad penam aliquam vel ad quam eciā ordinatur ex canonum statutis. Sed hec opinio non videtur vera; primo quia est expresse contra privilegium Petro datum, ut quod in terra remitteret* <sup>10</sup> *et in celo remitteretur, unde remissio que fit quoad 1 forum ecclesie, valet eciā quantum ad forum Dei. Item, ecclesia huiusmodi indulgenciam faciens magis 2 dampnificaret quam adiuvarerit, quia remitteret ad graviores penas, scilicet purgatorii, absolvendo a peni- 15 tenciis iniunctis. Et manifeste patet deduccio, eo quod iuxta opinionem indulgencia non facit ad remissionem in purgatorio, sed subducta indulgencia in pleno penitentie faceret ad remissionem in purgatorio, quod foret infinitum prestancius quam aliqua peni- 20 tencie vie remissio. Ideo iuxta hanc viam omnis indulgencia foret impeditiva fructus penitentie et nociva, ideo prudenter dicunt canoniste quod propter indulgencias non est dimitienda iniuncta penitencia*</sup></sup>

1. indulgencias; in codd.: indulgencia. Correxi.      2. B in marg.: Sentencia sancti Thome et Bonaventure super materia indulgenciarum hec est: Concipiunt autem quod dominus papa ad votum suum potest distribuere et impetriri viatoribus de peccatis salem suis conterentibus merita Christi et sanctorum, que vocant opera supererogata et thesauros ecclesie, sic quod potest illa merita loco meritorum rudorum (sic) ponere ad remissionem peccati rudi, et quia illa merita excedunt omnem penam viantibus debitam, ideo habent efficaciam delendi omne peccatum et tollendi omnem penam debitam pro peccato magno. Ergo et mirabilis est potens (sic) dominus papa, qui potest hec merita taliter impetriri et gracia illorum peccata remittere, penas tollere et ea loco plurimorum aliorum commutare. Sed revera non video quomodo sanctorum communio tantum dependet ex pape voto, cum magnam habuit illa communio efficaciam ante adinvencionem istius distributionis aut impertionis papalis preassumptae.      4. A in marg.: Opinio falsa. B: a reatu — solvendum deest.      6. B: ab deest.      8. A in marg.: Arguitur contra communem opinionem indulgenciarum.      16. B: quod deduccio.

**B** 20<sup>3d</sup> pro peccato, nec haberent colorem indulgencie de multis millibus annorum quoad nudam mitigationem penitentie hic pro via, cum certi sumus quod non subi-  
bitur eciam a Matussale tanta penitencia hic in via.

5 Ideo, inquit doctor, *aliter est dicendum quod valent indulgencie et quantum ad forum ecclesie et quantum ad iudicium Dei et quantum ad remissionem pene residue post contritionem, confessionem, absolucionem, sive sit iniuncta sive non. Racio autem quare valere possunt est unitas corporis mystici in qua multi in operibus penitentie supererogaverunt ad mensuram debitorum suorum et eciam multas tribulaciones iniuste sustinuerunt pacienter, per quas multitudo penarum poterat expiari, si eis deberetur. Quorum 15 meritorum tanta est copia quod omnem penam debitam nunc viventibus excedunt et precipue propter meritum Christi; quod et si in sacramentis operatur, non tamen efficacia eius in sacramentis includitur, sed sua infinitate sacramentorum efficaciam excedit.*

20 Ideo cum unus pro alio satisfacere potest, sancti autem in quibus superhabundancia operum satisfactionis invenitur, non determinate pro isto qui non remissionem indiget, huiusmodi opera fecerunt (quia alias absque omni indulgencia remissionem consequeretur)

25 vel communiter fierent pro tota ecclesia, sicut apostolus dicit se implere ea que desunt passioni Christi in corpore suo pro ecclesia, ad quam scribit Corinth. I<sup>o</sup>. Et sic predicta merita quamvis sint communia tocius ecclesie, tamen papa distribuit ea dispariter,

30 sicut ea que sunt communia alicuius multitudinis distribuuntur singulis de multitudine secundum arbi-

10. 11. In textu s. Thomae: multi operibus. 23. huius in codd.  
sic et in pluribus locis seqq. 25. A: nihil communiter. 27. A<sub>1</sub>:  
II. Cor. I. 31. A A<sub>1</sub>; singularia.

6. Thomae Aquinat. super IV. Sent. l. c. pag. 374. 26. Ad  
Coloss. I, 24.

trium eius qui multitudini preest. Unde si quis con- 20<sup>3d</sup> B  
sequeretur remissionem pene ac si alias pro eo  
satisfecisset ita quod satisfaccio alterius sibi per eum  
qui potest distribuatur; sic de indulgenciis est cen-  
sendum.

5

Bonaventura's opinion.<sup>3</sup> Item, doctor Bonaventura super eadem distinccione,<sup>3 C</sup>  
questione secunda, primo reprobat opinionem de  
indulgenciis dicentem quod tantum valent ad forum  
ecclesie militantis sic quod non ad forum ecclesie  
triumphantis. Si, inquit, *prelatus relaxat et Deus non 10*  
*relaxat, tunc est pocius decepcion quam relaxacio,*  
*pocius crudelitas quam pietas.* Et patet quod non  
foret dispensacio sed rebellio. Ideo ad excludendum  
ab ecclesia Christi fallaciam dicit quod indulgencia  
sic potest fieri: *Obtinemus, inquit, bonum ex triplici 15*  
*merito, scilicet ex merito proprio, ex merito capitinis*  
*et ex merito ecclesiastice unitatis.* Et correspondenter  
ad istud triplex meritum bonum obtinendi est triplex  
meritum a malo liberandi, scilicet meritum proprium,  
ut puta\*, *meritum contritionis, quo meremur liberari a 20<sup>4</sup> n*  
*pena eterna et ascribi ad gaudia sempiterna, sic quod*  
*hec duo sunt simul, sicut in angelis gratia et gloria.*

Secundo modo meritum Christi cooperatur in sacra-  
mentis et potestate clavium, et per hoc remittitur  
pars pene. Et tertio modo fit meritum ad fugiendum 25  
malum ex vi unitatis ecclesiastice. Et correspondenter  
fit triplex pene condonacio, ut sic currat misericordia  
cum iusticia. Et in qualibet tali condonacione est  
commutatio maioris in minus, unde pena eterna primo

6. B in marg.: Nota quomodo percipias teriam (sic) indulgenciarum secundum fautores earum. Numerus distinccions deest in codd. 15. A in marg.: Bonum obtainemus ex merito proprio, ex merito capitinis, ex merito ecclesie unitatis. 17. A in marg.: Bonaventura de indulgenciis (Below 20<sup>3d</sup> without mark of reference).

10. Lib. IV. Sentenciarum dist. XX, pars II, art. I, quaestio II. Conclusio. Sancti Bonaventurae Opp. tom. IV, pag. 556 (ed. Ven. 1754).

C<sup>o</sup> 20<sup>a</sup> mutatur in temporalem in remissione pene et culpe. The commutation of punishment is due to the satisfaction made by Christ.  
 Secundo pena temporalis magna et supra vires mutatur in penam viribus competentem in sacerdotis absolucione. Tercio vero commutatur pena ad quam 5 pertinet iudicio ecclesie in minorem relaxacionem in virtute residui meritorum ecclesie. Et omnia ista originantur ex merito passionis et satisfaccionis Christi, nullibi preiudicando iusticie. Et ita dicit quod indulgencie fiunt de meritis supererogacionis Indulgences are to be dispensed 10 membrorum ecclesie, quem thesaurum pertinet ad only by bishops. solos episcopos saltem publice dispensare, quia illi sunt vicarii succedentes in loco Christi fratris senioris mortui, ut suscitent semen suum generando sibi filios spirituales. Et uterque istorum doctorum respondebat 15 ad obiectus in contrarium.

Et illam sentenciam sepe inculcant doctores decretorum ponentes quod indulgencia est liberalis et graciosa donacio de thesauro ecclesie, facta per vicarium Christi peccatoribus pro suis penis ad quas de iusticia obli- 20 gantur. *Thesaurus iste, inquiunt, est habundancia* Other decretists maintain this opinion of a treasure doled out by Christ's vicar.  
*meritorum que multi sancti ultra mensuram debitorum erogaverunt et tribulaciones quas iniuste sustinuerunt; quorum meritorum tanta est copia quod excedit omnem penam debitam viventibus, et precipue passio et meri- 25 tum Christi, cuius minima gutta sanguinis vel sudoris sufficeret ad expiacionem omnium peccatorum, hec et cetera bona supererogat, que omnia ponuntur in scrinio pectoris Christi tamquam thesaurus ecclesie.*  
 Ista sentencia patet per Willelmum in De Reliquiis 30 et Veneracione Sanctorum, capitulo V<sup>o</sup>. Et patet

4. commutatur; in codd.: commutatio; Fortasse legendum: commutatio pene. 16. B in marg.: Indulgencia quid sit. 20. B in marg.: Thesaurus ecclesie. 27. supererogata in codd.

8. Dist. XX, pars II, quaest. III (pag. 558). 29. An Wilhelmus Autissidorensis, W. de Monte Laudano, Durantis, de St. Amore, alterve, non video.

quomodo a theologis decretiste sumpserunt istam sententiam que, si sit infundabilis et principium erroris fidelium, patet gravedo peccati in auctoribus illius ficticie.

I proposito give

1. Arguments

in its favour;

2. Arguments

against it;

3. My own judgment.

In its favour:

a) One man may make satisfaction for another.

b) Christ gave to Peter full power of binding and loosing.

c) The Pope's acts shew that he declares it catholic.

In ista materia sic procedam: Primo fundabo vel colorabo possibilitatem et probabilitatem illius sententiae, secundo obiciam multipliciter contra illam et tercio dicam quid videtur mihi probabiliter sustinendum.

Quantum ad primum sic arguo: Deus nedium potest a de sua absoluta potestate quecunque peccata eciam sine satisfaccione remittere, sed unus potest de communi cursu pro alio satisfacere, et per consequens, Deus potest committere suo vicario potentiam contra quecunque peccata taliter dispensandi. Quo habito suadetur tripliciter quod sic facit, primo quia caput ecclesie pro quo *Christus oravit* Luce XXII<sup>o</sup>, 32, *ut non deficiat fides sua*, sic pretendit se facere de facto; sed foret error intollerabilis si in isto a fide exorbitet, sicut maxime dampnabilis fatuitas foret membris ecclesie hoc sibi imponere, ergo presumen- dum est factum istud esse catholicum.

Item, Matthei XVI<sup>o</sup>, 19 concessit Christus Petro et cunctis eius vicario singulariter plenitudinem potestatis dicens: *Quocunque ligaveris super terram erit ligatum et in celis, et quocunque solveris super terram erit solutum et in celis.* Cum ergo dominus papa sic solvit et ligat in terris, videtur ex evangelio quod proporcionaliter fit in celis; aliter enim titubaret fides ecclesie.

Item, Deus reliquit unum caput in ecclesia \* pro dubiis decidendis, quod non potest poni nisi Petri vicarius; ergo sibi restat difficultatem istam decidere; sed cum factum suum sit manifestissimus interpres sensus sui, videtur quod in facto docet hoc esse

5. A in marg.: Arguitur pro possibilitate indulgenciarum.  
marg.: Racio.

10. B: absolutus.

17. sic; sicut(?)

9. A in

**D** 204<sup>b</sup> catholicum. Quis rogo iudicaret papam cum conventu suo errare?

Assumptum ergo primi argumenti sic docetur: Oportet ex fide credere quod Christus satisfecit pro 5 omnibus membris suis, sicut ex vi communionis sanctorum quodlibet membrum ecclesie satisfecit pro altero, cum apostolus dicat Gallatis VI<sup>o</sup>, 2<sup>o</sup>: *Alter alterius onera portate; ergo per idem contingit ecclesiam beatam satisfacere pro viante.*

We believe  
that Christ  
made satis-  
faction for all  
his members.

10 Item, contingit unum condemnare alterum, ut Since one man's  
patet de primis parentibus et multis aliis ex suis sin may hurt  
capitibus et consociis accusatis. Cum ergo Deus sit another, one  
pronior ad premiandum quam puniendum, videtur may atone for  
quod contingit unum satisfacere pro alio. Sic enim another.  
15 brachium naturaliter se exponit pro capite; multo magis in corpore Christi mistico, ubi est ligatum forcius, videtur quod unum membrum debet satis- faciendo supportare pondus alterius iuxta istud Apostoli II<sup>a</sup> Corinth. XI<sup>o</sup>, 29: *Quis infirmatur et ego 20 non infirmor?*

E Item, Deus est liberior ad recipiendum satisfac- cionem de suis debitoribus quam servus suus de Even men let  
debitoribus suis, sed homo sepe rationabiliter recipit one man acquit  
debitum unius per puram satisfaccionem alterius, another's debt,  
25 ergo contingit Deum liberrimum hoc facere. Si ergo much more will  
creditor benigne accipit talentum debitum a Petro God.  
ex pura satisfaccione Pauli hoc solventis pro eo, multo magis Deus misericors. Si ergo unus in gratia impetrat alteri remissionem culpe, quod maius est, 30 ipse evidencius potest impetrare sibi remissionem pene, quod minus est. Pia ergo consolativa fidelium et honorificativa cleri est ista posicio.

Primo ergo concedenda est ista conclusio quod contingit unum satisfacere pro alio. Sed notandum

10. B: contingit e. 13. A: quam ad; ad extinctum est. 32. A in  
marg.: Responsio conclusio. 33. A in marg.: Quomodo contingit  
unum satisfacere pro alio. Conclusio concedenda.

Three kinds of quod hoc intelligi potest tripliciter, primo participative <sup>204<sup>b</sup> **E**  
 satisfaction: 1. Where one satisfaciendo pro suo contento, secundo iuvative con-  
 does his sepa-  
 rate share. causando totam satisfaccionem in omnino altero et  
 2. Where one helps another tercio per se sine concursu alterius satisfaciendo pro  
 to do his part. toto debito. Exemplum primi est in assumptione <sup>5</sup>  
 3. Where one satisfies entirely for another. nature humane per Christum in attomo et com-  
 plecione primiciarum tocius debiti humani generis  
 pro peccato. Exemplum secundi est quomodo nedum Christus sed alia membra iuvant ad plenam satis-  
 faccionem confratrum; et tercio modo unus satisfacit <sup>10</sup>  
 pro debito particulari alterius particulari creditori.  
 In utraque primarum satisfaccionum oportet debitorem concurrere, ut quamvis Christus fecit se naturam humanam que debuit Deo satisfaccionem pro peccato primi hominis, tamen illa satisfaccio non potuit membris proficere, nisi ex adiutorio capitis se disponentibus active ad suscipiendum medicinam vel saltem ad consolvendum ministracionem debitam, in tantum quod infans unius diei decedens in gracia primo baptizatur flamine, secundo servit Deo meritorie et <sup>20</sup> sic tercio participat fructum celestis medicine.</sup>

Christ made satisfaction, but to the profit only of those who join in his work.

Et patet ad primum quod concedenda est conclusio, sed non credamus quod Christus satisfecit pro debito illius ad salutem qui non vult iuvare Christum ad suam satisfaccionem, quia Psalmo LXI<sup>o</sup>, 13 dicitur: <sup>25</sup> *Tu redes unicuique iuxta opera sua.* Sic ergo tam militans quam triumphans satisfacit pro viatore indebitato quoad Deum, sed oportet ipsum indebitatum omnimode se ipsum iuvare, quia aliter ipse non solveret quod debebat, et per consequens non fuit <sup>30</sup>

2. contento; in codd. A: *cot<sup>o</sup>* (cotitato? cf. partem cotam p. 519, 1. 6); B: *tot<sup>o</sup>*. 3. B: totalem satisfaccionem. 4. B in marg.: Satisfaccio pro alio tripliciter fit. 6. B in marg.: Christus assumpsit naturam nostram in athomo. 10. confratrum; B: consivium (sic). 18. B in marg.: Apparet quod si infans decedens absque baptismō flaminis adiudicabitur eterne pene propter culpam primorum parentum ipso in persona propria non demerente: per idem posset beatus pro peccante satisfacere peccatore, pro commisso nullatenus satisfacente. 25. In codd. LXXXI.

**E** 204<sup>b</sup> apud Deum illo debito exoneratus, sed unus alias a quo Deus debitum illud exigit, non ab illo. Ideo videat homo si potest esse beatus pure per procuratorem, et tunc \* concipiet si potest satisfacere pure per procuratorem; oportet enim percipientem premium persolvere meritum. Unde non foret onus meum, ad quod supportandum alius me iuvat nisi ego debeam satisfacere pro illo. Ideo dicit Apostolus: *Unusquisque onus suum portabit Gal. VI<sup>o</sup>, 5.* Sic ergo ex vi communionis sanctorum habemus reciproce adiutores, in tantum quod *Dei adiutores sumus secundum Apostolum I<sup>a</sup>, Corinth. III<sup>o</sup>, 9* seu oportet quod cum adiutorio isto simus cooperatores.

Ad secundum argumentum patet quod conclusio As to the second  
15 est concedenda, sed nunquam potest unus dampnare argument one  
alium quoad Deum, nisi ipse superaddat proprium man's sin  
delictum, ut patet in materia de originali cannot cause  
peccato, et ideo canit fidelis ecclesia quod *nulla ei nocebit another's dam-  
adversitas, si nulla dominetur iniquitas.* Quomodo, nation without  
20 queso, posset Deus dampnare non reum et per con- fault of his own.  
sequens non dampnabilem? Et patet bonitas Dei in  
hoc quod neminem salvat, nisi quem prevenit ad-  
iuvando, nec aliquem dampnat, nisi a quo preveniente  
occasione accipit ex peccato. Et patet quod licet  
25 brachium se exponat pro capite, tamen oportet caput  
quodammodo se iuvare. Ideo quamvis quodlibet mem-  
brum iuvet aliud ad agendum, tamen nullum mem-  
brum supplet omnino alterius membra officium, sed  
iuvando satisfacit; et sic est de corpore Christi mistico,  
30 quia aliter posset Deus omnino eximere hominem a  
debito servitutis quoad Deum, quod notum est clau-  
dere repugnanciam formalem. Ideo sicut Deus in  
opere creacionis non potest habere naturam coadiu-

14. B in marg.: Istud ut videtur obviat eis qui ponunt infantem discedentem absque baptismo flaminis fore inevitabiliter dampnatum. 20. A in marg.: Soluciones utiles argumentorum supra positorum (Above 204<sup>e</sup> without mark of reference).

vantem propter solitudinem sue supereminencie, sic<sup>204°</sup> **E** creature non potest opus quocunque perficere nisi cum iuvamine alterius nature propter per se subiec-tionem servitutis et essencialem dependenciam a suo principio. Et per hec patet responso. 5

As to the third argument a debt  
to man is  
different in na-ture from our  
debts to God,

Ad tertium dicitur negando minorem, nam oportet **F** Deum in omni satisfaccione creature sue concurrere et est in ratione debiti hominis ad hominem ac in ratione debiti hominis ad Deum neganda differencia.

Homo enim potest omnino solvi a corporali debito<sup>10</sup> sui ad hominem, quia non est essencialiter debitor sui pro omni bono quod possidet, quia tunc alias foret Deus suus, sed nemo potest omnino eximi a debito Dei sui, quia tunc non teneretur Deo pro esse suo, sed foret Deus simpliciter par cum illo. Ideo ista<sup>15</sup>

which increases  
the more we  
pay.

est condicio obligacionis hominis ad Deum, quod de quanto copiosius et complecier solvit sibi debitum de tanto est obligacionis quoad eum, quia de tanto plus boni ab eo recipit. Et hec racio quare homo potest recipere satisfaccionem debitoris sui in vita vel morte<sup>20</sup> eius per procuratorem ipso non cooperante ad hoc. Deus autem non potest recipere a servo suo satisfaccionem pro debito nisi ipse in persona propria satis-faciat adiutus per Deum, et hoc testatur immensitatem libertatis Dei et excellenciam' sui dominii, ut non<sup>25</sup> oportet, si homo potest libere ac meritorie exuere se a dominio servi sui subiendo se sue servituti, quod deitas sic potest quoad servum simpliciter; homo potest relinquere domini superioris vindictam offense non vindicando in persona propria, ergo Deus sic potest;<sup>30</sup> homo potest dimittere culpam non expetendo sibi emendam satisfactoriam, ergo Deus sic potest, et sic de infinitis exemplis attestantibus infirmitatem humani dominii et invincibilitatem dominii divini. Et patet

3. B: alterius nec.      8. B in marg.: Raciones debitorum hominis ad hominem et hominis ad Deum differunt.

**F** 204<sup>e</sup> quod ista sentencia est pia fidelibus sese consolantibus in domino et non blasphemie exigentibus honorem debitum soli Deo, unde qui putat peccatum com-

204<sup>d</sup> mutari vel vendi\* pro nudo numismate implicat

5 quod Deus vendit a se dominium parificans sibi The pardon of  
creaturam a qua non exigit servitutem, et per conse- sin for money  
quens Deus venderet se ipsum, quia insuperabilem would imply  
iusticiam, pro vili precio proprio, ut puta, pro mi- that God sells  
nuta, cum pro qualibet parte precii venderet indivi- righteousness,  
sibilem iusticiam que est Deus. Sed quid rogo i. e. himself.  
blasphemius? Ideo si quis peccat in Deum, oportet  
quod ipse in persona propria expectat satisfaccionem  
vel satispassionem ab eadem persona, qui in eum pec-  
caverit. Et patet quod primum assumptum est falsum,  
15 videlicet quod Deus potest peccata sine satisfaccione  
dimittere vel communicare vicario suo potentiam vel  
peccata taliter remittendi vel contra peccata taliter  
dispensandi. Hoc enim est de regalia propria deitati.

**E**t per hec patet responsio ad primum argumentum 20 quo suadetur dominum papam de facto sic facere; non

enim pretendit vicarius Christi aut Petri vel sic se posse facere, nisi forte blasphemet et postea resipiscat. Unde signum infallibile foret homini quod sit extra regulam quam Christus suis instituit, nec sit

25 de numero illorum pro quibus Christus tunc oravit, si potestatem talem sibi usurpaverit, nec sollicitor circa facta talia particularia dominum papam vel confratres suos temere accusando, sed scio quod si finaliter consummat in ista sentencia, nec fuit Christi

30 vicarius nec etiam christianus, quia non intravit

God cannot  
remit sin  
without satis-  
faction.

Certainly then  
the Pope  
cannot,

and he cannot  
be a Christian  
if he claims  
such a power.

1. B: de se consolantibus.

2. auctoritate pape.

3. B in marg.: Quid per hoc intelligit, cum prius fit responsio de potencia

4. dispensandi contra peccata per satisfaccionem alterius non per sentenciam suam est tenendum quod Deus ipse aut papa aliquis potest contra peccatum aliquod dispensare nisi persona delinquens satisfaciat in persona propria? Quid ergo est illud quod est de regalia propria deitati?

5. A in marg.: Nota de usurpata

potencia papae.

6. B in marg.: Quid per hoc intelligit, cum prius fit responsio de potencia

7. dispensandi contra peccata per satisfaccionem alterius non per sentenciam

8. suam est tenendum quod Deus ipse aut papa aliquis potest contra peccatum

9. aliquod dispensare nisi persona delinquens satisfaciat in persona

10. propria? Quid ergo est illud quod est de regalia propria deitati?

humiliter per ostium Christum ad tale officium, sed <sup>204<sup>a</sup> F</sup>

ascendit aliunde violente per tractum regis superbie,  
et per consequens est, si factum suum sic se habuerit,  
fur et latro.

To have Peter's  
power the popes  
must follow  
Peter in  
humility and  
service.

Ad secundum argumentum captum ex dicto Christi G  
Matthei XVI<sup>o</sup> patet ex sepe dictis quod quicunque  
sic extollitur, vel ad eum de potestate data Petro  
et eius vicariis, ideo necesse est papas addiscere sco-  
lam Petri specialiter in humilitate et ministerio  
spirituali, quia aliter non est ille qui sic pretenditur, <sup>10</sup>  
ut patet quadragesima distinccione. Oportet ergo do-  
minum papam circumspicere ut teneat se in limitibus  
sancti Petri, et specialiter quod notet verba scripture  
sacre, non usurpando quod ligat et solvit in pur-  
gatorio subter terram nec ascendit in celum imper- <sup>15</sup>  
ciendo premia beatorum, cum sint insolubiliter  
limitata, sed oportet quod teneat se virtuose in  
medio super terram. Et patet quod minor argumenti  
est falsa, nam unus apostata potest pretendere se  
sic solvere vel ligare, sed non ex hinc sequitur quod <sup>20</sup>  
sic facit. Ideo (ut sepe dixi) oportet dominum papam  
cavere de modis sophisticis.

The head of  
the Church is  
Christ's  
divinity;

Ad tertium argumentum dicitur quod minor est  
falsa, cum deitas Christi, scriptura sacra et beatus  
Petrus relictus sunt in ecclesia militante ad ipsam <sup>25</sup>  
regulandum et eius dubia decidendum, que tria  
secundum singulum non sunt vicarii sancti Petri.  
Christus enim in ascensione sua dereliquit humanitus  
deitatem suam in terris, sed non divisit, cum copu-

1. Per ostium Christum; conferas Johannis X, 7. B in marg.: Ex hiis  
verbis innoscit (sic) quis dicendus sit Christi vicarius secundum eum.  
8. et eius vicarii. Hoc loco aliquot verba excidisse videntur. 8. addiscere;  
B addicere. 21. A A<sub>1</sub>: Ideo — sophisticis deest. 23. A in  
marg.: Nota quis debet dubia ecclesie decidere? 27. singulum;  
A B: singlm. 28. B in marg.: Christus in sua ascensione dereliquit  
humanitus deitatem suam in terris sed non divisit.

5. Cf. pag. 556, 22. 11. Decreti prima pars, dist. XL,  
capp. VI et VII. 23. Compare pag. 556, 30.

G 204<sup>a</sup> latus est sibi ypostatice, ubicunque fuerit humanitus,  
et ipsa deitas est caput ecclesie. Christus autem and Christ has  
humanitus reliquit testamentum suum in terris per left his  
quod voluit suam ecclesiam regulari, nec voluit quod testament to  
5 crederetur alicui Petri vicario, nisi de quanto vivit  
et docet conformiter illi legi.

Unde quicunque sacerdos ecclesie post mortem  
Petri vivens et docens testamento illi conformiter  
potest rationabiliter dici Petri vicarius, sed specialiter  
10 ille qui vivit Petro conformius et ad istam doctrinam  
testamenti Christi similius; et ille supponitur  
esse Romanus episcopus, sed in synodis pro dubiis in things doubt  
decidendis non est credendum cuicunque vianti, nisi ful the only  
de quanto dictum suum fundaverit in scripture. Unde  
Scripture.

205<sup>a</sup> non est credendum quod fides catholica \* vel in  
veritate que creditur vel in habitu ecclesie catholice  
dependet ab ista persona, cum sit errabilis et de  
possibili non membrum ecclesie. Ego autem non  
sollicitor quid papa facit vel loquitur, cum scio quod  
20 nec sibi nec alicui istorum doctorum credendum est  
nisi de quanto se in scripture fundaverit, cum in  
ipsa sit omnis veritas proporcionaliter, ut est neces-  
sarium ipsam nosci (ut patet secundo De Doctrina  
Christiana in fine). Unde sepe miratus sum quomodo  
25 aliquis istorum trium doctorum fundaret supradictam  
sentenciam in scripture. Scimus autem quod papa  
cum cetero cardinalium eciam in materia fidei sepe  
errat, sed supponendum est quod scriptores bullarum  
papalium vel examinatores aut falsi suggestores sepe  
30 falsificant bullas suas, sicut neverunt auctores scrip-  
ture de multis indulgenciis, de multis collacionibus

The Pope and  
Curia err, and  
their bulls are  
often falsified.

13. B in marg.: Quale est premium accibile bonorum? 24. A in  
marg.: Augustinus. 24. A A: sepe deest. 25. B in marg.:  
Sanctus Thomas, doctor Bonaventura et Wilhelmus de reliquiis et vene-  
racione sanctorum. 27. B: cum cet.

prefectoriarum et de multis privilegiis et terroribus <sup>205<sup>a</sup> G censurarum; ideo tales apud Deum incurront penam falsarii et sunt apud potentes, scientes et ordinate volentes notabiliter renotandi. Caput ergo ecclesie Christus cum scriptura sua et sanctis doctoribus <sup>5</sup> debet esse regula ecclesie in dubiis decidendis.</sup>

Secundo principaliter restat obicere contra factas <sup>H</sup> indulgencias, et primo contra sentenciam que imponitur sancto Thome, quia in ista materia concordant doctores alii, tam decretiste quam theologi. <sup>10</sup>

The merits of  
Christ and  
his Saints are  
things past,

Primo (inquam) videtur quod supererogata merita <sup>1</sup> Christi et membrorum suorum olim transierunt, et per consequens vel non sunt vel, si sunt pro suo tempore, sunt extra potestatem ordinariam iam superstitis Romani pontificis. Quid (queso) valet fingere quod iste <sup>15</sup> Gregorius XI. ordinavit et instituit ut ymmolacio Ysaac et cetera merita patrum tantum precedendum in utroque testamento valeret ad ordinacionem suam cognato suo iam mortuo? Non enim valet fingere mendacia infundabilia propter extollenciam potestatis. <sup>20</sup> Quomodo (rogo) est copia meritorum que non sunt, and so beyond our power. aut quomodo tam determinate lapsa in preteritum cum omnibus suis appendiciis sunt in potestate nostra, cum omnis actus quem nos ipsi fecimus preterit potestatem nostram? Quomodo ergo distribuit ipse <sup>25</sup> ista opera que non sunt in potestate sua? Nec valet fingere quod distribuit fructus istorum operum, quia illi non sunt nisi premia que sunt beatitudines quas non est in potestate sua a beatis auferre vel peccatoribus donare, quia tunc bonificaret eos, quod foret <sup>30</sup> deliramentum asserere.

Item, omnibus beatis diffinitum est a Deo premium <sup>2</sup> beatitudinis correspondenter ad omnia merita sua,

1. A (ut saepius): pravilegiis.

5. A A<sub>1</sub>: sciencia doctoribus.

7. A in marg.: Secundum principale.

11. A in marg.: Hic arguitur

contra factas et falsas indulgencias.

12. B: transierant. 18. B: ad

ordinacionem — propter deest.

32. A A<sub>1</sub>: districtum est a Deo.

**H** 205<sup>a</sup> que adhuc manent in fructu, sed aliqua merita, requisita ad beatitudinem patriarcharum, non subi- cent potestati huius Gregorii sic distribuere racione premii ex eis limitati; ergo nec alia. Assumptum 5 patet, tum quia nihil est ociosum in meritis beatorum, tum quia beati habent gaudium et sic premium ac- cidentale de quocunque bono quod fecerint. Minor autem sic ostenditur: In facta distribucione meriti stricte requisiti ad beatitudinem essentialem dimi- 10 nueretur de illa beatitudine correspondenter, quam iniuriam non potest papa facere, sicut nec Christus potest concives suos sic depauperare. Sed dicitur quod meritum beatorum, cum sit spirituale, non excommu- nicacione tali minuitur sed pocius perficitur. Sed 15 (rogo) ad quid limitantur tunc merita supererogata ultra mensuram debitorum suorum vel superhabun- danciam meritorum, cum merita stricte ad beatitudinem requisita eque sufficerent ad distributionem huius faciendam, aut quomodo est necessarium ponere

205<sup>b</sup> nunc \* tantam copiam talium meritorum? Videtur multis fidelibus quod non est modo numerus talium meritorum, vel aliter omnia illa et longe plura si fierent non sufficerent ad aliquem gradum beatitudinis promerentis, nisi quod Deus ex infinitate

25 gracie sue acceptat merita illa de congruo.

**I** 3 Item, iuxta istam sentenciam sequitur quod po- testas iudicaria cuiuscunque pape se extendit ad omnes animas in purgatorio et omnes beatos in celo; consequens impossibile, et consequencia sic probatur: 30 papa etiam prescitus habet potestatem ad imperci- dum merita bonorum cuicunque et quandocunque voluerit, ut dicit posicio; sed longe minor potestas sufficit ad fundandum iudicariam potestatem, ergo papa habet iudicariam potestatem super beatos etiam 35 super Christum. Potest enim facere quod beatus

God has rewarded the Saints according to their merits.

To distribute the merits would be to diminish the rewards.

Merits would not suffice to the Saint himself but for God's grace.

The power claimed makes the Pope judge of all souls, even in purgatory and heaven;

2. B: requisita — potestati deest.

mereatur cuicunque affecto suo quantumcunque<sup>205<sup>b</sup></sup>

**I**

voluerit, quia potest dare sibi meritum alterius, quod est idem. Ille enim qui habet potestatem super tam secretum thesaurum anime habet potestatem super personam quoad inferius corporale; in cuius signum<sup>5</sup> Deus dedit dyabolo potestatem primo super substantiam beati Job, secundo super corpus. *Verumptamen*, inquit, *animam eius serva*, Job II<sup>o</sup>, 6. Et multo evidencius sequeretur quod papa preest cuicunque much more in spiritui in purgatorio vel dampnato, et hoc videtur<sup>10</sup> hell. doctorem intendere, cum dicit quod bona communia multitudinis distribuuntur singulis de illa multitudine secundum arbitrium eius qui illi multitudini preest, et multo evidencius sequitur quod papa preest dampnatis, cum preest personis dignioribus, ut puta, pur-<sup>15</sup> gandis spiritibus et beatis; qui enim habet potestatem cassandi opus dyaboli et tollendi ab eo predam quam tantum appetit, habet potestatem in eum, sed papa habet potestatem ad dandum quantamlibet indul- genciam captivo dyaboli, ne sufficiat amplius valere<sup>20</sup> in eum, ut dicitur. Dicitur et Luce IX<sup>o</sup> quod Christus dedit discipulis potestatem super omnia demonia, sed nimis ampla foret pape iurisdiccio, qui instar Christi habet potestatem super multitudinem celestium, terrestrium et inferorum.

25

Ex istis colligitur, cum tot inconveniencia sequuntur<sup>4</sup> ex dicta palliacione potestatis papalis, quod radix istorum inconveniencium foret fidelibus venenosum.

Quod autem ista sint inconveniencia, patet primo a All powers are ex hoc quod secundum apostolum Roman. XIII<sup>o</sup>, 130 of God, who has left no such power to the Pope. non est potestas nisi a Deo. Ipse autem non reliquit in lege sua papis huiusmodi potestatem, ergo non est fingenda, nam per idem foret infinitum amplianda.

Secundo per hoc quod pape singuli citra Christum<sup>b</sup> sunt paris potestatis; cum ergo par in parem non<sup>35</sup>

8. In codd.: Job primo. Correxi.  
32. huius in codd.

21. B: Et Luce IX<sup>o</sup> dicitur.

I 205<sup>b</sup> habet imperium, videtur quod papa superstes non  
habet potestatem super omnes papas in purgatorio An undue power  
et in celo. Illi enim sunt excellenciores quia Deo the actual Pope  
propiores et cariores. Ideo oportet quod papa superstes over his  
5 serviat eis et non imperatorie concedat quod Petrus  
vel alias beatus mereatur amico suo quantumcunque  
sibi placuerit limitare.

K e Et tertio per hoc quod papa superstes non habet  
tantam potestatem super corpus vel opus proprium,  
10 ergo multo magis non super opus Dei tam sibi The Pope might  
alienum; homo enim quadam naturalitate dominatur appropriate all  
super actibus et operibus propriis, nec autor nature self;  
dedit pape potestatem adversantem ordini naturali.

Assumptum patet ex hoc quod tunc posset facere  
15 opus suum esse quantumcunque meritorium sibi  
205<sup>e</sup> placuerit, quia limitare beatis quod sibi assisterent \*  
quantumcunque voluerit promerendo. Stultus enim  
foret qui propter fastum vel questum plus bene-  
faceret alteri minus digno, quam eciam benefaceret  
20 sibi ipsi, et si dicatur quod potestas non datur ut  
sic benefaciat sibi ipsi, patet quod Deus dat pote-  
statem solum ad bonum suo predestinato. Ideo daret  
suo vicario potestatem, ut sibi retribuat tantum  
bonum. Sed Hostiensis (ut recitavi superius) horre-  
25 bat istam ficticiam, quia certum videtur quod, si  
haberet tantam potestatem super demonia et super and would have  
cunctos subditos suos quoad corpus et animam, demons at his  
haberet eciam potestatem super eorum substanciam,  
et tunc multi pape (ut creditur) fecissent miracula,  
30 mandando spiritibus afferre sibi thesauros abscon-  
ditos et acquisivissent sibi dominia adeo affectata. Sed  
(ut innuitur Act. III, 6), quia Petrus non habuit possessio-  
nem auri vel argenti, ideo habuit potestatem sanandi

10. B in marg.: Item, difficile videtur dicere quod talia merita bonorum  
in patria que dominus papa pretendit se impetriri secundum votum  
suum adhuc remaneant irremunerata, saltem cum dominus premiat  
ultra condignum et punit crita.

infirnum, sed Simon, quia affectabat temporalia,<sup>205° K</sup> caruit apostolica potestate (ut patet Act. VIII<sup>o</sup>). Apostoli enim denudati ab affectione temporalium habuerunt super eis spiritualem potestatem atque dominium.

We do not know that these merits have not been assigned;

Item, secundum doctorem beati non fecerunt determinate huiusmodi superhabundancia opera satisfactoria pro isto vel isto qui remissione indiget, ideo restat ut Deus derelinquit vicario suo in terris distributivam potestatem illius thesauri egenis ecclesie; sed illud videtur multipliciter palliatum, ergo posicioni deficit fundamentum. Minor probatur primo, per hoc quod eque probabiliter contingit sompniare quod tales beati determinate fecerunt ista opera supererogationis pro illo qui eis participet, sicut quod reliquit papam, quod ipsa distribuat; ideo videtur peti ignotum per ignocius. Secundo quia dicti sancti fecerunt opera sua ex maiori gratia quam fuit illa in qua communiter vivunt pape, ideo verisimile est quod fecerunt ipsa principaliter pro ecclesia, relinquendo distributionem divino arbitrio; hoc enim est habitatis, sapiencie et necessitatis. Sed tunc fecissent determinate pro illis ad quos Deus limitat, ergo verisimile est quod meruerunt determinate pro illis, et hoc est certum quoad determinacionem divinam cui oportet stare.

as indeed they probably have been by God.

God has preordained who is to profit by them, so the Pope's decree is superfluous.

Tercio, quia beati vident continue in verbo quibus L merita sua proficient, sicut eternaliter Deus necessario limitavit quibus proficient. Sed Deus nichil facit superfluum sive inconsonum, ergo non reliquit potestatem suis vicariis ad ista suffragia distribuendum. Superfluum dico, quia eo ipso quo Deus ordinat vel limitat quod isti vel isti proficiet sancti suffragium, eo ipso sic proficiet et aliter non, quomodounque papa decreverit. Ideo foret omnino superfluum relinquere pape huiusmodi distributivam potestatem; non enim sapit quod super decreto pape

**L** 205<sup>o</sup> in talibus dependet ordinacio Dei eterna, intuicio benefica vel premiatio Dei iusta; superflua itaque foret potestas propter cuius officium nec maius nec minus contingeret.

**6** Item, Deus propter nullam magnificenciam papalis 5 potencie preiudicat sue iusticie, sed hoc contingeret data ista potentia, ergo illa non est fingenda. Minor therefore either sic probatur: Papa sicut tota ecclesia militans errat in multis que concernunt divinum iudicium et statum ecclesie triumphantis, sed inter alia archana 10 huiusmodi hoc est unum, quis quante sit dignus ecclesiastico suffragio quoad Deum, ergo stat papam communiter errare in talibus. Ideo ergo \* oportet 205<sup>d</sup> concedere quod eo ipso quo papa concedit alicui tantam indulgenciam eo ipso sic habebit, vel aliter 15 non obstante concessione pape precise tantum participabit quantum dignus fuerit apud Deum, vel aliter quod papa generaliter intelligit istam conditionem in concessione sua qualibet, ut oportet. Prima pars est omnino impossibilis, implicans papam illum 20 non posse peccare vel errare, et sic papa per se habilitaret et iustificaret subditum quoad Deum; c) this condition quod foret blasphemum dicere. Ideo restant secunda via et tercia concedende; sed constat non oportere sumptuose acquirere tales bullas, quia illis subductis 25 homo precisely tantum participabit de merito quantum fuerit habilis apud Deum. Et quantum ad clausulam positam in bullis, quod datur tantum spirituale suffragium vere contritis et dignis apud Deum, vel de tanto absolvitur de quanto claves ecclesie non So the conditional clause 30 errantes permiserunt, videtur quod quilibet fidelis in bulls makes them merely haberet hoc privilegium sine bulla, et quod quilibet sacerdos posset tante absolvere, et sic absolucio a a) is blasphemous b) and c) make indulgences useless.

10. huius in codd.  
suffragio quoad Deum.

14. sic habebit sc. si dignus sit ecclesiastico  
est sua. 23. Codd.: concedenda. 15. non non in codd. 18. B: in concessio-

ne sua. 32. B: caute absolvere.

4. Cf. Hus, Opp. tom. I., 183<sup>b</sup>.

pena et culpa introducta in opinione populi foret <sup>205<sup>a</sup> L simplicium seductiva, et sequeretur utraque conclusio quam doctor reliquit ut inconveniens, scilicet quod absque omni tali indulgencia dignus apud Deum remissionem proporcionaliter sequeretur et indulgencie <sup>5</sup> communiter fierent pro tota ecclesia. Profectum enim tocius ecclesie debet papa primo intendere et distributionem premii iudicio divino relinquere, ut oportet.</sup>

*It follows that  
a man is not the  
better for  
soliciting  
indulgences.*

Ex quibus videtur quod non est altrinsecus valde **M** meritorium instare penes papam pro indulgenciis <sup>10</sup> huius acquirendis, quia vel oportet dicere quod ratione huius ocupacionis fit homo dignior apud Deum, quam foret omittendo talem instantiam, vel aliter quod ad habendum affectatam indulgenciam foret concessio vel bulla papalis indifferens. Primum <sup>15</sup> non dabitur propter tria: Primo quia apostoli, quos spiritus sanctus docuit omnem veritatem, culpabiliter omisissent occupationem tam meritoriam pro indulgenciis impetrandis; secundo quia tunc papa prorogaret concessiones huiusmodi, ut subditus diuicius <sup>20</sup> continuet in vita tam meritoria; et tertio facta tota diligencia tantum valeret petenti nec habere concessionem pape vel bullam sicut papam concedere vel bullare, et sequeretur tercium membrum quod multa officia clericorum papalium condempnarent. Tales <sup>25</sup> multas evidencias cogitare possumus per quarum obiecciones et soluciones veritas catholica declaretur.

*The power  
ascribed to the  
Pope is infinite.*

Ulterius fiunt argumenta communia contra omnem theologorum et decretistarum sentenciam in hac parte. Videtur enim, primo quod potestas pape sit <sup>1</sup> potencia infinita; nam papa habet potestatem ad concedendum indulgencias infinitis personis per infinitum tempus duraturas, ergo infinitum maioris potencie est quam episcopus, qui solum quadraginta dies solum finitis subditis potest concedere. <sup>35</sup>

**M** 205<sup>a</sup> Consequencia patet ex hoc quod penes hoc est potestas maior, cum omnes ille sint univoce consimilis speciei; et antecedens videtur, tum quia super totum thesaurum ecclesie dominatur papa, qui thesaurus est quodammodo infinitus, tum quia non est dare quot personis potest papa thesaurum illum distribuere nec ad quantum.

**2** Item, videtur quod papa debet ex conscientia facere generaliter illud opus misericordie spiritualis, nam potens relevare \* fratrem suum et inexcusa-

it freely or he  
is guilty of the  
death of those  
whom he might  
save.

206<sup>a</sup> biliter differens usque ad mortem corporalem fratris sui est reus homicidii, ergo multo magis differens liberare fratrem a morte spirituali, cuiusmodi est quicunque papa avarus de indulgencia generali; nec 15 valet dicere quod potestas prelati in isto vilesceret, quia generaliter potentatus ex beneficia percepcione fit carior. Quam ergo excusacionem haberet qui a dampnacione perpetua posset proximum liberare quem debet diligere ut se ipsum, et tamen sine ratione omittit?

**20** Numquid ille cui preceptum est eciam in sabbato extrahere bovem fratris de puteo non incurret prevaricationem, si negligit liberare animam proximi ab inferno? Si ignorancia voluntatis divine excusat, quomodo alicui concedere talem indulgenciam papa temptat?

**N** Item, posito quod dictus papa Gregorius laxet ad tantum plenitudinem potestatis quantum Deus permiserit, et potestas sibi data suffecerit ad iuvandum spiritus in inferno, in purgatorio et hoc mundo, et sic concedat cuicunque presbitero plenitudinem 30 vicarie potestatis ad absolvendum et indulgendum generaliter tam vivos quam mortuos, quantumcunque claves ecclesie permiserint, casus non videtur ne-

8. B in marg.: Quid sonat verbum legistarum, scilicet quod dominus papa non remittit regulariter secundum partem quantam sed quotam. vid. pag. 752, l. 30. 13. B: fratrem deest. 29. B: Et dic.

8. Cf. Hus, Opp. I, 184<sup>a</sup>.

gandus, quia tunc dictus Gregorius non foret precise <sup>206\*</sup> N  
tante potestatis quante foret papa alius post vel  
ante, ymmo non precise tante potestatis quante  
ipsem̄ foret, quia non foret dare in eo maximam  
potestatem nec aliquam parciale potestatem (ut<sup>5</sup>  
patet in materia De Maximo et Minimo). Admissō

with full use of ergo casu videtur quod omnes spiritus liberarentur  
his power he  
might restore de inferno et purgatorio, et omnes viantes forent in  
the golden age. gracia finalis perseverancie confirmati. Nam thesau-  
rus ecclesie cuius accepit plenam dispensacionem est <sup>10</sup>  
infinitum plus bonus quam habitus sibi oppositus est  
malus, et limitatur secundum sui ultimum ad agen-  
dum; ergo extingueret totum malum. Quis ergo argue-  
ret talem papam de imprudencia qui destrueret totam  
mundi maliciam, restituendo seculum aureum, ut in <sup>15</sup>  
statu innocencie? Et cum quo Deus tam efficaciter  
concurreret approbando? Excitandus ergo foret papa  
ad tam instanter proficiendum ecclesie, si non  
diffidit, sed confidit in plenitudine potencie quam  
pretendit. <sup>20</sup>

If the Pope can excuse a part of penance he can excuse all. Item, dominus papa potest remittere medietatem vel terciam partem tocius penitencie aut quamcunque partem eius aliquotam (ut dicit ista posicio et perdoniste preconizant) in patria, sed si hoc potest tunc potest totalem penitenciam omnino remittere, <sup>25</sup> et sicut de una persona, sic de totali ecclesia; ergo potest preservare totalem ecclesiam ab omni pena purgatorii vel inferni. Hic dicunt decretiste com-  
muniter quod papa non remittit regulariter secundum partem quantam sed quotam, ut tetigi per Hostien- <sup>30</sup>  
sem superius et recitat glossa in decretis, XIII<sup>a</sup>, q. II<sup>a</sup>, super capitulo *Tempus*; et ista scola videtur

8. A A<sub>1</sub>: forent magna. 13. Quis; codd.: quia. 17. approbando (?);  
A B: appndo. 28. A B in marg.: Responsio decretistarum.

31. 32. Decreti sec. pars, causa XIII, q. II, cap. XXIII.

N<sup>o</sup> 206<sup>a</sup> somniata ut populus habeat continue aliquid redimentum. Contra istud queritur, primo utrum papa potest de plenitudine potestatis sue pro quocunque opere eque meritorio in persona habente tantum de 5 culpa et eque capaci venie tantum peccatum remittere? Si potest, pono quod concedat cuicunque vere confessi et contrito facienti elemosinam ut quatuor, remissionem peccati ut quatuor, et indulgenciam ut quatuor, et pono insuper quod quilibet peccator iam 10 militantis ecclesie multiplicet elemosinas, quo usque 206<sup>b</sup> totum peccatum suum sit dimissum et pena remissa, \* sicut faciliter hoc ordinato posset contingere. Illo ergo statuto pro lege perpetua faciliter excluderetur dyabolus a punitione hominum in inferno et tolleretur 15 omnis punio in purgatorio, et per idem liberarentur per tales indulgencias mortui puniti vel in purgatorio vel inferno.

O Si dicatur quod papa non potest statuere talem legem, sed oportet ipsum proporcionaliter semper a remittere, videtur primo quod hoc derogat potestati divine, quod Deus personis eque dignis non potest tantam mercedem tribuere pro meritis paribus, ut Petro habenti peccatum ut octo in purgatorio vel inferno potest dare remissionem pene et culpe ut 25 quatuor pro elemosina viatoris dantis pro eo denarium. Paulo autem ibi detento pro peccato ut quatuor non posset dare cum illis paribus remissionem pene et culpe ut quatuor pro tanta elemosina in via facta pro ipso, quia tunc posset Deus communicare potestatem talem eius vicario, ut omnino absolveret a pena et culpa tam vivos quam mortuos. Sed constat quod primum assumptum sequi ex opinione claudit b contradiccionem; secundo videtur istam sentenciam derogare potestati papali, quia, si lex ligat papam

To say that  
the remission  
must always  
be partial  
derogates from  
the divine power.

1. A: habeant. 2. A in marg.: Questio.  
Responsio quedam.

18. A in marg.:

The Pope cannot assign arbitrary value to certain alms. quod potest facere maius et non minus, quomodo <sup>206<sup>b</sup> O concederetur legi sue, quod taxat ad votum pro quantumcunque parva elemosina remitti quamcunque partem aliquotam pene vel culpe? Numquid eo ipso quo ipse dicit terciam vel quartam aut quamcunque <sup>5</sup> aliam partem penitencie indultam pro denario sequitur quod sit ita? Numquid oporteret quod previe subsit racio apud Deum? Ubi ergo est evidencia maioris rationis laxandi, est evidencia maioris potestatis ad hoc et econtra de irrationabilitate, ut repug- <sup>10</sup> nat prime rationi, per quam oportet omnes indulgencias fieri, quod hic sint infiniti puniti; quorum primus est aliqualiter capax venie secundum dignitatem habitam a Deo, secundus vero in duplo capacior et sic in infinitum, et tamen proporcionaliter <sup>15</sup> ut fit maior elemosina pro magis capaci quoad Deum, habet ex taxacione pape minorem efficaciam ad peccatum vel penitenciam remittendum. Tales multe conclusiones impossibilis sequuntur ex potestate pape taxandi penas et peccata hominis suffragandi ad suum <sup>20</sup> placitum et ex casibus calculatoriis quos ista scola habet admittere.</sup>

If each indulgence can remit a part, a succession must remit the whole. Tercio videtur quod subiacet potestati pape omnino absolvere tam vivos quem mortuos a pena et a culpa, et pono quod sint infiniti homines et infiniti denarii <sup>25</sup> sive simul sive successive creati et adnichilati de Dei potencia absoluta, et iniungat papa primo illorum quod det primum denarium pro delenda prima parte penitencie Petri; secundo autem iniungat quod secundus det secundum denarium pro delenda secunda parte <sup>30</sup> sue penitencie, et sic in infinitum. Et patet quod in fine foret tota penitencia Petri deleta.

Et si dicatur quod tales casus sunt ymaginarii **P** solum possibles de Dei potencia absoluta, revera sic potestas ficta de concessione indulgenciarum est

2. A A<sub>1</sub>: crederetur.  
sunt ymaginum.

7. 8. B: prime subsit.

33. B: casus

Proprietary 206<sup>b</sup> imaginaria non colorabilis, nisi Deus specialiter assistat Our cases are said to be iuvando iuxta suam potentiam absolutam, et sibi fanciful, but all foret facile dare potentiam vel subito vel successive power is a mere laxandi peccata vel penam capacibus pro merito 5 maiori vel minori; nec est viator cercior de uno quam reliquo, ut si Deus statuat quod per primam partem proporcionalem dati meriti remittatur prima 206<sup>c</sup> pars proporcionalis pene date \* vel peccati, et per secundam secunda, et sic infinitum, tunc papa faciens isti 10 conformiter ex sciencia et potestate sibi data posset absolvere quemcunque peccatorem a pena et culpa, et eque probabiliter posset unum fingi ut reliquum, cum toti isti materie deficit fundamentum.

Item, videtur quod quilibet sacerdos potest facere 15 indulgencias, nam quilibet sacerdos habet parem potestatem ordinis cum quolibet et ipso existente in gratia habet potestatem super thesaurum ecclesie. Ergo cum aliter populo digno preest, videtur quod ipse et ex parte sui et ex dignitate potest eis aliquam indul- 20 genciam impertiri. Nam quadraginta dies quos dat episcopus non limitant minimum gradum indulgencie, quare ergo non posset inferior curatus dare unus viginti dies et alias decem vel varie secundum quod Deus decreverit?

a Confirmanter primo ex hoc quod ante publicacionem huius materie habuerunt ecclesiastici potestatem ut modo, sed tunc non fuit racio, quare papa potest pro infinitum magno tempore indulgere; quicunque autem episcopus pro anno vel quadraginta diebus et non 30 aliter; ergo nec modo subest racio quoad Deum, nec potest fundari racio huius variacionis nec est vicarius Petri istius potestatis ut generaliter sit dignus dicere:

*Sic volo, sic iubeo; sit pro ratione voluntas.*

Every priest should have power of indulgence.

Formerly the Pope did not claim this excessive power.

10. B: possent.

33. B in marg.: Versus.

33. Recte: Hoc

volo, sic iubeo.

The power of Non ergo sequitur: Ecclesia non decrevit tali curato <sup>206°</sup> P  
absolution implies the power licenciam indulgendi, ergo non habet licenciam, quia  
of indulgence. tunc nunquam incepisset ecclesia habere tales licen-  
ciam; similiter quilibet habens licenciam absolvendi  
habet licenciam commutandi penam temporalem pro 5  
pena perpetua quam confitens aliter supportaret, sed  
cum hoc sit indulgere, videtur quod quilibet sacerdos  
habet infinitam potentiam indulgendi. Non enim vide-  
tur racio quin in foro penitentie abscondito fiunt  
indulgencie, sicut fiunt extra in foro arbitrii per 10  
bullas publice proclamate. Nec est racio quin tantum  
valeant, cum fiunt utrumque devocius, humilius et legi  
Christi conformius; absolvens ergo preest ecclesie,  
et ad utilitatem ecclesie intendit efficaciter quod certa  
persona habeat remissionem grandis debiti pro parva 15  
satisfacione. Sic enim potest diaconus, vel legatus  
secundum potestatem iurisdictionis que est inferior  
potestate ordinis subditis indulgere.

The laity may Et ex istis tertio videtur quod quilibet de populo Q  
give indulgence to the clergy. potest indulgere suo prelato, quia debita largissima 20  
sibi dimittere, et hoc est secundum modum loquendi  
scripture indulgere. Nam sicut apostolus dicit Rom. I,  
14, quod *Grecis vel Latinis est debitor*, ita videtur  
quod dominus papa sit debitor ad serviendum et  
spiritualiter proficiendum cuiuslibet christiano, et illud 25  
debitum videtur eo maius quod Deus ad hoc obligat  
sub pena gravissima, et illud quod debetur foret  
preciosius debito corporali. Si igitur ille potest in  
debito isto deficere, et Christus docet Matthei VI, 12:  
*Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus 30*  
*debitoribus nostris*, videtur quod subditi possunt eiam  
pape copiosius indulgere. Ymmo videtur quod prelati  
maxime indigent indulgenciis laycorum, nec est in-  
dulgencia tantum sacramentum, quin laicis possit com-

3. B: ecclesiam.  
Grecis ac Barbaris.

17. B: iureddicionis.  
34. totum sacramentum.

22. Ad Rom. I, 14

**Q** 206<sup>a</sup> petere, quomodo cunque fundabiliter terminus sit  
descriptus, quod laici possunt eis relaxare debitum  
spiritualiter ad utilitatem ecclesie, ratione cuius rela-  
206<sup>a</sup> xacionis \* Deus gracie coassistet, dimittendo pec-  
5 catum et pene debitum, quod contingit Deum facere God may  
ad instantiam layci efficacius quam ad instantiam at the instance  
istius prelati qui blasphemie aut sacrilege vendicat than of a layman  
aut vendit vel saltem pretendit se facere quod Deo  
non potest competere. Nam danti pecunias vel eis  
10 equivalentens datur indulgencia quantumcunque laxa sive  
pro vivis sive pro mortuis quantumcunque incapacibus,  
sed egeno vel pauperi evangelice non dant indulgencias  
pro opere virtuoso, cum tamen quelibet virtus vel  
meritum sit infinitum prestans quam totus the-  
15 saurus huius mundi et plus significat hominem ad  
habendum indulgencias quoad Deum, quia illa per se  
et alia solum per accidens.

**b** Item, videtur quod vel forma indulgenciarum est  
falsa vel indulgenti ambigua; nam indulgencie in-  
20 differenter conceduntur vivis et mortuis, sed sepe  
contingit quod non valeant illis vel non tantum valeant,  
eo quod sunt inhabiles quoad Deum. Ergo forma  
indulgenciarum sepe implicat falsum; et idem patet  
de impetrante indulgencias eciam plus quam centum  
25 millia annorum, quam largicionem vel oportet esse  
falsam vel diem iudicii adeo prorogari vel indulgencias  
valere in inferno post diem iudicii. Sed due posteriores  
partes sunt inopinabiles, ideo relinquitur prima pars,  
videlicet quod forma indulgenciarum sepe sit inutilis  
30 et falsa.

**R** Nec valet dicere quod subintelligende sunt con-  
ditiones capacitatis personarum quoad Deum pro  
quibus indultum est, quia talem promissionem posset  
quilibet de vulgo secure facere cuicunque, ut certum  
35 est quod omnis dampnatus habebit plenam remis-

15. B: plus significat. 18. 19. A: forma falsa vel.

If remission depends on worthiness, bulls are superfluous.

sionem si dignus fuerit et habilis ad tantam veniam <sup>206<sup>a</sup> R  
quoad Deum, et aliter indubie propter concessionem  
Petri vicarii non habebit indulgencie plus vel minus.  
Ymmo videtur quod talis arroganter presumens dare  
tales indulgencias non sit procurator idoneus, ut ad 5  
sui petitionem Deus sit debitori magis propicius, quia  
in re concedit servus Dei, sepe sibi odibilis ex peccato  
quod Deus indulget suo affecto remittendo culpam  
et relaxando penam. Sed quomodo ficeret Deus  
misericordiam ad tam luciferinam et tam infundabilem <sup>10</sup>  
concessionem unius servi tam indigni? Revera melius  
foret quod vel doceret in hoc vicariam potestatem</sup>

Even Peter could bind and loose only in accordance with God's will, *vel teneret se in limitibus sancti Petri. De Petro autem non plus sequitur: Quodcunque ligaveris super terram erit ligatum et in celo,* ergo Petrus habuit <sup>15</sup> potestatem ad taliter relaxandum penas tam in vivis quam mortuis in purgatorio vel dampnatis, quam sequitur: Christus dedit Petro illam potestatem ligandi et solvendi, ergo si Petrus voluisset insurgere contra Christum et membra sua, excommunicando eos <sup>20</sup> et plene indulgendo membris dyaboli, ergo oportuit fuisse in celo apud Deum taliter diffinitum. Unde omnes fideles concedunt quod omnis potestas concessa Petro vel eius vicario limitata est quod humiliter et conformiter pareat Deo; ex cuius conformi- <sup>25</sup> tate capit de tanto virtutem et ex eius deformitate capit tam prepositus quam subiectus seductionem.

which he knew by divine inspiration. Et hec racio quare Petrus et alii divinitus inspirati non magnificarunt potestatem suam ultra limites quos Deus instituit, sed precise ad tantum solverunt <sup>30</sup> et ligarunt ad quantum docti sunt Deum solvere vel ligare. In ambiguis vero vel tacuerunt \* vel <sup>207<sup>b</sup> condicionem secundum quam oportet Deum princi-</sup>

26. B: et eius. 30. solverant in codd.

13. Cf. Hus. *Adversus indulgencias papales* Opp. I, fol. CLXXXVI<sup>b</sup>

R 207<sup>a</sup> paliter solvere expresserunt. Unde sanctus Thomas St. Thomas  
conclusione secunda articuli tertii, d. XX, quarti enumerates  
libri movet dubium, utrum indulgencie tantum four opinions  
valent quantum pronunciantur, et arguendo ad partes  
5 recitat opinionem quadruplicem. Quarum prima dicit as to the value  
quod indulgencie non tantum valent quantum of indulgences.  
pronunciantur, sed ecclesia ad hoc ita pronunciat, ut  
quadam pia fraude homines ad beneficieniam et  
honorificenciam allicit, sicut mater promittens false  
10 filio pomum vel aliud delectabile ad ambulandum  
provocat.

S Sed (ut dicit) periculosum est sic dicere, primo and is to be  
quia scola ista est patris mendacii, sed Job XIII<sup>o</sup>, 7 rejected.  
dicitur: *Numquid Deus indiget mendacio vestro, ut*  
15 *pro eo loquamini?* Item, sic dicens peccaret in se  
mortaliter et daret occasionem diffidendi de quo-  
cunque dicto vel facto prelati ecclesie. Nam I<sup>o</sup> Corinth.  
XV<sup>o</sup>, 14 dicit Apostolus: *Si inanis est predicacio*  
*nostra, inanis est et fides nostra.* Talis autem falsum  
20 predicans dampnabiliter evacuat a se fidem. Et pro  
secunda parte beatus Augustinus epistola decima  
nona probat beato Jeronymo quod, si in scriptura  
sacra deprehenderetur aliquid falsitatis, robur aucto-  
ritatis scripture periret. Item, cum promittens donum  
25 spirituale magis obligatur ex promissione quam  
promissione corporalis pecunie, sequitur quod epi-  
scopus literatorie sic false promittens indulgencias  
obligat se ad solvendum thesaurum Deo. Caveat  
ergo episcopus de indiscreta et presumptuosa obliga-  
30 cione ad dandum thesaurum domini, quia hoc vide-  
tur magis dampnabile quam talentum Dei abscondere,

17. A B: Cor. XV. 21. A in marg.: Augustinus ib. in codd.  
epistola IX. Corrxi. 28. A A<sub>1</sub>: thesaurum domini.

2. S. Thomas Summa theol. Suppl. tertiae partis, questio  
XXVII. Opp. tom. VI, pag. 76. 21. Opp. Aug. tom. II,  
pag. 190. Epistola LXXXII (alias XIX

quia sic false promittens superbe mentitur de Christo,<sup>207<sup>a</sup></sup>

S

cum Corinthiis dicit Apostolus: *Si quid donavi in persona Christi.* Quilibet ergo episcopus dicit in literis suarum indulgenciarum implicite quod Christus de thesauro domini tantum donat. Et patet ex dictis de mendacio quod non maior posset esse prelatorum defamatio vel ecclesie scandalizatio quam dicere quod in causa Dei ad seductionem fidei populi prelati tam alti tam patule menciuntur.

The other three agree that their value depends on their being rightly given. Ideo tres alie opiniones vere dicunt quod omnes indulgencie tantum valent quantum sunt rite promulgatae. Sed una dicit quod valor earum attenditur penes fidem et devocationem indululti. Alia vero dicit quod valor indulgenciarum attenditur penes iustum estimationem valoris rei date. Tercia autem dicit quod bonitas indulgencie cum predictis respicit causam pro qua datur indulgencia. Sed doctor dicit quod

St. Thomas says that it depends on the amount of merit applied to them. attenditur penes quantitatem meritorum ecclesie, que applicantur ad indulgenciam faciendum. Et sic oportet quod ex parte dantis sit auctoritas, ex parte recipientis caritas, et ex parte cause pietas, penes que omnia simul attenditur indulgencie quantitas, quia omnia ista respiciunt honorem Dei et utilitatem ecclesie. Et penes utrumque istorum attenditur valor indulgencie, et sic (ut dicit) nec per tales indulgencias peccatum remittitur nec pena remittitur, sed unius pena alteri commutatur. Sed contra ista dicta

This does not account for different values arbitrarily assigned to indulgences. videtur primo quod non generaliter excusantur a litere indulgenciarum a mendacio, quia sepe in causa et devocione omnino consimili, quantumcunque dis-pariter conceduntur indulgencie, ergo vel oportet concedere quod absolute valent indulgencie proportionaliter ad intencionem concedentis, et sic mentiri

3. quilibet; A: quilit. A<sub>1</sub>: qualiter.

21. penes; B: pu'.

2. II Cor. II, 10: *Si quid donavi, propter vos in persona Christi.*

T<sup>207</sup> non posset in istis ut Deus, vel aliter valor indulgenciarum non simul attenditur penes omnia ista tria, ymmo sepe, ubi causa est minus pia caritasque <sup>207b</sup> magis remissa, maior \* indulgia est concessa; ut 5 unus papa concedere posset indulgencias exercitantes in torneamentis, ubi alias papa prius excommunicavit omnes artem huiusmodi exercitantes. Nec oportet quod immineat sic varie necessitas ecclesiam Christi defendendi per gladium; patet factum in <sup>10</sup> Extravagante Johannis XXII<sup>i</sup> *Quia in futurorum b eventibus.* Item, videtur istam posicionem restringere potestatem pape in donando indulgencias, cum dacio dependet ex pietate cause et caritate persone cui sunt indulgencie conferende. Sed papa non regulariter <sup>15</sup> rectificat istas causas sicut nec potest, ergo nec iustificat omnes suas indulgencias, et per consequens, ex timore excessus prodigi non foret tam laxus indulgencias concedendo. Non enim videtur racio quare Romanus pontifex posset concedere in gene- <sup>20</sup> ralibus indulgenciis centum millibus cuilibet septem annos, quin per idem uni persone tantum temporis simul, quia si noticia dignitatis requiritur, nunquam procederet talis indulgia generalis. Ymmo videtur, cum merita triumphantis ecclesie sint connexa, quod <sup>25</sup> omnia simul applicarentur ad penam tollendam, et specialiter meritum Christi in cuius virtute oportet alia operari; quod cum sit agens naturale, agit secundum ultimum sue potencie infinite; videtur <sup>30</sup> quod tolleret generaliter omnem penam. Si dicitur quod Deus regulat, tunc stat quod papa indulgens non applicat, sed quod Deus ad rogatum unius laici egeni copiose penam dimittat.

The Pope's  
general in-  
dulgences  
cannot be given  
with regard to  
the capacity of  
the recipient.

U Item, si non dimittitur pena, sed commutatur (ut dicit sanctus doctor), tunc omnis pena que ante indul-

2. penes; B pu'. 10. In codd. false: Evidem in futurorum eventibus. Correxi. Vide Extravag. Joann. XXII. tit. IX De Torneamentis. 24. B: ecclesie conua. 29. B: Si dicatur.

If penalties are gencias foret debita est futura, quia data pena que <sup>207<sup>b</sup> U  
only commuted,  
they must still non videtur, quod illa pena virtute indulgencie est  
be to pay.</sup>

dimissa. Ad istum enim sensum Deus dimitit penam, et per consequens, per indulgencias nec relaxatur pena nec alleviatur ille cui fit indulgencia. Nam si aliqua pena caret quam aliter haberet, tunc sibi dimitteretur illa pena, et cum pena individuatur a tempore et consistit in successione, videtur quod non est commutatio pene pro pena, tum quia quod non est non commutatur; pena autem pro qua fit indulgencia nec fuit nec est nec erit, et pena beati non est modo, nec potest subiectari in eo cui fit indulgencia. Videtur insuper, cum pena et peccatum sese inseparabiliter consequuntur, qui dimittit vel relaxat unum relaxat et reliquum, ut qui extinguit <sup>15</sup> risibilitatem extinguit humanitatem; cum ergo papa extinguat penam extinguit et peccatum, quia aliter remaneret peccatum ineque punitum vel penitus in punitum, vel aliter dans indulgenciam supplet satisfactionem, quod non faceret nisi secundum rationem <sup>20</sup> meriti, et sic oporteret omnem indulgentem esse in gratia, sicut oportet omnem cui facta est indulgencia

If the Pope destroys punishment, he must destroy sin.  
extinguat penam extinguit et peccatum, quia aliter remaneret peccatum ineque punitum vel penitus in punitum, vel aliter dans indulgenciam supplet satisfactionem, quod non faceret nisi secundum rationem <sup>20</sup> meriti, et sic oporteret omnem indulgentem esse in gratia, sicut oportet omnem cui facta est indulgencia

Absurdities in the laws about indulgences. quod leges impugnant. Alię autem sunt consideraciones de irrationabilitate legum multiplicatarum in ista materia, ut centum episcopi in dyocesi Petri non <sup>25</sup> sufficiunt concedere Paulo de dyoecesi Petri nisi eosdem quadraginta dies quos Petrus diocesanus concedit, quia aliter (ut inquiunt) forent iurisdicções permixte, et quilibet episcopus haberet potestatem super totalem ecclesiam sicut papa; sed Paulo va- <sup>30</sup> gante per illos centum episcopatus et deteriorato continue apud Deum accrescerent sibi de quadraginta diebus cum suis ratificacionibus quatuor millia dierum.

1. que: superfluum; recte: quia data pena non videtur quod. 6. A A<sub>1</sub>: quam alter. A in marg: aliter. 16. risibilitatem; racionabilitatem (?) ita codd. 17. A B: extinguit. 28. B: iureddicione. 30. B: debet Paulo.

**U** 207<sup>b</sup> Sed que racio (rogo) huius? vel que diversitas quod episcopus Nullatensis non sufficit concedere alicui indulgenciam quantumcunque digno apud Deum, episcopus autem dotatus sufficit concedere parem indulgenciam quantumcunque dispariter indispositis de sua dyocesi? Numquid talia dicta sonant quod indulgencia est pure ex arbitrio prepositi post dotacionem ecclesie adinventa et irrationabiliter ac fallaciter ad 207<sup>c</sup> illusionem ecclesie sepe facta\*? Et revera qui vi- dentur defendere libertates, privilegia, honores ecclesie, ut amici, sunt ex adulacionis oleo inficiente mendacio et defensione fallaci in peccato diu abscondito eiusdem ecclesie nequissimi domestici inimici.

**X 1** Ideo premissa humili protestacione de ecclesie <sup>Wyclif's final conclusions:</sup> 15 veneracione, de humili subieccione et de suarum libertatum constanti defensione dico primo quod nemo est capax indulgencie, nisi fuerit et de quanto fuerit dignus vel dispositus per graciam apud Deum. Patet ex hoc quod nemo si non Deus dat tales in- 20 indulgencias qui non dat nisi caris suis quos sic prius habilitat.

**2** Dico secundo quod omnis recipiens tales indulgencias <sup>2. Each receives according to his worthiness.</sup> de tanto copiosius eas recipit, de quanto fuerit habilius quoad Deum. Patet ex hoc quod precise de tanto 25 Deus dat sibi copiosius tales indulgencias, sed ipse facit quicquid facit ad regulam.

**3** Dico tertio quod nullius episcopi indulgencia prod- <sup>3. No bishop's indulgence profits save as the recipient is worthy.</sup> est homini, nisi de quanto prius se dispositus apud Deum. Patet ex hoc quod Deus non dat sibi talem 30 indulgenciam nisi ad tantum ex propositione proxima, sed precise de tanto cuiuscunque episcopi indulgencia prodest.

1. B: rogo hoc. 2. episcopus Nullatensis, id est, episcopus qui sedem episcopalem non habet. 11. B: amici sint. 28. A A<sub>1</sub>: se deest.

16. Cf Hus adversus indulgencias papales Opp. I, CLXXV<sup>b</sup> seqq.

4. And so far as the bishop's instruction has fitted him. Dico quarto quod episcopi indulgencia de tanto recipienti proderit, de quanto episcopus eum in fide<sup>207</sup> Christi instruxerit, in devocationem et amorem Dei accenderit vel quomodounque habilem ad indulgiam Dei fecerit. Patet totum ex dictis. 5
5. Priests have no power to give indulgence for a specified time unless by revelation. Dico quinto quod sacerdotes Christi non habent potestatem donandi indulgencias secundum quantitatem temporis, nisi eis specialiter fuerit revelatum. Patet ex illo morali Judith VIII<sup>o</sup>, 13: *Posuistis vos tempus miseracionis domini, et in arbitrium vestrum diem constituistis ei.* Ille ergo cui non fit ad hoc revelacio, qui spondet indigno apud Deum ex sibi dubio quod infra tantum tempus Deus miserebitur eius, donando sibi plenam remissionem, stulte pangit, cum non habet evidenciam quod Deus illud cesserit. 15
6. Christ's vicar may not give indulgences of days or years. Dico sexto quod ex fide scripture in qua est omnis veritas non fundabitur quod licet vicario Christi cui non fit ad hoc specialis revelacio, ut donet diurnas indulgencias vel annales. Patet ex hoc quod ex scriptura que non obviat sibi ipsi foret talis indulgia temptacio Dei et seduccio populi. 8
7. The bishops should be careful to teach this to their flocks. Dico septimo quod prelati ecclesie debent in ista veritate catholica subiectos instruere, ne laici infideliter occupati circa minus utilia attendant superbiam et avariciam sacerdotum? Patet in simili de lege questorum, quibus limitatum est quod non dicant populo nisi quod in literis episcoporum eis fuerit limitatum, ut patet libro septimo de Penitenciis et Remissionibus, capitulo *Abusionibus*. Multo magis ergo Christi vicarii debent docere populum secundum limites literarum spiritus sancti quas eis tradidit ad docendum. 7 Y 25 30

10. In codd.: arbitrio vestro. Correxii e textu Iud. VIII, 13.

20. Clementinarum lib. V, tit. IX, cap. II.

¶ 8 Dico octavo quod sacerdotes Christi, licet habeant  
<sup>207<sup>a</sup></sup> potestatem ad absolvendum subditos a pena et culpa,  
 non tamen debent absolvere sub hac forma nec  
 subiecti illud expetere, nisi hoc eis specialiter fuerit  
 5 revelatum. Prima pars patet ex hoc quod sacerdos  
 potest sacramentaliter ostendere sibi confitentem  
 taliter absolutum, qui ad tantum conteritur quod  
 statim decedens sine pena purgatoriis advolaret, et  
 hoc est sacerdotem absolvere. Nec est potestas ali-  
 10 cuius sacerdotis in casu ultime necessitatis sic ligata  
 quin, quantum Deus revelans permiserit, possit ab-  
 solvere; foret autem nimia presumpcio aliquem  
 Christi vicarium absolucionem talem pretendere, nisi  
 Deus hoc sibi revelaverit faciendum, ne forte incurrat  
 15 blasphemum mendacium. Quid ergo valet subiectos  
 inopertune absolucionem talem expetere, cum certe  
 debent credere quod correspondenter ad sua merita  
 vel demerita taxabuntur? Licet autem sufficiat apud  
 Christum ubique presentem contricio, tamen sacra-  
 20<sup>d</sup> mentum \* penitencie est valde necessarium, licet non  
 proderit sine illa. Ideo foret stulticia sacerdotem cui  
 non fit ad hoc revelacio diffinire quod penitencia  
 vel aliud sacramentum suo suscipienti proderit ad  
 salutem. Sic enim vetaret ut pro absoluto suo a  
 25 pena et culpa in mortis articulo fieret suffragium  
 ecclesie, sicut non facimus pro quocunque mortuo  
 quem constat nobis iam esse beatum. Istam senten-  
 ciam de suffragiis et indulgiis dixerim ad instruc-  
 30 cionem inferiorum ecclesie, et exposicionem correc-  
 tioni, supplecionis et approbacioni superiorum secun-  
 dum regulas scripturarum et leges humanas ac  
 decreta potentatum precise ad tantum apprecoior.  
 Z Sed ad materiam de peccati purgacione quam  
 tetigi in proximo arguento videtur mihi probabile  
 35 quod quilibet purgandus tam diu habet peccatum

8. Priests  
 (unless by  
 special reve-  
 lation) ought  
 not to give un-  
 conditional  
 absolution.

The sacrament  
 of penance is  
 needful though  
 useless  
 without con-  
 trition.

Sin lasts as long as punishment. in purgatorio, quam diu inibi subit penam. Nam <sup>207<sup>d</sup> Z sequitur: Hec est pena peccati, ergo est aliquid peccati, cum omnis pena sit res iusta per quam peccatum bonificatur, et per consequens illud peccatum est. Similiter, si quilibet in purgatorio purgatus est <sup>5</sup> omnino sine peccato, tunc est ita mundus sicut beatus in celo, cum solum peccatum causat talem inmundiciam, et per consequens foret tam amabilis in purgatorio ab ecclesia triumphante, sicut ipso beato, quia tam pulcher. Similiter, quilibet existens <sup>10</sup> in purgatorio propter peccatum suum preteritum deficit a plena dilectione Dei et ecclesie, ymmo a pleno profectu sibi et aliis quem debuit tunc habere. Ille ergo defectus purgandus est peccatum, ideo videtur penam purgare illum defectum et satisfacere <sup>15</sup> pro defectu preterito, et quando lux amoris primo inducitur, tunc primo obscuritas peccati educitur.</sup>

For all sin there  
is an appointed  
punishment,  
with which God  
cannot  
dispense.

Videtur ulterius quod pro quolibet peccato in quo decedit predestinatus Deus statuit certam penam, cum quo non poterit illo peccato supposito dispensare. Nam per idem posset dispensare cum quolibet peccato in purgatorio vel in inferno, et dimittere homini peccatum sine hoc quod voluerit converti ad dominum, sine amore faciendo ipsum beatum, cum nulla pena essencialiter consequeretur peccatum; <sup>25</sup> sed foret tantum per accidens arbitraria quoad Deum. Sicut ergo pena essencialis est per se iusta, sic est tanta iusticia in pena accidentalii, sed meritum ecclesie facit esse aliud peccatum totale in purgatorio quam foret merito illo dimisso. <sup>30</sup>

How the blessed  
gain reward for  
themselves and sibi  
continue usque ad diem iudicij premium acci-  
dентale,

Videtur tertio quod sicut beati in celo merentur aliis autem utrumque, sed existentes in

1. A in marg.: Conclusio. 18. A in marg.: Conclusio. 21. B in marg.: Apparet quod tenet predestinatum posse decidere in peccato. 23. B in marg.: Quam vocat penam essentialem et quam accidentalem? 31. A in marg.: Conclusio.

Z 207<sup>d</sup> purgatorio merentur sibi premium utrumque continue, and the souls  
sic dampnati usque in finem continue demerentur. in purgatory for  
themselves.

Prima pars videtur: Eo quod beati, sicut continue  
merentur aliis in via, sic merentur ut post habeant  
5 consorciū eorum in patria; purgati vero merentur  
sibi nedium remissionem peccaminum, sed beatitudinem tam essentialem quam accidentalem futuram,  
voluntarie gracia huius ex Dei gratia paciendo; licet  
autem peccent continue, quia tunc sunt in gratia  
10 sine mortali, non video quomodo proprie demerentur,  
sicut nec libere contradictorie tunc merentur.  
Dampnati vero cum sint peccato mortali in mali-  
volencia sua continue peiorati, continue demerentur,  
licet prosint per accidens. De isto alibi.

15 Explicit tractatus de sancta matre ecclesia.

9. A A<sub>1</sub>: quia tum. 14. B: licet profuit. 15. B: Explicit  
A<sub>1</sub>: Continet viginti tria capitula et sic est finis.

---



# I. General Index (Codicis A).

Incipit registrum<sup>1)</sup> super librum (Johannis Wyclif)<sup>a)</sup> De Ecclesia  
(fol. 208<sup>a</sup>—210<sup>b</sup>).

## A.

Avaricia et pravitas cleri 8 (135<sup>b</sup>), 10 (136<sup>b</sup>),  
20 (146<sup>a</sup>), 61 (187<sup>c</sup>), 76 (202<sup>d</sup>) = 52, 59,  
129, 130.  
Adulacio ad papam 15 (141<sup>c</sup>) = 95, 96.  
Antiquitas et senium in quo differunt 20 (147<sup>a</sup>)  
= 132.  
Adversarius noster est lex Dei 22 (149<sup>b</sup>) = 150.  
Amor occultus temporalium quomodo indicatur  
27 (153<sup>d</sup>) = 181.  
Ablacio temporalium a clero habitualiter de-  
linquente 27 (153<sup>c</sup>), 48 (175), 49 (176), 50 (177),  
55 (182<sup>a</sup>), 56 (182<sup>c</sup>), 68 (196<sup>b</sup>) = 179, 180,  
328—359, 381—385, 491.  
Ablata male debent restitu 40 (166<sup>d</sup>), 45 (171<sup>d</sup>) =  
269, 270, 304, 305.  
Accusator quomodo debet se habere 51 (177<sup>c</sup>) =  
348.  
Aurum habet ecclesia 54 (181<sup>b</sup>) = 376.  
Apprehendit septem mulieres virum unum etc.  
de ecclesia 57 (183<sup>d</sup>) = 394, 395.  
De adolescentulis, concubinis et reginis Salo-  
monis 67 (193<sup>d</sup>) = 472.  
Auctoritas usurpata pape 78 (204<sup>c</sup>) = 561.

## B.

Brachium seculare 23 (150<sup>a,b</sup>) = 156, 157.  
De bonorum tribulacione et malorum pro-  
speritate 32 (158<sup>d</sup>) = 215, 216.  
Utrum benedicens universaliter sit dignior  
benedictio? 47 (174<sup>a</sup>) = 322, 323, 324.

Nullus prescitus recipit rite baptismum quo  
deleretur peccatum originale 66 (193<sup>a</sup>) = 567.

## C.

Cibi sacramentalis virtus 1 (128<sup>b</sup>) = 4.  
Casus octo in iubus ecclesiasticus subditur  
iudicio vel correccióni seculari 3 (129<sup>a</sup>) = 14.  
Idem corpus ecclesie habet capita multa 4  
(130<sup>d</sup>) = 21, 22.  
Caput universalis ecclesie quid vocatur? 5 (131<sup>d</sup>),  
10 (137<sup>b</sup>), 14 (141<sup>b</sup>), 18 (144<sup>c</sup>) = 27, 65, 66, 93,  
94, 95, 116.  
Canonizatio sanctorum per ecclesiam Romanam  
quomodo est tenenda? 7 (134<sup>a,b</sup>) = 44, 45.  
Contra clerum pravum et avarum 8 (135<sup>c</sup>),  
9 (134<sup>d</sup>, 135<sup>b</sup>), vide supra de A (avaricia) =  
48, 51.  
Pro consiliorum implecione 8 (135<sup>b</sup>) = 52.  
*Christus*<sup>b)</sup> est caput tam fidelium quam infide-  
lium equivoce 9 (136<sup>a,b</sup>) = 57, 58, 59.  
Consciencia cauterizata 9 (136<sup>a</sup>) = 56  
Compositio sancte ecclesie et suarum parcium  
11 (137<sup>d</sup>) = 69.  
Circuli quadratura 15 (142<sup>a</sup>) = 100.  
Congregatio malorum est unum corpus naturale  
sicut beatorum est unum corpus mysticum  
16 (142<sup>c</sup>) = 102.  
De continuacione ecclesie 16 (142<sup>d</sup>) = 104.  
In causis quomodo res sunt perpetue 16  
(143<sup>a</sup>) = 106.  
Correccio peccancium 35 (162<sup>a,b</sup>) = 239—244.

<sup>a)</sup> deest in codd.      <sup>b)</sup> As to Ch, compare below sub X, according to the Greek way of spelling XPC.

<sup>1)</sup> In A the tract De Ecclesia has a double paging, an older one beginning on fol. 1, and a more recent one from fol. 128<sup>a</sup>. The latter has very likely been executed after the binding of the Codex. The figures in ordinary type refer to the old, those in brackets to the new numbers of the Codex. (See above pag. XVI.) The figures in halffat type show the number of the pages of the text given above.

Correpcio (peccancium) 36 (162<sup>c</sup>) = 239–242.  
 Consuetudo mala 40 (166<sup>c</sup>) = 268.  
 Cleri status 32 (158<sup>c</sup>), 42 (168<sup>d</sup>, 169<sup>a</sup>) = 214,  
 283–286.  
 Contra cleri dominacionem civilem 44 (171<sup>a,b</sup>),  
 53 (179<sup>d</sup>), 54 (180<sup>c</sup>) = 300–303, 326, 365, 371.  
 In clero tres gradus heresis 44 (170<sup>c</sup>) = 295.  
 Clerus debet esse fidelis dispensator elemosina-  
 narum et non debet dominari pompatice  
 super illis 45 (172<sup>b</sup>) = 309.  
 De crucifixi patrimonio 46 (172<sup>c,d</sup>) = 311, 312.  
 Capita ecclesie Christus, papa, imperator 48  
 (174<sup>c</sup>) = 325, 326, 327.  
 Correccio cleri 50 (177<sup>b</sup>) = 346 quere supra.  
 Clerus potest corrigi per laicum 51 (177<sup>c</sup>) = 349.  
 Civilis servi condicio 51 (177<sup>d</sup>) = 350, 351.  
 Pro civili dominacione cleri fundamenta 52  
 (178<sup>c</sup>), 56 (182<sup>c</sup>) = 356, 385.  
 Clerus habet dominacionem evangelicam a  
 Christo super omnia 53 (179<sup>d</sup>) = 365.  
 Constantini et Nabuchodonosor salvacio 53<sup>a</sup>)  
 (180) = 369.  
 Consilium pro inquisitione quantum clerus de  
 bonis temporalibus occupat 55 (181<sup>c</sup>) = 379.  
 De conciliis generalibus 59 (185<sup>c</sup>) = 411, 412.  
 Caracter ordinis quid sit et utrum prescriti  
 gerant ordines et officia ecclesie? 63 (189<sup>d</sup>),  
 70 (197<sup>b</sup>), 72 (198<sup>c</sup>) = 443, 444, 500, 509.  
 Caracter ordinis quomodo est in prescritis? 63  
 (190<sup>a</sup>) = 444, 445.  
 Non licet pure clero invadere fratrem suum  
 propter temporalia nec licet sibi, ut pro illis  
 pugnet 65<sup>a</sup>(192<sup>a</sup>) = 459.  
 Nullus clericus debet contendere pro maioritate  
 ad subditos in ecclesiastica ierarchia 66  
 (192<sup>c</sup>) = 463.  
 De coelentibus reliquias sanctorum 66(192<sup>d</sup>)=465.  
 Utrum in singulis ordinibus caracter imprimitur  
 71 (197<sup>c</sup>)? = 501, 502.

**D.**

Domus Dei est in hiis quos Deus predestinavit  
 2 (128<sup>c</sup>) = 6.  
 Dissolucionem carnalis amicicie fecit Christus  
 7 (133<sup>c</sup>) = 39.  
 Divisio hereticorum ab ecclesia 7 (133<sup>c</sup>) = 39, 40.  
 Qui diligunt sua et non que Jesu Christi 8  
 (134<sup>d</sup>) = 48.  
 Deus odit ab eterno et diligit quos odit et  
 diligit 17 (143<sup>c</sup>) = 111.  
 Dimittere debita quid est? 31 (158<sup>b</sup>) = 212.  
 Defensio ecclesie quos maleficos non iuvat? 33  
 (159<sup>d</sup>) = 223.

<sup>a</sup>) Number of the page omitted.

Dubium quomodo est discernendum? 34 (160<sup>c</sup>)  
 = 228.  
 Contra defensores peccancium 36 (162<sup>d</sup>) = 243.  
 Deus non potest iniuste auferre nec potest  
 anichilare 38 (164<sup>c</sup>) = 254, 255.  
 Deus donat sub condicione 38 (165<sup>a</sup>) = 257.  
 Contra dotacionis securitatem 43 (170<sup>b</sup>) = 294.  
 Contra dominacionem civilem cleri 44–46  
 (171<sup>a</sup>–172<sup>a</sup>), 48 (174<sup>c</sup>), 53 (179<sup>d</sup>), 65(192<sup>b</sup>) etc.  
 = 299–314, 326, 365, 460, 461, 462.  
 Pro dotacione ecclesie 44 (171<sup>a</sup>), 52 (179<sup>a</sup>) =  
 299 seqq., 359 seqq.  
 Dominium clero non est acquisitum sub inten-  
 cione passionis Christi 45 (172<sup>a</sup>) = 306.  
 De dominacione cleri evangelica 46 (172<sup>a</sup>), 53  
 (179<sup>d</sup>) = 311, 365.  
 Pro dominacione civili civiliter color 46 (172<sup>c</sup>),  
 47 (173<sup>d</sup>), 52 (178<sup>c</sup>) = 311, 312, 313, 319, 320,  
 321, 356, 357.  
 Unde prelati ecclesie vocantur domini 46  
 (172<sup>c</sup>) = 310.  
 Dotacionis ecclesie fundamentum ex lege Dei  
 47 (173<sup>d</sup>) = 319.  
 Dignitas duplex et maioritas 47 (174<sup>b</sup>) = 323.  
 Defensio et tencio scripture sacre 47 (173<sup>c</sup>)=318.  
 Dotanda est ecclesia sub condicione 49 (176<sup>a</sup>)  
 = 337.  
 Dominium civile habet rex super clerum 51  
 (177<sup>d</sup>) = 350.  
 Domini temporales vivunt vitam non sine  
 peccato 53 (179<sup>c</sup>) = 364.  
 Dotacio 55 (182<sup>a</sup>) = 382.  
 Diabolus est capit omnium malorum 60 (187<sup>b</sup>)  
 = 424.  
 Decipit diabolus homines per corpora mor-  
 tuorum 66 (193<sup>a</sup>) = 466.  
 Dampnacio dupliciter capit 70 (196<sup>d</sup>) = 495.  
 Mitigatio pene dampnatorum dupliciter accipitur  
 70 (197<sup>c</sup>) = 498.  
 Contra sentenciam que ponit nullum perpetue  
 dampnari 75 (201<sup>d</sup>) = 536.  
 Dubius ecclesie quis debet diffinire? 78 (204<sup>d</sup>)  
 = 562.

**E.**

Ecclesia catholica est a fidelibus cognoscenda  
 1 (128<sup>a</sup>), 14 (140<sup>d</sup>), 24 (150<sup>c</sup>) = 1, 2, 90, 158.  
 Ecclesia capta famosius dicit omnes predesti-  
 natos et illa est sponsa Christi etc. 1 (128<sup>a</sup>),  
 14 (140<sup>c</sup>) = 2, 88, 89.  
 De ecclesia fides sequitur fidem de spiritu sancto  
 et qualiter? 1 (128<sup>b</sup>), 6 (133<sup>a</sup>) = 3, 37.

Ecclesia sancta non habet presciturum partem sui  
2 (128<sup>b</sup>), 4 (128<sup>c</sup>, 131<sup>a</sup>) = 3, 6.  
 Ecclesie sancte nullus papa debet pretendere  
se esse caput 2 (128<sup>c</sup>), 3 (130<sup>b</sup>) = 5, 17.  
 Ecclesie unitas probatur ex scripturis 2 (129<sup>a</sup>)  
= 9, 10.  
 Extra ecclesiam catholicam non est salus etc.  
2 (129<sup>b</sup>) = 11.  
 Ecclesia sancta est per totum orbem diffusa  
2 (128<sup>d</sup>) = 7 (86).  
 Intra ecclesiam est uterque gladius seu po-  
testas 3 (129<sup>c</sup>) = 13.  
 Ecclesia Romana est ubicunque aliquis fidelis  
est 3 (129<sup>d</sup>), 13 (140<sup>a</sup>) = 14, 85.  
 Propter tres causas ecclesia Christi vocata est  
ecclesia Romana 3 (130<sup>a</sup>) = 15.  
 Contra negantes ecclesiam esse 4 (130<sup>c</sup>) = 19, 20.  
 Ecclesie sancte membra, spouse Christi, sunt  
solum sancti 2 (128<sup>c</sup>), 4 (131<sup>a</sup>) = 5, 23, 24.  
 Electi omnes qui sunt ecclesia sunt una per-  
sona 4 (130<sup>d</sup>) = 20.  
 Ecclesia habet multa capita 4 (130<sup>d</sup>) = 22.  
 Ecclesia particularis non est illa ecclesia univer-  
salis magna 4 (131<sup>a</sup>) = 23.  
 Ecclesie universalis caput quid vocatur? 5 (131<sup>c</sup>),  
10 (137<sup>b</sup>) = 26, 27, 66, 67.  
 In ecclesia quomodo sunt presciti et quomodo  
predestinati? 10 (136<sup>c</sup>), 12 (139<sup>a</sup>) = 61, 67.  
 Ecclesia que et quomodo fragrat unguentis<sup>a</sup>)  
optimis et eius ubera sunt meliora vino  
ii (137<sup>c</sup>) = 66.  
 Ecclesie sancte membra sunt unita ii (137<sup>d</sup>)  
= 68.  
 Ecclesie sancte persecucio ab ecclesie ma-  
lignantium ii (138<sup>a</sup>) = 70, 71.  
 Ecclesia alia vera, alia pretensa ii (138<sup>b</sup>) = 71.  
 Ecclesie sancte et suarum parcum composicio  
ii (137<sup>d</sup>) = 69.  
 Ecclesie membra et officiales pretensi et veri  
ii (138<sup>b</sup>) = 71, 72.  
 Ecclesia quid est et qualiter sumpsit exordium  
ab Abel quoad denominacionem? 13 (139<sup>c</sup>) = 82.  
 Ecclesie equivocacio 13 (139<sup>c</sup>) = 81.  
 In ecclesia esse et de ecclesia esse quid est?  
14 (140<sup>c</sup>) = 89.  
 Eleccio pape vel cardinalium non facit eos  
primatum tenere in ecclesia sed imitacio  
Christi sancta 14 (140<sup>c</sup>) = 89.  
 De ecclesia qualem noticiam habemus? 14  
(140<sup>d</sup>), 15 (142<sup>a</sup>) = 90, 99, 100.  
 Ecclesie Romane equivocacio ad tria 15 (141<sup>c</sup>)  
= 96.  
 Ecclesia sancta quantum sit artata 15 (142<sup>a</sup>) = 99.

Ecclesie pars quelibet continuatur cuilibet 16  
(143<sup>a</sup>) = 105.  
 Parcium ecclesie unicio 17 (143<sup>c</sup>) = 109.  
 Quedam descripcio ecclesie et contra illam  
argumenta 17 (144<sup>a</sup>) = 113.  
 Christus est ecclesie sponsus, filius et pater  
18 (144<sup>d</sup>) = 117.  
 Christi ad ecclesiam respectus 18 (144<sup>d</sup>) = 118.  
 Ecclesie universalis quid est? 19 (145<sup>a</sup>) = 124.  
 Utrum omnis peccans mortaliter non sit tunc  
membrum ecclesie? 21 (148<sup>a</sup>) = 141.  
 De ecclesie immunitate 21 (148<sup>b</sup>) = 143.  
 De excommunicatione persone et loci. Tri-  
pliciter fit excommunicatio iniusta 22 (149<sup>d</sup>)  
= 153.  
 Contra exempciones 27 (154<sup>a</sup>) = 184.  
 Quomodo ecclesia dicitur vinea et quomodo  
convertiatur in ortum olerum? 29 (156<sup>a</sup>) = 197.  
 Contra elemosine perpetuacionem 30 (157<sup>a</sup>),  
41 (167<sup>c</sup>) = 203, 274, 275.  
 Episcopus malus, sacerdos etc. non est episcopus,  
sacerdos etc. 37 (164<sup>a</sup>) = 251.  
 Ecclesie materialis seu basilica non est sponsa  
Christi 40 (166<sup>c</sup>) = 269.  
 Elemosinandi rectus modus quis est? 42 (169<sup>a</sup>)  
= 286.  
 Elemosine perpetue multe et ritus perpetui  
erant approbat in lege veteri 42 (168<sup>d</sup>) = 284.  
 Ecclesia cum Christo sunt una persona 45  
(171<sup>c</sup>) = 303.  
 Ecclesia qualiter habet duos gladios? 46 (173<sup>a</sup>)  
= 314.  
 Ecclesia est dotanda sub condicione 49 (176<sup>a</sup>)  
= 337.  
 Episcopus vel papa malus quantum nocet  
ecclesie, patet per decretum 50 (177<sup>b</sup>) = 347, 348.  
 Ecclesia habet aurum secundum Ambrosium  
54 (181<sup>b</sup>) = 376.  
 Ecclesia fuit ante Christi incarnationem 56  
(182<sup>d</sup>), 58 (184<sup>c</sup>), 59 (186<sup>a</sup>) = 388, 389, 390, 412.  
 Ecclesia quando incepit habere nomen ecclesie?  
56 (183<sup>a</sup>), 62 (189<sup>a</sup>), 63 (189<sup>c</sup>) = 390, 402,  
437, 440.  
 Ecclesia sunt omnes electi, qui sunt et palmites  
in Christo, qui Christus est vitis 29 (156<sup>a</sup>),  
57 (183<sup>c</sup>) = 197, 392.  
 Apprehendent septem mulieres etc. De ecclesia  
infra 57 (183<sup>d</sup>) = 394, 395.  
 Ecclesia quid est? 58 (185<sup>a</sup>) = 405.  
 Ecclesia capitul tripliciter 59 (185<sup>c</sup>) = 408, 409.  
 Utrum presciti qui habent fidem sunt de ecclesia,  
et predestinati in mortali sunt tunc extra  
ecclesiam? 59 (186<sup>b</sup>) = 415.

<sup>a</sup>) ungentis in cod.

- De ecclesia cadunt aliqui diversimode 59  
(185<sup>a</sup>) = 410.
- In ecclesia sunt presciti et tamen nunquam sunt pars ecclesie 60 (186<sup>a</sup>), 62 (189<sup>a</sup>) = 416, 439.
- Inter ecclesiam militantem et triumphantem differencia et militans est sponsa sed triumphans est uxor 60 (186<sup>a</sup>) = 419.
- Ecclesia nunc militans est postea triumphans 60 (187<sup>a</sup>) = 420, 421.
- Ecclesia est diffusa per totum orbem et per maiorem partem orbis non est ecclesia 60 (187<sup>b</sup>) = 422, 423.
- Ecclesia est virgo sponsa mater vidua etc. 61 (188<sup>b</sup>) = 431, 432.
- Ecclesia si est proprie corpus et que potencia sibi proprie contingit? 62 (188<sup>a</sup>) = 434.
- Ecclesia quomodo est formata? 63 (189<sup>a</sup>) = 440, 445.
- Episcopus non semper quando pretendit ordinare ordinat 64 (190<sup>a</sup>) = 448.
- De ecclesiis passionibus an posset nubere Christo? 67 (194<sup>a</sup>) = 473, 474, 475.
- De ecclesia illud exponitur: *Mulierem fortem quis inveniet* 67 (194<sup>a</sup>) = 472-490.
- De adolescentulis, concubinis et reginis Salomonis que sunt in ecclesia 67 (193<sup>a</sup>) = 472.
- Ecclesia militans sepe fallit et fallitur 73 (200<sup>a</sup>) = 522.
- Elias quomodo irrisit quadringentos sacerdotes Baal? 73 (199<sup>a</sup>) = 520.
- Exequie pro mortuis quomodo prosunt et quomodo nocent illis? 75 (202<sup>a</sup>) = 538, 539.
- Pro exequiis et sepultura circa ecclesiam 76 (202<sup>a</sup>) = 525, 526, 527.
- F.**
- Fides de ecclesia sequitur immediate post fidem de spiritu sancto et quare? 1 (128<sup>b</sup>) = 3.
- Filiorum ecclesie procreacio 2 (129<sup>a</sup>), 11 (138<sup>a</sup>), 13 (139<sup>a</sup>) = 9, 70, 71, 83.
- Fidei distincio 7 (133<sup>a</sup>) = 42.
- De fide predestinatariorum et prescritorum 10 (137<sup>a</sup>) = 63.
- De forma uniente malos in corpus unum 16 (142<sup>a</sup>) = 103.
- Fides eadem manet in celis que est hic 17 (143<sup>a</sup>) = 110, 111.
- Contra forum, nundinas et secularia negotia que fiunt sed male in sacris locis 35 (161<sup>a</sup>) = 235, 236.
- Fides duplex 58 (185<sup>a</sup>) = 405, 406.
- Qui sunt qui habent fidem corruptam et qui defectivam? 58 (185<sup>b</sup>) = 407.
- Fides quid est? 50 (185<sup>c</sup>) = 408
- Fides cum gracia predestinationis constituant hominem membrum ecclesie 59 (185<sup>a</sup>) = 410.
- Fides servatur de possibili sine sacramentis nostris sensibilibus 65 (191<sup>a</sup>) = 457.
- Quomodo deflendi sunt mortui? 76 (202<sup>a</sup>) = 543.
- De fletu Christi 76 (202<sup>a</sup>) = 544.
- G.**
- Gladius uterque vel potestas est intra ecclesiam 3 (129<sup>c</sup>), 46 (173<sup>a</sup>) = 13, 314, 315.
- Generacio filiorum ecclesie 2 (129<sup>a</sup>), 11 (138<sup>a</sup>), 13 (139<sup>a</sup>), 67 (193<sup>a</sup>) = 9, 70, 81, 82, 470.
- Gracia consumata et secundum presentem iusticiam 12 (138<sup>a</sup>) = 75.
- Gracia et caritas est terminus communis copulans quodcumque membrum ecclesie cuilibet membro alteri 16 (143<sup>b</sup>) = 107.
- Generacio triplex mala 16 (142<sup>a</sup>) = 102.
- Totum genus humanum est unus homo divisus in bonos atque malos 18 (145<sup>a</sup>) = 120.
- De gracia triplici 21 (147<sup>a</sup>) = 140.
- Gregorius liberavit suis precibus Traianum de inferno a dampnacione 75 (261<sup>a</sup>) = 533.
- H.**
- Hostie consecrate tres partes significant tres partes ecclesie 2 (128<sup>a</sup>) = 8.
- Hereticorum divisio ab ecclesia 7 (133<sup>a</sup>) = 39, 40, 41.
- Humilitas 26 (152<sup>a</sup>) = 172.
- Tres gradus heresis in clero 44 (170<sup>a</sup>) = 295, 296, 297, 298.
- Est hereticus omnis rite excommunicatus eciam ab homine 41 (170<sup>a</sup>) = 298.
- I.**
- Iura humana et tradiciones defendens peccat 8 (135<sup>a</sup>) = 51.
- Iudicium nostrum quare errat circa ecclesiam 15 (142<sup>a</sup>) = 99.
- De incarnatione verbi 20 (146<sup>a</sup>) = 132.
- De immunitate ecclesiarum 21 (148<sup>b</sup>), 33 (159<sup>a</sup>) = 143, 222, 223.
- Ignorancia non excusat 23 (150<sup>b</sup>) = 156, 157.
- Iniuriam remittere quid est? 31 (158<sup>a</sup>) = 210.
- Iusticie diffinicio 37 (164<sup>b</sup>) = 253.
- Iniusticie quoad Deum et iniurie quoad hominem sunt cause destruccionis regni 40 (167<sup>a</sup>) = 271.
- Iusticie primatum Christus commisit ipsi Abel 63 (190<sup>b</sup>) 446, 447.
- Iudex ecclesiasticus non debet iudicare inter litigantes pro temporalibus 64 (190<sup>a</sup>) = 449.
- De iudicis sepe dubiis dubia iudicancium 66 (193<sup>b</sup>) = 468, 469.

Per iustiam temporalem quid meretur prescitus? 66 (193<sup>b</sup>) = 468.

De indulgenciis 76 (203<sup>b</sup>) = 549 seqq.

**K.**

Karitas et gracia Iesu Christi est terminus communis copulans quodcumque membrum ecclesie cuiilibet alteri 16 (143<sup>a</sup>) = 107.

Ex karitate sunt mali persequendi 31 (158<sup>a</sup>) = 211.

Karacter ordinis quid est et utrum sit in prescritis? 63 (189<sup>c</sup>) = 443, 444.

**L.**

Lex Dei est noster adversarius 22 (146<sup>b</sup>) = 150.

Legi regis esse inobedientem nocet multum 22 (149<sup>c</sup>) = 151.

**M.**

Miraculum quid est et de miraculis 7 (134<sup>b</sup>) = 45.

Presciti sunt membra Christi in potentia 9 (136<sup>b</sup>) = 58.

Membra sancte ecclesie sunt unita 11 (137<sup>a</sup>) = 68.

Sancti cum formidine et sub spe dixerunt se esse membra ecclesie 11 (137<sup>c</sup>) = 67.

Membrum Christi est aliquis tripliciter 11 (138<sup>b</sup>) = 73.

Membrum predestinatum Christi non potest cessare esse tale 12 (138<sup>c</sup>) = 74.

In medio posuit se Christus crebro 16 (143<sup>b</sup>) = 107, 108.

Utrum omnis peccans mortaliter non sit tunc membrum ecclesie? 21 (148<sup>a</sup>) = 111.

De mendacio an sit licitum; an Deus potest mentiri? 24 (150<sup>d</sup>), 37 (164<sup>a</sup>) = 159, 160, 161.

Martyr <affectione  
passione corporali> 26 (152<sup>c</sup>) = 172.

Mali sunt persequendi ex karitate 31 (158<sup>a</sup>) = 211.

De malorum prosperitate et bonorum tribulatione 32 (158<sup>d</sup>) = 215.

Qui malefici a defensione ecclesie excluduntur? 33 (159<sup>d</sup>) = 223.

Contra misericordiam iniustum et falsam pietatem 39 (165<sup>c</sup>) = 261.

Mala consuetudo 40 (166<sup>c</sup>) = 268.

Maioritas et dignitas est duplex 47 (174<sup>b</sup>) = 323.

Ex meretrice facit virginem Christi sponsacionem 62 (188<sup>c</sup>) = 432.

De matrimonio Christi et sponsa ecclesie 67 (193<sup>d</sup>) = 473, 474.

Pro mortuis suffragia si et quomodo prosunt 70 (196<sup>d</sup>) = 494.

Mitigatio penae dampnatorum dupliciter accipitur

70 (197<sup>a</sup>) = 498.

Mendaces quomodo sunt irridendi 73 (199<sup>d</sup>) = 519.

Pro mortuis exequie quomodo prosunt et quomodo nocent illis 75 (202<sup>a</sup>) = 538.

Contra lugentes mortuos 75 (202<sup>b</sup>), 76 (202<sup>b</sup>) = 540.

**N.**

Negligencia pastoris 8 (135<sup>a</sup>) = 49.

Nupcie Christi per incarnationem 19 (145<sup>d</sup>) = 124.

Contra nundinas et secularia negotia in locis sacris 35 (161<sup>c</sup>) = 235.

Nabuchodonozor est salvatus 38, 53 (180<sup>b</sup>) = 369.

Nativitas bonorum ex malis et econtra 67 (193<sup>c</sup>) = 470.

**O.**

Pro obediencia ad superiorem consulenda est scriptura sacra 7 (133<sup>c</sup>) = 38, 39.

Officiales et membra in ecclesia vera et pretensa 11 (138<sup>b</sup>) = 71, 72.

Pro obediencia ad regem quomodo fundatur in scriptura? 22 (148<sup>d</sup>) = 146.

Obligatur Christus plus sue creature quam econtra et similiter sacerdos plus laico quam econtra 45 (172<sup>b</sup>) = 307, 308.

Non semper ordinat episcopus, quando pretendit se ordinare 64 (190<sup>c</sup>) = 448.

Utrum in singulis ordinibus caracter imprimatur? 71 (197<sup>c</sup>) = 501, 502.

Ordo tripliciter accipitur 72 (198<sup>c</sup>) = 509.

Utrum orandum est pro dampnatis? Et ponitur trimembris distinctio orationis 74 (200<sup>d</sup>) = 529.

Quomodo est orandum pro mortuis? 74 (202<sup>d</sup>) = 543.

**P.**

Papa non debet presumere se esse caput ecclesie 2 (128<sup>c</sup>) = 5.

Privilegium Petri ligandi atque solvendi 2 (129<sup>c</sup>) = 9.

Papa si est predestinatus et exercet pastorale officium, est caput tante ecclesie quantam regit 4 (130<sup>c</sup>), 14 (141<sup>b</sup>) = 19, 93, 94, 95.

Duo sunt paracleti in divinis 4 (130<sup>d</sup>) = 22.

Nullus papa nec aggregatum ex illis est caput ecclesie 5 (131<sup>c</sup>) = 27.

Non est de necessitate salutis subesse pape 5 (132<sup>b</sup>) = 31.

De prepositis quomodo tenentur credere subditi? 7 (134<sup>a</sup>) = 43.

Pastoris negligencia 8 (135<sup>a</sup>) = 49.

Paupertas cleri iuxta Christi consilia 9 (135<sup>c</sup>) = 52, 53.

<sup>a)</sup> In cod.: quere plus de M in fine registri. (Sequencia huius literae in fine indicis scripta sunt.)

- Presciti sunt membra Christi in potentia 9<sup>a)</sup>  
 (136<sup>b</sup>) = 58.
- Predestinati et presciti quomodo sunt in ecclesia?  
 10 (136<sup>c</sup>), 12 (138<sup>d</sup>), 18 (145<sup>b</sup>) = 61, 77, 121.
- Persecucio ecclesie sancte ab ecclesia malignan-  
 cium 11 (138<sup>e</sup>) = 70.
- Procreacio filiorum Dei et ecclesie 2 (129<sup>a</sup>),  
 11 (138<sup>a</sup>), 67 (193<sup>c</sup>) = 9, 70, 71, 470.
- Predestinatum membrum Christi non potest  
 cessare esse tale 12 (138<sup>e</sup>) = 74.
- De predestinatis et prescitis multa 13 (139<sup>d</sup>) =  
 82, 83.
- Papa debet spiritualiter regere utramque partem  
 ecclesie et non seculariter 14 (141<sup>b</sup>) = 94.
- Papa quomodo est caput ecclesie 14 (141<sup>b</sup>) = 93.
- Pape adulatores 15 (141<sup>c</sup>) = 95.
- De pape titulis quomodo debent intelligi 15  
 (141<sup>c</sup>) = 95.
- Presciti non sunt de Christi ecclesia 18. (sic)  
 (189<sup>b</sup>) = 439.
- Contra pape sanctitatem 20 (146<sup>c</sup>) = 130.
- Papa quomodo dicitur ecclesia? 20 (147<sup>b</sup>) = 135.
- Utrum predestinatio stat in eodem cum mor-  
 tali? 21 (147<sup>d</sup>) = 138.
- Utrum omnis peccans mortaliter non sit tunc  
 membrum ecclesie? 21 (148<sup>a</sup>) = 141.
- De predestinacione 21 (147<sup>d</sup>) = 138.
- Privilegia ecclesie 23 (149<sup>d</sup>–150<sup>b</sup> b), 25 (152<sup>a</sup>),  
 27 (154<sup>a</sup>), 30 (157<sup>a</sup>), 32 (159<sup>a</sup>), 33 etc. (163<sup>d</sup>)  
 = 154–157, 168, 169–204, 217–227, 248–250.
- Primum desiderare est vanitas 25 (152<sup>b</sup>) = 170.
- Pauptas cleri est optimum privilegium ecclesie  
 26 (153<sup>a</sup>), 28 (154<sup>d</sup>) = 177, 188, 189.
- Preeminentia mundana est sagena diaboli 27  
 (154<sup>b</sup>) = 185.
- Contra perpetuacionem elemosine 30 (157<sup>a</sup>) =  
 203.
- Persequendi sunt mali ex karitate 31 (158<sup>a</sup>) = 211.
- Pro peccantium correccione 35 (162<sup>a</sup>) = 238, 239.
- Contra peccantium defensores 36 (162<sup>a</sup>) = 243.
- Materia super peccati voluntate 38 (164<sup>d</sup>) = 255.
- Contra pietatem falsam et iniustiam misericor-  
 diam 39 (165<sup>c</sup>) = 261, 262.
- Pacem perturbantes 40 (167<sup>a</sup>) = 272.
- Passio Christi non fuit medium ad acquirendum  
 dominia clero 45 (172<sup>a</sup>) = 306.
- De patrimonio crucifixi 46 (172<sup>c</sup>) = 311.
- Prelati ecclesie vocantur domini 46 (172<sup>c</sup>) = 310.
- Possessio iusta est iustificata ex Christi passione  
 46 (172<sup>d</sup>) = 312.
- Quomodo papa, quomodo imperator et quo-  
 modo Christus sunt capita ecclesie 48 (174<sup>c</sup>)  
 = 325.
- Papa malus vel episcopus quantum nocet 50  
 (177<sup>b</sup>) = 347, 348.
- Papa non semper quando pretendit absolvire  
 absolvit 51 (178<sup>a</sup>) = 353.
- Papa vel vicarius Christi quis est? 53 (180<sup>a</sup>) = 366.
- Passio Christi perfecit nos et omnia 57 (184<sup>a</sup>),  
 74 (201<sup>b</sup>) = 397, 531.
- Utrum patres veteris testamenti fuerant chri-  
 stiani? 57 (184<sup>a</sup>) = 398.
- Solum predestinatus est proprie christianus 57  
 (184<sup>b</sup>) = 399.
- An presciti qui habent fidem sunt de ecclesia  
 et predestinati in mortali sunt tunc extra  
 ecclesiam? 59 (186<sup>b</sup>) = 415.
- Presciti sunt in ecclesia et tamen nunquam sunt  
 pars ecclesie 60 (186<sup>c</sup>), 62 (189<sup>b</sup>) = 416, 439.
- Predestinatus carens fide est de ecclesia 60  
 (186<sup>c</sup>) = 416.
- Sicut Petrus gessit typum omnium predestina-  
 torum pastorum, sic Judas omnium prescito-  
 rum pastorum ipsum in avaricia sequencium  
 61 (187<sup>c</sup>) = 424.
- Proditor est veritatis qui ipsam non pronunciavit,  
 sicut et similiter qui ipsam non defendit 61  
 (188<sup>a</sup>) = 429.
- Primatum iusticie Christus commisit ipsis Abel  
 63 (190<sup>b</sup>) = 446, 447.
- Presciti utrum gerant ordines et officia in  
 ecclesia? 63 (189<sup>d</sup>) = 441, 442.
- Presciti habent caracterem ordinis 63 (189<sup>d</sup>) =  
 441–443.
- In prescitis est caracter ordinis delebilis 63  
 (190<sup>a</sup>) = 444.
- In patria quilibet sanctorum erit sacerdos 63  
 (190<sup>b</sup>) = 446.
- Predicatur qualcum spem debet habere ad Deum?  
 64 (190<sup>d</sup>) = 450.
- Precaria accipitur duplacier 64 (191<sup>b</sup>) = 453.
- Potestas faciendi miracula semper fuit utilior  
 ecclesie quam bona temporalia 66 (192<sup>c</sup>) = 462.
- Nullus prescitus accipit rite baptismum quo  
 deleretur peccatum originale 66 (193<sup>a</sup>) = 467.
- Prescitus quid meretur per talem iusticiam? 66  
 (193<sup>b</sup>) = 468.
- De peregrinacione 66 (192<sup>d</sup>) = 465.
- Papam non tenemur credere esse caput ecclesie  
 nostre 66 (192<sup>d</sup>) 464.
- Differencia inter peccatum presciti et predesti-  
 nati 67 (194<sup>b</sup>) = 476.
- Mitigacio pene dampnatorum 70 (197<sup>a</sup>) = 498.
- Quomodo plangendi sunt mortui? 75 (202<sup>a</sup>), 76  
 (202<sup>d</sup>) = 537, 538, 539, 543.
- Pape auctoritas usurpata 78 (204<sup>d</sup>) = 561.

<sup>a)</sup> Number of the page omitted.<sup>b)</sup> Hic titulus l. c. deest.

**R.**

Romana ecclesia vocata est ecclesia Christi propter tres causas 3 (130<sup>a</sup>) = 15.  
 Romane canonizationi quomodo est credendum? 7 (174<sup>a</sup>) = 44.  
 Ad regem obedientia quomodo fundatur in scriptura? 22 (148<sup>d</sup>) = 146.  
 De refugiis fugitivorum 22 (148<sup>d</sup>) = 146, 147.  
 Remittere iniuriam quid est? 31 (158<sup>a</sup>) = 210.  
 Qualiter sabbatatio et remissio pro anno septimo et iubileto fuit valida tempore suo et non iam? 32 (158<sup>a</sup>) = 214.  
 Restituere tenetur spoliator 40 (166<sup>a</sup>), 45 (171<sup>d</sup>) = 304, 305.  
 Religiones et elemosine et multi ritus perpetui erant approbati in lege veteri 42 (168<sup>d</sup>) = 284.  
 Rex peccat si non corrigit clericum elemosinis abutentem 50 (176<sup>d</sup>) = 341, 342.  
 Rex habet civile dominium super clericum 51 (177<sup>d</sup>) = 350, 351.  
 Pro rege consilium ad inquirendum quantum clerici occupat de bonis temporalibus 51<sup>a</sup>) (178<sup>c</sup>) = 355, 356.  
 Contra rectores malos ecclesiasticos 64 (191<sup>c</sup>) = 451.  
 De colentibus reliquias sanctorum 66 (192<sup>a</sup>) = 465.  
 Romanum pontificem non tenemur credere esse caput ecclesie nostre 66 (192<sup>d</sup>) = 464.  
 De reginis, concubinis et adolescentulis Salomonis 67 (193<sup>d</sup>) = 472.

**S.**

Sacramentalis cibi virtus 1 (128<sup>b</sup>) = 4.  
 De sanctis quomodo est credendum? 7 (134<sup>b</sup>) = 44, 45, 46.  
 Spiritus sanctus qualiter in diversis signis apparuit 10 (137<sup>b</sup>) = 64, 65.  
 Salomonis regine, concubine et adolescentule quid sententiam 19 (145<sup>d</sup>) = 125.  
 Senium et antiquitas in quo differunt 20 (147<sup>a</sup>) = 132, 133.  
 Sequela Christi 26 (153<sup>b</sup>) = 177.  
 Scripture sacre honor, quia in ipsa omnis veritas continetur 26 (152<sup>d</sup>) = 173.  
 Qualiter sabbatizacio pro anno septimo et remissio pro anno iubileto fuit valida tempore suo et non iam 32 (158<sup>a</sup>) = 214.  
 Status cleri 32 (158<sup>a</sup>), 42 (168<sup>d</sup>) = 214, 284.  
 Sacerdos malus episcopus etc. non est sacerdos, episcopus 37 (164<sup>a</sup>) = 251.

<sup>a</sup>) Number of the page omitted,  
 d) in cod. fol. 191 rectius: Dubitatur an qui preten-  
 dunt esse sacerdotes sint sacerdotes.

Spoliator tenetur restituere 40 (166<sup>d</sup>), 45 (171<sup>d</sup>) = 269, 304, 305.  
 Contra securitatem dotacionis 41 (167<sup>c</sup>) et infra (170<sup>b</sup>) = 274, 275, 294.  
 Scriptura sacra quomodo debet defendi et teneri? 47 (173<sup>d</sup>) = 318, 319.  
 Sacerdotes < multi pauci > 49 (175<sup>c</sup>) = 333.  
 Servi civilis condicio 51 (177<sup>d</sup>) = 350  
 Salvacio Constantini, Nabuchodonosor 53 (180<sup>b</sup>) = 369.  
 Beati Silvestri defectus 53 (180<sup>b</sup>) = 368.  
 Spiritus hominis est eadem persona cum homine 60 (187<sup>a</sup>) = 421.  
 Sacerdos quomodo se privat sacerdotio. Et tamen quomodo manet sacerdos 64 (190<sup>c</sup>) = 447, 448.  
 Sacerdos non debet litigare pro temporalibus 64 (190<sup>c</sup>) = 449.  
 Contra sacerdotes (et) rectores malos 64 (191<sup>a</sup>) = 451.  
 Qualem spem debet habere predicator ad Deum? 64 (190<sup>d</sup>) = 450.  
 Sacerdos malus est sacerdos et ministrat 64 (190<sup>c</sup>) = 448.  
 Utrum omnis qui pretenditur esse sacerdos sit sacerdos b)? 65 (191<sup>c</sup>) = 455.  
 Sine sacramentis nostris sensibilibus de possibili servatur fides 65 (191<sup>d</sup>) = 457.  
 Stultum est laicum sine evidencia dubitare an porrigen sibi sacramenta sit sacerdos 65 (192<sup>d</sup>) = 457.  
 De Samuele an ipse fuit suscitatus et quomodo diabolus decipit homines per tales mortuos 66 (193<sup>a</sup>) = 466.  
 Suffragia pro mortuis si et quomodo prosunt 70 (196<sup>d</sup>), 73 (202<sup>a</sup>) etc. = 494, 537.  
 De eadem materiam (sic) quere per ordinem.  
 Argumenta quod omnes salvabuntur cum solutionibus 70 (197<sup>a</sup>), 73 (200<sup>b</sup>) = 496, 524.  
 Tantum in tribus sacramentis caracter imprimitur 71 (197<sup>c</sup>) = 501.  
 Pro sepultura et exequiis circa ecclesiam 76 (202<sup>c</sup>) = 542.  
 Quomodo contingit unum satisfacere pro alio 77 (204<sup>b</sup>) = 557.

**T.**

Temporalium amissio minus dolenda est quam amissio virtutis 8 (135<sup>a</sup>) = 50, 51.  
 Contra tradiciones humanas 8 (135<sup>b</sup>) = 51, 52.

- Temporalium amor occultus quomodo cognoscitur 27 (153<sup>d</sup>) = 181.  
 Temporalium ablacio 27 (153<sup>c</sup>) = 179.  
 De tribulacione bonorum et prosperitate marlorum 32 (158<sup>a</sup>) = 215.  
 Temporalia debet cleris habere moderate 42 (168<sup>d</sup>) = 284.  
 In testamento veteri erant multe elemosine religiones et ritus perpetui approbati 42 (168<sup>d</sup>) = 284.  
 De Traiano quem Deus per oracionem beati Gregorii a dampnacione liberavit 75 (201<sup>c</sup>) = 533.  
 Contra Ticonium Augustinus de corpore sancte ecclesie 18 (145<sup>b</sup>) = 120, 121.

## (U) V.

- Virtus cibi sacramentalis 1 (128<sup>b</sup>) = 4.  
 Unitas ecclesie probatur ex multis scripturis 2 (129<sup>a</sup>), 11 (137<sup>a</sup>) = 10, 68.  
 Vir perversus non est caput uxoris nec est per ipsam imitandus 3 (130<sup>b</sup>) = 18.  
 De Urbano VI, laus eius 6 (133<sup>b</sup>) = 37, 38.  
 Virtus amissio magis dolenda est quam amissio temporalium 8 (135<sup>a</sup>) = 50, 51.  
 Verbum domini adulterantes 9 (136<sup>a</sup>) = 56.  
 Ubera et unguenta ecclesie 11 (137<sup>c</sup>) = 66.  
 Unitatis octo modi 17 (143<sup>c</sup>) = 109.  
 De univoca ratione ecclesie 17 (143<sup>c</sup>) = 109.  
 Vineae dicitur ecclesia et quomodo convertitur in ortum olerum? 29 (156<sup>a</sup>), 57 (183<sup>c</sup>) = 197, 392.  
 De voluntate peccati 38 (164<sup>d</sup>) = 255.  
 Vicarius Christi aut Petri quis est? 53 (180<sup>a</sup>) = 366, 367.  
 Pro universali reali pulcra 58 (185<sup>a</sup>) = 405.  
 Veritatis est proditor qui ipsam non pronunciat sicut debet et similiter qui ipsam non defendit 61 (188<sup>a</sup>) = 429.  
 Virginem facit ex meretrice Christi desponsacio. 62 (188<sup>a</sup>) = 432.

## X.

- Christus est equivoce caput tam fidelium quam omnium infidelium 9 (126<sup>a</sup>) = 57.  
 Christus salvavit totum mundum quoad sufficienciam 10 (136<sup>c</sup>) = 59, 60.  
 Christus posuit se crebro in medio 16 (143<sup>b</sup>) = 107, 108.  
 In Christo quomodo fit copulacio 16 (143<sup>b</sup>) = 107.  
 Utrum Christus fuit ante incarnationem? 19 (146<sup>a</sup>) = 126.

- Christus in primo instanti mundi fuit sponsus ecclesie 19 (145<sup>c</sup>) = 123, 124.  
 Nupcie Christi per incarnationem 19 (145<sup>d</sup>) = 124.  
 Utrum verbum est homo Christus Jesus ante incarnationem 19 (146<sup>a</sup>) = 126.  
 Christus per incarnationem originavit ecclesiam christianam 19<sup>a)</sup> (145<sup>d</sup>) = 124.  
 Christus despensavit sibi matrem suam ecclesiam non secundum se totam 20 (146<sup>b</sup>) = 131.  
 Omnia membra Christi mystica sunt Christus 20 (147<sup>b</sup>) 134.  
 Utrum Christus et quodlibet membrum ecclesie sit eadem ecclesia numero 20 (147<sup>a</sup>) = 133.  
 Christi sequela 26 (153<sup>b</sup>) = 177.  
 Christus et sua ecclesia sunt una persona 45 (171<sup>c</sup>) = 303.  
 Christus non ad hoc est passus ut acquirat dominia clero 45 (172<sup>a</sup>) = 306.  
 Christus plus obligatur creature sue quam econtra et similiter sacerdos laico plus quam econtra 45 (172<sup>b</sup>) = 307.  
 Nota Christus pro quibus passus est 45 (171<sup>d</sup>) = 305.  
 Christi passio iustificavit omnem iustum possessionem 46 (172<sup>d</sup>) = 312.  
 Christi vicarius aut Petri quis est 53 (180<sup>a</sup>) = 366.  
 Christi passio perfecit omnia 57 (184<sup>a</sup>) = 397.  
 Christi membra viancia illuminant beatos 57 (183<sup>d</sup>) = 395.  
 Utrum patres veteris testamenti fuerunt christiani? 57 (184<sup>a</sup>) = 398.  
 Homines dicuntur tripliciter christiani 57 (184<sup>a</sup>) = 397.  
 Christus non est christianus cum argumentis ad oppositum 57 (184<sup>b</sup>) = 400.  
 Christus est nomen appellativum 57 (184<sup>a</sup>) = 400.  
 Solum predestinatus est proprie christianus, quomodo Christus est lapis angularis 60 (187<sup>a</sup>) = 420.  
 Christo fuit imposita blasphemia ut cicius extingueretur 61 (187<sup>d</sup>) = 426.  
 Christi desponsacio facit ex meretrice virginem 62 (188<sup>a</sup>) = 432.  
 Christus commisit primatum iusticie ipsi Abel 63 (190<sup>b</sup>) = 446, 447.  
 Solus Christus potuit fortem mulierem que est ecclesia invenire 67 (194<sup>a</sup>) = 474.  
 De Christiconiugio et ecclesia<sup>b)</sup> sponsa 67 (193<sup>d</sup>) = 473.

<sup>a)</sup> Number of the page omitted.<sup>b)</sup> In cod. ecclesie sponse.

## II. Index of Names.

- Aaron 285, 400, 402.  
 Aaronite 76, 214, 284, 285, 402.  
 Abel 15, 24, 70, 81, 82, 97, 124,  
     391, 392, 393, 420, 446, 447.  
 Abiathar 144.  
 Abiron 382.  
 Abner 144.  
 Abraham 6, 24, 82, 83, 127, 320,  
     403, 433, 470, 480.  
 Achab 198.  
 Adalbertus Ranconis de Ericinio  
     in Boemia 92.  
 Adam 11, 60, 70, 81, 127, 135,  
     151, 164, 440, 441.  
 Adonia 144.  
 Aegyptii (= Egyptii) 254.  
 Aegyptus (= Egyptus) 433.  
 Aethiopia (= Ethiopia) 290.  
 Agag 262.  
 Agar 470.  
 Altissidorensis (Autissidorensis)  
     493, 498, 555.  
 Amasan 144.  
 Ambrosius 88, 251, 261, 262,  
     353, 376, 377, 457, 546.  
 Aminadab 204.  
 Anastasius 87.  
 Anglia (Angliae regnum) 14, 15,  
     30, 142, 143, 144, 145, 146, 147,  
     148, 149, 150, 151, 152, 156, 157,  
     216, 218, 219, 220, 229, 230,  
     234, 237, 239, 244, 245, 250,  
     263, 264, 265, 270, 271, 275,  
     278, 279, 282, 310, 326, 327,  
     328, 329, 331, 333, 334, 335,  
     336, 337, 338, 339–343, 344,  
     347, 350, 351, 352, 353, 354,  
     355, 356, 366, 371, 374, 377,  
     383, 384, 386, 427, 491.  
 Angliae reges 142, 143, 146, 148,  
     152, 205, 217, 218, 219, 220, 221,  
     229, 233, 234, 254, 264, 265,  
     266, 282, 329, 334, 336, 337,  
     338, 339, 340, 341, 342, 343,  
     344, 345, 374, 383, 384, 491.  
 Anglicana ecclesia 217, 244, 245,  
     253, 267, 366, 386.  
 Anglici 352.  
 Anglicus 146, 386.  
 Anna 478.  
 Anselmus 127, 259, 422, 506.  
 Antichristus 356, 377, 451.  
 Antisimon see Simon.  
 Antiochia 15.  
 Apollo 36, 280.  
 Archidiaconus (Guido de Bay-  
     sis) 68, 212, 257, 549, 550.  
 Ardmacanus see Fitz Ralph.  
 Arianus 400.  
 Aristoteles 2, 8, 61, 62, 100, 104,  
     106, 108, 116, 158, 160, 193, 233.  
 Arius 400, 401, 496.  
 Asia 290.  
 Asiana ecclesia 31.  
 Assirii 376.  
 Augustinus s. 3, 4, 5, 6, 7, 10,  
     12, 18, 19, 36, 37, 42, 43, 47,  
     48, 49, 50, 51, 59, 63, 64, 65,  
     66, 71, 74, 77, 79, 81, 82, 83,  
     84, 85, 88, 89, 90, 94, 103,  
     111, 112, 120, 121, 130, 133, 136,  
     137, 138, 139, 148, 149, 150, 160,  
     163, 164, 166, 173, 175, 181, 182,  
     185, 186, 188, 197, 203, 212, 213,  
     241, 242, 256, 261, 268, 269,  
     270, 281, 301, 302, 303, 310, 311,  
     314, 316, 318, 321, 322, 328, 329,  
     346, 347, 362, 366, 367, 369,  
     372, 380, 385, 389, 390, 391,  
     392, 393, 394, 397, 399, 401,  
     403, 405, 406, 407, 408, 409,  
     410, 416, 417, 418, 419, 422,  
     423, 426, 428, 429, 430, 431,  
     432, 437, 438, 439, 442, 443,  
     446, 447, 449, 451, 457, 458,  
     464, 466, 467, 469, 470, 473,  
     474, 475, 476, 477, 478, 479,  
     480, 481, 482, 483, 484, 486,  
     487, 489, 495, 496, 518, 521,  
     523, 524, 525, 528, 529, 530, 534,  
     535, 536, 537, 538, 541, 542,  
     543, 563, 579.  
 Augustinus abbas 336.  
 Averrhoes 95, 292, 386.  
 Baal 93, 291, 434, 520.  
 Babel 65.  
 Balaam 448.  
 Balthasar 274.  
 Baptista see Johannes.  
 Barnabas 34.  
 Bathman see Wilhelmus.  
 Beda 12, 137, 199, 300.  
 Belial 121.  
 Bellus Mons (Beaumont) local  
     name at Oxford 15.  
 Bernhardus s. 13, 66, 67, 100,  
     109, 137, 314, 316, 317, 328,  
     343, 422, 516.  
 Bethlehemiticus (Christus) 16,  
 Bohemia 338.  
 Bohemi 299.  
 Bolonia (Bononia) 366.  
 Bonaventura s. 494, 496, 497,  
     498, 499, 500, 501, 502, 503,  
     504, 505, 507, 552, 554, 555, 563.  
 Bonifacius VIII, 7, 25, 26, 33, 34,  
     37, 84, 111, 112, 114.  
 Bonifacius 416, 417, 469.  
 Bradwardine 79, 138.  
 Britones 217, 326.  
 Cananaei 70, 485, 486.  
 Canterbury 79.  
 Cardinalis 419, 421.  
 Caym 70, 81, 82, 391.

- Cayphas 85, 448.  
 Cephas see Petrus.  
 Cham 82  
 Chrysostomus s. 70, 74, 83, 137,  
 170, 171, 172, 173, 333, 390,  
 393, 428, 429, 430, 446, 467,  
 513, 514, 539, 543.  
 Christus 1 seqq.  
 Clemens s. 300.  
 Clemens VII. pap. 32, 37, 188,  
 309, 352.  
 Coelestinus V. 33, 34.  
 Commentator see Averrhoes.  
 Constantia 333.  
 Constantinus 179, 300, 301, 303,  
 304, 305, 318, 319, 322, 323,  
 327, 352, 361, 367, 368, 369, 434.  
 Constantinopolis 15, 434.  
 Corinthii 380, 488, 580.  
 Cornelius 34.  
 Cresconius 241, 242.  
 Cyprianus 527, 540.  
 Damascenus 63.  
 Damasus 251.  
 Daniel 259, 329, 378, 527.  
 Dardanus 66, 85, 94.  
 Darius 259.  
 Datian 83, 283.  
 David 6, 10, 16, 24, 111, 114, 139,  
 144, 363, 402, 415, 447.  
 Demetrius 252.  
 Dene (Denia), comes de 142.  
 Diana 252.  
 Dulcicius III.  
 Dunelmiae comitatus 217.  
 Edgarus rex 205, 229, 277, 278.  
 Edwardus confessor 205, 206,  
 277, 278.  
 Edwardus II. rex 217.  
 Edwardus III. 79, 243, 332.  
 Egyptii see Aegyptii.  
 Egyptus see Aegyptus.  
 Enoch 24, 82.  
 Esau 82, 470.  
 Eva 81, 440.  
 Evangelista see Johannes.  
 Eugenius papas 13, 316, 328, 516.  
 Eunuchus 34.  
 Faustinus episcopus 66, 67.  
 Finees see Phinees.  
 Fitz Ralph, Richard archbishop  
 of Armagh 21, 22, 23, 92, 94,  
 302.  
 Fotiniani see Photiniani.  
 Francia 30, 32, 217, 219, 332,  
 368, 427.  
 Gesse 447.  
 Graeci (Greci) 32, 93, 576.  
 Graecorum epistola 362.  
 Gransoni see Johannes.  
 Gregorius papas s. 15, 21, 22, 23,  
 24, 29, 48, 49, 50, 51, 52, 53,  
 54, 55, 56, 57, 71, 85, 95, 104,  
 151, 163, 174, 175, 176, 177, 181,  
 200, 201, 208, 215, 216, 225,  
 226, 231, 238, 246, 252, 295,  
 296, 297, 303, 341, 342, 353,  
 424, 429, 430, 431, 433, 442,  
 446, 447, 449, 450, 451, 452,  
 455, 457, 523, 524, 525, 531,  
 533, 534, 537, 539, 542, 543,  
 545, 546.  
 Gregorius IX. 192.  
 Gregorius XI. 326, 352, 353, 358,  
 366, 564, 565, 571, 572.  
 Grosteste, bishop of Lincoln 99,  
 100, 184, 350, 468.  
 Haule see Johannes.  
 Hebrei (Hebrei) 64, 93, 312,  
 406, 470.  
 Helias 24, 93, 190, 457, 467, 520.  
 Hely 222, 255, 257, 278, 283.  
 Henricus de Gandano 283,  
 317, 318.  
 Hieronymus s. 39, 40, 41, 87,  
 251, 300, 362, 428, 432, 433,  
 516, 527, 579.  
 Hispania 142.  
 Hispaniens captivus see Dene,  
 comes de.  
 Hostiensis 236, 494, 496, 517,  
 518, 519, 521, 522, 547, 567.  
 Hugo de Sancto Victore 86, 91,  
 318, 378, 379, 380, 421, 422,  
 428, 516.  
 Hugutius 224, 225, 518, 521, 522.  
 Hus, Johannes 16, 25, 47, 69,  
 75, 76, 82, 92, 115, 117, 123,  
 140, 334, 336, 337, 338, 341,  
 343, 344, 345, 347, 349.  
 Hysleparchiep. Cant. see Simon.  
 Jacobus s. 24, 83, 172, 188, 470,  
 546.  
 Jericho 60.  
 Jeroboam 457.  
 Jerusalem 3, 8, 15, 18, 49, 60,  
 84, 154, 259, 377, 420.  
 Jerosolimitana ecclesia 389.  
 Jesabel 198.  
 Jesuani 400.  
 Indi 32.  
 India 290.  
 Innocentius papa 93, 228, 550.  
 Joab 143, 144, 145, 272.  
 Job 23, 24, 32, 252, 312, 419, 470,  
 527, 534, 566.  
 Johannes Baptista 137, 179, 198,  
 323, 351.  
 Johannes Evangelista 35, 172,  
 180, 183, 189, 195, 196, 301,  
 314, 361, 438.  
 Johannes Damascenus 63.  
 Johannes de Deo 14.  
 Johannes XXII. 81, 362, 581.  
 Johannes XXIII. 333.  
 Johannes rex Angliae 354.  
 Johannes dux Lancastriae 266.  
 Johannes Haule 142, 143.  
 Johannes Gransoni 332.  
 Johannes de Howeden 101.  
 Johannes Monachi 419.  
 Johannes (?) 549.  
 Jonas 329.  
 Joseph 24, 546.  
 Josue 24.  
 Isaac 24, 403, 470, 564.  
 Isidorus 13, 86, 111, 112, 118, 243,  
 244, 251.  
 Ismael 82, 83, 403, 470.  
 Israel 113, 284, 330, 400, 402,  
 403, 483, 486, 546.  
 Israelita 113, 400, 402, 403, 470.  
 Iudaea 8, 15, 154, 290.  
 Iudaei 4, 6, 15, 71, 102, 229, 252,  
 431, 470, 474, 529, 548.  
 Iudas see Scarioth.  
 Iudas Macchabaeus 540.  
 Kenmerton (Kemerton) 47.  
 Lancastriae dux, see Johannes.  
 Langham see Simon.  
 Lateranense palacium 361.  
 Latini 576.  
 Latinorum ecclesia 93.  
 Laurentius 369.  
 Lazarus 544.  
 Leo papa 9, 191.  
 Leonardus s. 368.  
 Levi 127.

- Levitae 147, 284, 372.  
 Ligures 349.  
 Lincoln 468, 491.  
 Lincolniensis, see Grosteste.  
 Linus 211.  
 Lombardia 217.  
 Londonia 142.  
 Lucifer 309, 350.  
 Lombardia see Lombardia.  
 Lyle, see Thomas of.  
 Macedonius 347, 454.  
 Machomet 517.  
 Magister Historiarum, see Petrus Comestor.  
 Manichei 484, 521.  
 Maria Magdalena 471.  
 Martha 471.  
 Mattusalem see Methusalem.  
 Medorum satrapae 260.  
 Melchisedech 320.  
 Methusalem 553.  
 Michael 39, 350.  
 Mons apud Pragam 359.  
 Moyses 24, 82, 143, 241, 470, 546.  
 Naboth 198.  
 Nabuchodonosor 260, 261, 274, 312, 329, 369, 370, 377, 534.  
 Nazarenus 16.  
 Nicolaus II. 298, 549.  
 Nicolaus III. 211, 206, 229, 549.  
 Nicolaus diaconus 365.  
 Nicolaus Putanensis 320, 321, 322.  
 Ninivitae 244, 329,  
 Noe 12, 24, 82, 470, 527.  
 Normanni 217, 278.  
 Oldcastle, Sir John 47.  
 Ophni 355.  
 Orientalis ecclesia 362.  
 Origenes 524.  
 Oxonia 15, 371, 374, 499.  
 Paulus s. 15, 32, 34, 36, 37, 114, 139, 180, 182, 183, 211, 252, 263, 264, 280, 281, 380, 387, 415, 465, 469, 511, 544, 557.  
 Paulus 573, 582.  
 Pelagiuss 186,  
 Petrus s. 9, 12, 13, 15, 22, 23, 26, 27, 28, 30, 34, 35, 36, 76, 86, 87, 111, 114, 139, 140, 146, 165, 174, 175, 178, 183, 186, 188, 198, 205, 206, 207, 211, 256, 273, 285, 300, 310, 313, 314, 315, 316, 317, 322, 323, 326, 328, 353, 363, 365, 368, 387, 395, 399, 407, 415, 424, 425, 465, 469, 476, 509, 526, 529, 552, 556, 557, 561, 562, 563, 567, 568, 575, 578.  
 Petrus 256, 368, 436, 509, 529, 573, 582, 574, 540, 557.  
 Petrus Abaelardus 343.  
 Petrus albus 30.  
 Petrus Comestor 163, 164.  
 Petrus clericus 256.  
 Petrus musicus 30.  
 Philippus 34.  
 Phinees 255.  
 Phitonissa 466.  
 Photiniani 484.  
 Pilatus 424.  
 Polycarpus 87.  
 Porphyrius 401, 402.  
 Praepositivus 493, 494.  
 Praga 359.  
 Rachel 83.  
 Ranconis see Adalbertus.  
 Raymundus, nepos Gregorii XI. 366.  
 Rebecca 470.  
 Recab 248.  
 Recabitas 248.  
 Remus 400.  
 Richardus II. rex Angliae 142, 143, 151, 152, 270, 332.  
 Richardus Shakille 142, 143.  
 Richardus de S. Victore 72, 73, 74, 77, 417.  
 Roffensis episcopus 354.  
 Roma 7, 14, 15, 16, 113, 157.  
 Romana ecclesia 13, 14, 15, 16, 20, 26, 28, 37, 38, 42, 44, 58, 85, 86, 87, 88, 92, 93, 96, 115, 183, 191, 194, 232, 233, 298, 299, 353, 362, 391.  
 Romana curia 257, 330, 332, 354, 357, vide et Rom. pontif.  
 Romani 401, 425, 426.  
 Romanum imperium 299, 320, 324, 325.  
 Romanus 113.  
 Romanus pontifex (papa) 5, 7, 14, 15, 16, 17, 19, 25, 26, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 66, 68, 76, 77, 84, 87, 88, 89, 92, 93, 94, 95, 96, 112, 114, 115, 130, 135, 191, 194, 253, 254, 275, 310, 320, 323, 324, 325, 326, 327, 330, 338, 351, 352, 353, 354, 355, 356, 357, 358, 361, 366, 369, 380, 382, 385, 386, 387, 460, 464, 465, 491, 561, 562, 563, 564, 565, 566, 567, 568, 569, 570, 571, 572, 573, 574, 575, 581.  
 Romulus 400, 401.  
 Salomon 10, 97, 125, 136, 143, 144, 145, 146, 272, 383, 447, 471.  
 Samaria 35.  
 Samaritanus 60.  
 Samuel 466, 467.  
 Sara 470.  
 Saxones 217, 278, 331, 336.  
 Saul 262, 466.  
 Scarioth 83, 114, 139, 140, 152, 177, 183, 326, 333, 353, 424, 425, 427, 430, 442, 443, 444.  
 Sem 70  
 Sergius monach. (papa) 290, 333, 517.  
 Shakille, see Richardus.  
 Silvester I. (papa) 194, 195, 300, 305, 318, 319, 322, 323, 327, 328, 359, 361, 362, 363, 364, 367, 368, 369, 370.  
 Simon summ. sac. 548.  
 Simon magus 83, 178, 462, 463, 568.  
 Simon Hyslep, archiep. Cant. 371.  
 Simon Langham 371.  
 Sinai 433.  
 Sodoma 294, 374.  
 Sodom 152.  
 Stephanus s. 114.  
 Templarii 332.  
 Tewkesbury 47.  
 Thebaica legio 39.  
 Theotunici 197.  
 Thomas apost. 32, 369.  
 Thomas Aquin. 57, 58, 59, 60, 63, 70, 77, 78, 88, 164, 283, 369, 415, 416, 432, 433, 495, 496, 498, 506, 507, 509, 523, 551, 552, 553, 563, 564, 579.  
 Thomas Cant. 199, 310.

|                                    |                                   |                                                                                                              |
|------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Thomas, see Bradwardine.           | Urbanus VI. 37, 38, 87, 352, 358. | Wilhelmus theologus 555, 556, 563.                                                                           |
| Thomas de Lyle 332.                |                                   | Worcestershire 47.                                                                                           |
| Ticonius 4, 120, 121, 409.         |                                   | Wyclif 4, 43, 124, 142, 162, 255, 257, 258, 266, 273, 288, 337, 342, 344, 347, 348, 349, 350, 408, 422, 461. |
| Timotheus ap. 51, 181, 302.        |                                   | Wyntoniensis dominus 370, 371.                                                                               |
| Titus 426.                         |                                   |                                                                                                              |
| Tobias 276, 478, 541.              |                                   |                                                                                                              |
| Toletanense concilium 452, 544.    |                                   |                                                                                                              |
| Traianus 531, 533, 534.            |                                   |                                                                                                              |
| Vespasianus 426.                   |                                   | Ysaac see Isaac.                                                                                             |
| Vincentius ep. 12.                 |                                   | Ysmahel see Ismael.                                                                                          |
| Universitas Oxonien., see Oxo-nia. |                                   | Zacharias 425, 447.                                                                                          |
| Volusianus 173.                    | 555.                              | Zebedei filii 169, 170, 179.                                                                                 |

---

## Corrections.

Pag. 4 line 3 for de doctrina christina read De Doctrina Christiana.  
(Similia et in pluribus locis seqq. lector emendet.)

- « 55 « 34 « ib. Codd. read 13. Codd.
  - « 101 « 35 « Correx. read Correxi.
  - « 125 « 1 for 145º read 145⁹.
  - « 282 « 35 read: A in marg.
  - « 370 « 10 « 180º.
  - « 389 « 31 for Retraccionum read Retractacionum.
  - « 410 « 11 for 185 read 185⁹.
  - « 417 « 1 for 186 read 186⁹.
  - « 451 « 36 « itis read it is.
-















**DATE DUE**

|              |  |                   |
|--------------|--|-------------------|
|              |  |                   |
|              |  |                   |
| JAN - 6 1971 |  |                   |
| MAY 11 1973  |  |                   |
| NOV 18 2001  |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
|              |  |                   |
| GAYLORD      |  | PRINTED IN U.S.A. |

BOSTON COLLEGE



3 9031 01415618 6

374343

BR  
75  
.W8  
v.4

Wycliffe.

**Bapst Library**  
**Boston College**  
**Chestnut Hill, Mass. 02167**

